X 4 <
Y l

AL-ILMIYA: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM

JP1

"Analisis Teoretis Paradoks Intelektual Muslim: Perspektif Goleman dan

Al-Ghazali"

Elok Nadiatun Naimah'®, Sugeng Listyo Prabowo?
! pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik lbrahim Malang
2 Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang

*240101220004 @student.uin-malang.ac.id. 1 * suqenqlistvo@uin-malamq.ac.id.2

ARTICLE INFO

Article history:

Received 1 Januari 2026
Revised 15 Januari 2026
Accepted 25 Januari 2026
Available online 1 Februari 2026

Kata Kunci:

Paradoks Intelektual, Kecerdasan
Emosional, Tazkiyatun Nafs,
Diskrepansi Moral.

Keywords:

Intellectual Paradoxes, Emotional
Intelligence, Tazkiyatun Nafs,
Moral Discrepancies.

ABSTRAK

Munculnya berbagai kasus diskrepansi moral yang melibatkan tokoh agama
terpandang belakangan ini telah menciptakan kegelisahan sosioreligius yang
serius, di mana masyarakat kerap terjebak di antara skeptisisme buta atau
ketaatan yang tidak kritis. Penelitian ini berupaya membedah akar paradoks
tersebut melalui lensa interdisipliner, yaitu dengan mengonfrontasi gagasan
Kecerdasan Emosional Daniel Goleman dengan konsep Tazkiyatun Nafs milik
Imam Al-Ghazali. Dengan mengandalkan metode penelitian kepustakaan
melalui pendekatan fenomenologi, kajian ini menelusuri bagaimana pemisahan
antara kapasitas intelektual dan kematangan psikospiritual dapat terjadi dalam
realitas sosial. Hasil analisis menunjukkan bahwa penguasaan mendalam atas
teks-teks suci sering kali tidak linear dengan integritas personal apabila individu
mengalami kegagalan dalam mengelola ego dan kesadaran emosionalnya. limu
agama, dalam konteks ini, justru berisiko bertransformasi menjadi alat
pembenaran atas perilaku menyimpang. Sehingga, integrasi antara kesehatan

mental dan pembersihan jiwa menjadi kebutuhan mendesak untuk mencegah
lahirnya figur otoritas yang hanya cerdas secara tekstual namun rapuh secara
karakter.

This is an open access article under the CC BY-SA
license.

Copyright © 2025 by Author. Published by
Universitas Garut.

ABSTRACT

The emergence of cases of moral discrimination involving prominent religious

figures in recent times has created serious socioreligious anxiety, in which
society is often caught between blind skepticism or uncritical obedience. This research attempts to dissect the roots
of the paradox through an interdisciplinary lens, by confronting Goleman idea of emotional intelligence with Al-
Ghazali concept of Tazkiyatun Nafs. By relying on the method of literature research through phenomenological
approach, this study explores how the separation between intellectual capacity and psychospiritual maturity can
occur in social reality. The results of the analysis show that deep mastery of sacred texts is often not linear with
personal integrity when individuals experience failures in managing their ego and emotional awareness. The
science of religion, in this context, runs the risk of transforming into a tool of justification for deviant behavior.
Thus, the integration between mental health and soul cleansing becomes an urgent need to prevent the birth of
authority figures who are only textually intelligent but fragile in character.

1. PENDAHULUAN

Penggunaan istilah paradoks dalam judul penelitian ini bukanlah sekadar pilihan kata untuk
menarik perhatian, melainkan sebuah refleksi atas kontradiksi nyata yang sedang terjadi di tengah
masyarakat kita. Kita sering kali mendapati fenomena yang mengusik rasa keadilan publik, yaitu ketika
individu dengan latar belakang pendidikan agama yang tinggi justru terlibat dalam perilaku
menyimpang yang serius. Paradoks ini menuntut penjelasan ilmiah mengenai alasan di balik
pengetahuan agama yang mendalam namun tidak selalu berbanding lurus dengan kualitas moral
seseorang. Ketidakselarasan antara kedalaman ilmu agama dan kualitas moral seseorang sering kali
berakar pada mekanisme self-enhancement atau penguatan citra diri. Dalam kondisi ini, individu yang
religius secara tidak sadar menilai diri mereka lebih suci dan lebih baik secara moral hanya karena
mereka menguasai atribut-atribut keagamaan. Hal ini menciptakan ilusi kesalehan yang membuat
mereka merasa lebih unggul dibandingkan orang lain, bahkan hingga berani mengklaim pengetahuan


mailto:*240101220004@student.uin-malang.ac.id
mailto:sugenglistyo@uin-malang.ac.id

Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1888

keagamaan yang sebenarnya semu atau bersifat hafalan belaka (Sedikides & Gebauer, 2021). Kenyataan
ini menunjukkan adanya masalah mendasar dalam sistem pendidikan keagamaan kita yang selama ini
diasumsikan secara otomatis mampu mengubah karakter seseorang hanya melalui pengajaran materi.

Dalam penelitian ini, fokus penelitian diarahkan pada Intelektual muslim guna mencakup
spektrum subjek yang lebih luas. Istilah ini merujuk pada kapasitas seseorang dalam memahami dan
mengajarkan ajaran agama, baik mereka yang berstatus sebagai santri senior, pengajar studi Islam,
maupun pemuka agama. Penekanan pada aspek intelektualitas ini bertujuan menguji satu pertanyaan
mendasar mengenai apakah penguasaan teks klasik dan hukum agama benar-benar memiliki daya ikat
terhadap perilaku moral dalam kehidupan sehari-hari. Pertanyaan ini menjadi krusial karena
kepercayaan masyarakat di Indonesia sering kali disandarkan sepenuhnya pada simbol-simbol
intelektualitas keagamaan (Syahminan dkk, 2025).. Masalah inti yang ingin dikaji adalah diskrepansi
moralitas kaum terpelajar yang ditandai dengan adanya kesenjangan antara pengetahuan teologis yang
dikuasai dengan praktik moral yang ditunjukkan di lapangan.

Kesenjangan ini dapat dijelaskan melalui konsep Charles Kimball tentang sisi gelap agama.
Kimball berpendapat bahwa agama yang secara normatif berfungsi sebagai pedoman moral dapat
bertransformasi menjadi pemicu tindakan destruktif ketika disalahgunakan. Transformasi ini terjadi
ketika pemahaman agama kehilangan substansi spiritualnya karena terdistorsi oleh kepentingan politik,
tekanan ekonomi, atau ambisi pribadi. Dalam kondisi seperti itu, agama tidak lagi berfungsi sebagai
kompas etika, melainkan berubah menjadi instrumen legitimasi bagi kekuasaan atau kepentingan
kelompok tertentu Charles Kimball, When Religion Becomes Evil (North Carolina: Harper Collins,
2008).. Inilah yang Kimball sebut sebagai momen berbahaya ketika agama berhenti membimbing dan
mulai membenarkan penyimpangan.

Kondisi inilah yang melahirkan paradoks intelektualitas saat seseorang mampu fasih mengutip
dalil agama, namun tindakannya justru bertentangan dengan esensi ajaran tersebut (Davidson, 2020).
Fenomena ini menunjukkan bahwa pengetahuan kognitif saja tidak cukup untuk menjamin integritas
moral. Untuk memahami mengapa terjadi kegagalan transformasi dari pengetahuan menjadi perilaku,
penelitian ini mengintegrasikan dua kerangka analisis yang saling melengkapi. Pertama adalah
Kecerdasan Emosional Daniel Goleman yang menekankan pentingnya pengaturan diri dan empati agar
seseorang tidak terjebak dalam arogansi intelektual yang membutakan hati nurani. Kedua adalah konsep
Tazkiyatun Nafs Imam Al-Ghazali yang menawarkan metodologi sistematis untuk membersihkan hati
dari penyakit-penyakit spiritual seperti kibr (kesombongan), ujub (kagum pada diri sendiri), dan hubbud
dunya (cinta berlebihan pada dunia) yang kerap tersembunyi di balik penguasaan ilmu. Integrasi
keduanya diharapkan dapat menjembatani kekeliruan tersebut dengan mengubah informasi intelektual
menjadi kesalehan batin yang substantif.

Ketidaksesuaian antara ilmu dan karakter ini membawa dampak serius dalam berbagai dimensi
kehidupan beragama. Salah satu manifestasi yang paling memprihatinkan adalah fenomena kekerasan
seksual di lingkungan lembaga pendidikan. Permasalahan ini bukan lagi isu marginal, melainkan krisis
kemanusiaan mendesak yang terkonfirmasi melalui data Komisi Nasional Anti Kekerasan terhadap
Perempuan tahun 2025 yang mencatat 17.355 kasus kekerasan terhadap perempuan, dengan pesantren
menjadi salah satu lokus signifikan. Angka ini membuktikan bahwa tanpa kematangan emosional dan
integritas spiritual, otoritas intelektual keagamaan justru berisiko disalahgunakan untuk melumpuhkan
daya kritis pengikut dan melegitimasi eksploitasi (Canina, 2025). Realitas ini memperkuat urgensi
reformasi pendidikan Islam yang tidak hanya menekankan penguasaan teks, tetapi juga pembentukan
karakter melalui pengembangan kecerdasan emosional dan penyucian jiwa.

Angka ini tentu hanya puncak gunung es, mengingat banyak kasus yang tidak dilaporkan karena
budaya diam yang masih kuat di kalangan santri. Penelitian yang dipublikasikan dalam Triwikrama pada
Jurnal Multidisiplin llmu menganalisis pola kekerasan seksual di pesantren Lombok dengan perspekiif
gender. Temuan utamanya mengejutkan, dimana pelaku yang merupakan pengasuh atau ustadz
memanfaatkan otoritas keagamaan yang bersifat absolut untuk menekan korban melalui doktrin
ketaatan. Santri diajarkan untuk patuh tanpa reserve kepada kyai atau ustadz, dan doktrin ini kemudian
disalahgunakan untuk melanggengkan kekerasan (Juni et al., 2025). Yang lebih memprihatinkan,
budaya diam di kalangan santri justru memperpanjang siklus kekerasan. Korban tidak berani melapor
karena takut tidak dipercaya, khawatir dianggap mencemarkan nama baik pesantren, atau bahkan merasa
bersalah karena telah "melawan" otoritas ustadz. Struktur hierarkis yang sangat kaku dalam sistem



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1889

pesantren tradisional menciptakan ruang tertutup yang memungkinkan penyalahgunaan kekuasaan
terjadi tanpa pengawasan memadai.

Yang membuat fenomena ini menjadi paradoks adalah profil para pelaku. Mereka bukan orang-
orang yang tidak berilmu agama. Justru sebaliknya, banyak di antara mereka yang hafal kitab kuning,
ada yang hafal Al-Quran (tahfidz), dan dikenal sebagai tokoh yang alim dan wara' di mata jamaah.
Pelaku di Bandung, misalnya, adalah seorang pemimpin pesantren yang memiliki ribuan santri dan
dihormati di komunitasnya. la fasih dalam menyampaikan ceramah tentang akhlak, kesucian, dan
larangan mendekati zina. Namun di balik layar, ia melakukan kejahatan seksual yang sangat merugikan
santriwatinya sendiri(Komnas Perempuan, 2022). Ini menunjukkan adanya diskrepansi yang sangat luas
antara pengetahuan kognitif tentang ajaran agama dengan praktik moral dalam kehidupan nyata. Mereka
tahu bertahan bahwa apa yang mereka lakukan adalah dosa besar, dilarang keras dalam Islam, dan akan
mendapat balasan yang pedih di akhirat. Namun pengetahuan itu tidak mampu menahan mereka dari
melakukan kejahatan.

Dari perspektif kecerdasan emosional Goleman, pelaku-pelaku ini jelas mengalami defisit serius
dalam domain pengaturan diri (pengelolaan diri) dan empati. Mereka tidak mampu mengendalikan nafsu
seksualnya meskipun tahu itu salah(Chintya & Sit, 2024). Mereka juga tidak mampu berempati terhadap
korban, tidak bisa merasakan penderitaan dan trauma yang akan dialami oleh anak-anak yang mereka
cabuli. Sedangkan dalam perspektif Al-Ghazali, mereka adalah contoh konkret dari ‘'ulama su' yang
dikritik keras dalam lhya Ulumuddin. Mereka memiliki ‘ilmu (pengetahuan) tetapi tidak memiliki
ma'rifah (pengetahuan yang transformatif). Mereka tidak pernah benar-benar melakukan proses
tazkiyatun nafs, tidak pernah membersihkan hati dari nafsu-nafsu rendah, sehingga ilmu mereka hanya
tinggal di kepala, tidak sampai mengubah hati dan perilaku(Ellethy, 2020).

Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia memiliki tradisi pendidikan
Islam yang sangat kuat dan beragam. Dari pesantren tradisional hingga universitas Islam modern, dari
pengajian kampung hingga program studi Islamic studies di universitas ternama, sistem pendidikan
keagamaan telah menghasilkan jutaan lulusan yang diharapkan menjadi agen transformasi moral
masyarakat. Namun realitas yang terjadi dalam beberapa tahun terakhir justru menampilkan paradoks
yang menggelisahkan. Dimana semakin tinggi kredensial Intelektual muslim seseorang, tidak otomatis
menjamin tingginya integritas moral dalam praktik kehidupan. Fenomena ini bukan sekadar tuduhan
tanpa bukti atau stigmatisasi yang berlebihan terhadap komunitas keagamaan. Data empiris dari lembaga
resmi negara, penelitian akademis yang terindeks dalam jurnal bereputasi, dan kasus-kasus konkret yang
telah diputus di pengadilan menunjukkan pola yang konsisten dan mengkhawatirkan. Oknum Kkyai,
ustadz, santri senior, dan akademisi agama yang seharusnya menjadi teladan justru terlibat dalam
berbagai bentuk kejahatan serius, mulai dari kekerasan seksual, penipuan finansial, ujaran kebencian,
hingga eksploitasi lingkungan.

Para pelaku bukan orang awam yang tidak memahami ajaran Islam. Mereka adalah orang-orang
yang hafal Al-Quran, menguasai kitab kuning, fasih menyampaikan ceramah tentang moral, bahkan ada
yang bergelar master atau doktor dalam bidang Islamic studies. Mereka tahu persis bahwa perbuatan
yang mereka lakukan adalah dosa besar yang dilarang keras dalam Islam. Namun pengetahuan yang
mendalam tersebut gagal total dalam mengendalikan perilaku mereka. Pemaparan ini bukan bertujuan
untuk mendiskreditkan institusi pendidikan Islam atau menggeneralisasi seluruh tokoh agama sebagai
tidak bermoral. Sebaliknya, tujuannya adalah untuk memberikan gambaran objektif tentang fenomena
diskrepansi yang memang ada dan perlu dipahami secara ilmiah agar dapat diatasi secara sistematis.
Mari kita telusuri fakta-fakta yang ada, bukan dengan sikap judgmental atau pesimistis, tetapi dengan
semangat Kritis-konstruktif untuk menemukan jalan keluar dari paradoks ini. Sebab di balik setiap
masalah yang teridentifikasi dengan baik, selalu ada peluang untuk transformasi yang bermakna. Sebab,
di balik setiap masalah yang teridentifikasi dengan baik, selalu ada peluang untuk transformasi yang
bermakna.

Untuk memahami akar masalah ini secara mendalam, penelitian ini menggabungkan dua teori
besar yang saling melengkapi. Teori Kecerdasan Emosional dari Daniel Goleman menjelaskan bahwa
pengetahuan intelektual tidak akan cukup jika tidak disertai dengan kemampuan mengelola diri dan
empati. Seseorang bisa sangat cerdas secara agama, namun tetap gagal secara moral jika ia tidak mampu
mengendalikan dorongan impulsif dalam dirinya. Sejalan dengan itu, pemikiran Imam Al-Ghazali
mengenai Akhlak dan Tasawuf memberikan sudut pandang spiritual yang sangat relevan. Al-Ghazali
telah lama memperingatkan bahaya intelektual yang memiliki ilmu namun hatinya masih terbelenggu



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1890

oleh penyakit duniawi. Melalui konsep penyucian jiwa, beliau menegaskan bahwa ilmu tanpa
pengamalan ibarat pohon yang tidak berbuah. Fenomena-fenomena yang akan dipaparkan menunjukkan
bahwa pendekatan pendidikan agama yang terlalu kognitif-tekstual perlu diintegrasikan dengan
pendekatan yang menekankan kecerdasan emosional (emotional intelligence) dan pembinaan spiritual
(tazkiyatun nafs). Inilah yang ditawarkan oleh kerangka teoretis Daniel Goleman dari perspektif
psikologi modern dan Imam Al-Ghazali dari perspektif tasawuf klasik.

Diskrepansi inilah yang menjadi fokus utama kajian ini. Bagaimana mungkin seseorang yang
bisa mengutip ayat dan hadis tentang larangan zina justru memperkosa puluhan santriwati? Bagaimana
mungkin seorang ustadz yang ceramahnya tentang amanah dan kejujuran justru menipu jamaahnya
dengan skema investasi bodong bernilai miliaran rupiah? Bagaimana mungkin pendakwah yang fasih
menjelaskan konsep ukhuwah Islamiyah justru sibuk mengkafirkan sesama Muslim di media sosial?
Bagaimana mungkin tokoh agama yang mengajarkan konsep khalifah fil ardhi justru terlibat dalam
perusakan hutan untuk keuntungan pribadi? Pertanyaan-pertanyaan ini tidak bisa dijawab dengan
penjelasan sederhana seperti "mereka bukan Muslim sejati" atau "itu hanya oknum". Fenomena ini
terlalu sistemik dan terlalu sering terjadi untuk dianggap sekadar anomali. Diperlukan analisis yang
mendalam dengan kerangka teoretis yang kokoh untuk memahami akar permasalahan dan menemukan
solusi yang efektif.

2. METODE/METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library
research) yang bersifat deskriptif-Femonologi (Salazar, 2019) . Pilihan metodologis ini didasarkan pada
kebutuhan untuk menggali, membandingkan, serta merekonstruksi gagasan Al-Ghazali dan Daniel
Goleman secara mendalam dalam merespons fenomena paradoks intelektual Muslim. Fokus analisis
diarahkan pada upaya penemuan titik temu serta integrasi antara nilai-nilai tazkiyatun nafs dalam tradisi
tasawuf klasik dengan teori emotional intelligence (kecerdasan emosional) modern. Melalui dialektika
pemikiran ini, penelitian bertujuan melahirkan sintesis konseptual yang mampu menjembatani
diskrepansi antara kapasitas kognitif dan integritas moral pada kalangan terpelajar kontemporer.
Diskursus ini dibangun di atas fondasi data primer yang bersumber dari karya-karya kanonik, yaitu 1zya’
'Ulam al-Din dan Mizan al-'Amal karya Al-Ghazali, serta teks fundamental Daniel Goleman seperti
Emotional Intelligence (1995) dan Social Intelligence (2006). Data primer tersebut diperkuat oleh
literatur sekunder yang mencakup buku teks, artikel jurnal ilmiah bereputasi, serta hasil riset terdahulu
yang relevan dengan tema penyucian jiwa dan psikologi moral. Seluruh data dihimpun melalui teknik
dokumentasi yang melibatkan proses penelaahan kritis, kategorisasi, dan interpretasi gagasan kunci
mengenai pengendalian diri serta kesadaran emosional.

Prosedur analisis data dilakukan secara dialektis melalui teknik content analysis dan
komparatif-interpretatif. Tahapan ini mencakup reduksi data untuk menarik intisari gagasan, klasifikasi
tema berdasarkan indikator moralitas, hingga perumusan sintesis konseptual yang mengintegrasikan
aspek spiritualitas klasik dengan psikologi modern (Abdussamad, 2021). Guna menjamin keabsahan
temuan dan menghindari bias subjektivitas, peneliti menerapkan triangulasi sumber serta konfirmasi
silang antar teks (cross-textual analysis). Langkah ini memastikan bahwa rekonstruksi pemikiran yang
dihasilkan memiliki validitas teoretis yang kuat dan relevansi praktis dalam membedah problem
keretakan moralitas intelektual di era kontemporer (Nurfajriani et al., 2024).

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Tipologi Kaum Intelektual Muslim di Indonesia

Pada era kontemporer, definisi intelektual Muslim bertransformasi menjadi agen pembaharu
yang responsif terhadap tantangan zaman. Tokoh seperti Muhammad Abduh menggerakkan
reformasi pendidikan untuk memerangi kemandekan berpikir atau jumud dan mendorong
kembalinya semangat ijtihad. Kontribusi metodologis penting lainnya datang dari Fazlur
Rahman melalui teori Gerak Ganda, yang menginstruksikan para intelektual untuk menggali
prinsip etis-moral dari konteks sejarah Al-Qur'an agar dapat diaplikasikan secara relevan dalam
realitas saat ini(Ahmad, 2023). Sejalan dengan itu, Seyyed Hossein Nasr menekankan
pentingnya Scientia Sacra atau ilmu pengetahuan sakral untuk memulihkan hubungan antara
sains, manusia, dan Tuhan di tengah krisis modernitas yang materialistik(Akhtar et al., 2023).



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1891

Dengan demikian, intelektual Muslim berperan sebagai jembatan antara teks suci yang abadi
dengan realitas kemajuan zaman yang dinamis, memastikan bahwa kemajuan zaman tidak
berjalan tanpa arah, sehingga setiap langkah pembangunan kita tetap memiliki pegangan moral
yang kuat.

Dinamika intelektual Muslim juga diperkaya oleh diskursus filosofis mengenai batas-batas
akal, seperti yang terlihat dalam perdebatan seru antara dua pemikir besar, Al-Ghazali dan lbnu
Rusyd. Al-Ghazali mengingatkan bahwa nalar manusia itu ada batasnya dan tidak bisa
menjangkau rahasia Tuhan tanpa bimbingan langsung dari hati dan pengalaman spiritual. Beliau
menekankan bahwa menjadi pintar saja tidak cukup jika jiwa tidak bersih(Pasqua, 2024).
Sebaliknya, Ibnu Rusyd membela peran logika dengan berpendapat bahwa kebenaran agama
tidak mungkin bertentangan dengan kebenaran akal karena keduanya berasal dari sumber yang
sama. Baginya, memahami hukum sebab-akibat di alam semesta adalah cara terbaik untuk
mengenal kebijaksanaan Tuhan. Diskusi ini mengajarkan kita untuk selalu mencari
keseimbangan antara batas logika dan tuntunan agama (Kukkonen, 2025).

Eksistensi intelektual Muslim sebagai kelas sosial yang berpengaruh secara institusional
mencapai puncaknya pada masa Abbasiyah melalui pendirian Bayt al-Hikmah di Baghdad.
Lembaga ini merepresentasikan visi para khalifah yang meyakini bahwa kekuatan iman harus
diperkuat dengan ketajaman rasio. Bayt al-Hikmah berfungsi sebagai universitas riset, pusat
penerjemahan, dan laboratorium inovasi yang mengintegrasikan berbagai tradisi intelektual
dunia (AbdulAziz Algeriani & Mohadi, 2019). Gerakan penerjemahan besar yang terjadi bukan
sekadar proses pengalihan bahasa, melainkan sebuah transformasi intelektual di mana konsep
dari peradaban lain diuji, dikritik, dan diinterpretasikan ulang agar sesuai dengan paradigma
Islam. Para intelektual pada masa ini memiliki kepercayaan diri untuk mengambil pengetahuan
yang berguna dari peradaban luar tanpa kehilangan identitas keislaman mereka(Noktaria et al.,
2025). Lingkungan ini menciptakan kolaborasi inklusif antara sarjana Muslim, Kristen, dan
Yahudi yang memandang sains sebagai bahasa universal umat manusia. Di lembaga ini, para
polimatik seperti Al-Khawarizmi dan lbnu Sina membuktikan bahwa tidak ada pertentangan
esensial antara kebenaran wahyu dan penemuan sains. Eksistensi mereka didorong oleh tanggung
jawab kekhalifahan untuk mengelola alam dan menata masyarakat demi kemaslahatan
bersama(Ratnasari et al., 2025). Dalam diskursus modern, tokoh seperti Fazlur Rahman
memandang intelektual Muslim sebagai agen yang mampu melakukan ijtihad kreatif, yaitu upaya
metodologis untuk menerjemahkan nilai Al-Qur'an ke dalam konteks modernitas tanpa
tercerabut dari akar tradisinya (Peterson, (2023). Sejalan dengan itu, Seyyed Hossein Nasr
menekankan harmoni antara pengetahuan rasional dan spiritual, di mana kecerdasan akal harus
bersumber pada kearifan hati atau intellection (Sri dkk, 2023).

Sejatinya intelektualitas dalam Islam adalah mereka yang mampu menyatukan kecerdasan
berpikir dengan tindakan nyata yang berlandaskan pada etika dan kedalaman spiritual. Kondisi
ideal ini dipersonifikasikan melalui konsep Ulama al-Rusukh, yakni kaum terpelajar yang
memiliki kedalaman ilmu (alim) yang selaras dengan kemantapan integritas batinnya(Rusli et
al., 2020). Namun, realitas sosiologis saat ini sering kali memperlihatkan dikotomi tajam antara
penguasaan narasi agama yang bersifat verbal-tekstual dengan praktik kehidupan sehari-hari
yang kering dari nilai etis(Tajdin, 2022) . Fenomena ini, yang oleh Syed Muhammad Naquib al-
Attas diidentifikasi sebagai krisis "kerusakan ilmu" atau loss of adab, mengakibatkan hilangnya
kemampuan individu untuk menempatkan pengetahuan pada makna yang semestinya, sehingga
agama sering kali terjebak dalam formalisme ritual yang teralienasi dari problem
kemanusiaan(ldriz, 2020) .

Dalam lintasan sejarah di Indonesia, intelektual Muslim muncul dalam berbagai tipologi,
yakni mulai dari tradisionalis yang menjaga khazanah klasik, modernis yang fokus pada
purifikasi dan ijtihad, hingga neomodernis yang berupaya menyintesiskannya dengan
metodologi modern(Barton et al., 2021). Kriteria intelektual sejati pada akhirnya menuntut
pemenuhan empat dimensi fundamental: kedalaman metodologis, kesadaran kritis untuk
membongkar status quo, integritas moral yang menyatukan ilmu dan amal, serta orientasi pada
kemaslahatan publik atau maslahah mursalah (Makin dkk, 2023). Dalam kerangka transformatif
inilah, santri, ustadz, dan Kiai bertransformasi menjadi intelektual Muslim yang autentik ketika
mereka berhenti menjadi sekadar pengulang teks (mugallid) dan mulai memosisikan diri sebagai



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1892

penggerak kesadaran publik atau Rausyan Fikr. Sosok Abdurrahman Wahid (Gus Dur)
membuktikan bahwa kiai adalah intelektual publik yang mampu melakukan negosiasi budaya
dengan menerjemahkan nilai-nilai pesantren ke dalam agenda hak asasi manusia universal.
Mereka berperan sebagai kompas moral yang menavigasi tantangan modernitas tanpa harus
melepaskan jangkar tradisinya, sekaligus menjembatani "langit" pemikiran dengan "bumi"
realitas sosial demi mewujudkan keadilan yang inklusif bagi seluruh kemanusiaan.

B. Diskrepansi Moralitas Kaum Intelektual Muslim

Pada bulan Juni 2025, terdapat kasus menghebohkan yang muncul di Sumenep, Madura.
Seorang pemilik pondok pesantren berinisial MS, berusia 51 tahun, ditangkap Polres Sumenep
atas tuduhan mencabuli 13 santriwati. Kasus ini terungkap melalui jalur yang tidak biasa: diskusi
di grup WhatsApp alumni pesantren tersebut. Beberapa alumni yang mendengar cerita dari adik-
adik kelasnya kemudian melaporkan ke polisi, dan penyelidikan pun dimulai(Mustofa, 2025).
Selain itu hal serupa juga telah terjadi di Tulungagung, Jawa Timur, tahun 2025, seorang ustadz
berinisial S berusia 39 tahun ditangkap karena mencabuli 7 anak laki-laki berusia antara 7 hingga
10 tahun. Modusnya adalah dengan memberikan hadiah atau insentif terkait pembelajaran
agama. Anak-anak yang menjadi korban adalah santri yang belajar mengaji kepadanya
(Ramadhan, 2025). Kasus lain yang viral di media sosial adalah kasus Ustaz MR berusia 52
tahun di Bekasi. la ditahan Polres Metro Bekasi atas tuduhan pencabulan terhadap anak angkat
dan keponakannya sendiri, yang dilakukan sejak korban masih duduk di bangku SMP. Kasus ini
menjadi viral setelah dr. Richard Lee, seorang dokter yang aktif di media sosial, membuat
laporan dan menyebarkannya di platform digital (Tribunpontianak.Co.ld, 2025).

Menurut studi yang dipublikasikan dalam Khatulistiwa: Jurnal Hukum dan Sosial tahun
2025 memberikan analisis struktural yang penting. Penelitian ini menyimpulkan bahwa patriarki
struktural yang tertanam dalam sistem pesantren tradisional memperparah fenomena kekerasan
seksual. Santri perempuan diposisikan sebagai objek yang harus patuh tanpa ada mekanisme
pelaporan yang aman dan terpercaya (Raudhah et al., 2025). Struktur hierarkis yang sangat kaku
menempatkan kyai atau ustadz pada posisi yang hampir tidak bisa digugat. Ada semacam
sakralitas yang melekat pada figur kyai, sehingga ketika ada tuduhan penyimpangan, masyarakat
cenderung membela kyai daripada mempercayai korban. Ini menciptakan impunitas struktural
yang berbahaya. Lebih jauh lagi, penelitian ini menemukan bahwa kekerasan seksual di
pesantren bukan hanya masalah trauma individu, tetapi menciptakan trauma generasional.
Korban yang tidak mendapat penanganan yang tepat akan membawa trauma tersebut sepanjang
hidupnya, bahkan bisa ditransmisikan ke generasi berikutnya dalam bentuk pola asuh yang tidak
sehat atau janji membangun hubungan yang sehat.

Yang membuat fenomena ini menjadi paradoks adalah profil para pelaku. Mereka bukan
orang-orang yang tidak berilmu agama. Justru sebaliknya, banyak di antara mereka yang hafal
kitab kuning, ada yang hafal Al-Quran (tahfidz), dan dikenal sebagai tokoh yang alim dan wara’
di mata jamaah. Pelaku di Bandung, misalnya, adalah seorang pemimpin pesantren yang
memiliki ribuan santri dan dihormati di komunitasnya. la fasih dalam menyampaikan ceramah
tentang akhlak, kesucian, dan larangan mendekati zina. Namun di balik layar, ia melakukan
kejahatan seksual yang sangat merugikan santriwatinya sendiri(Komnas Perempuan, 2022). Ini
menunjukkan adanya diskrepansi yang sangat luas antara pengetahuan kognitif tentang ajaran
agama dengan praktik moral dalam kehidupan nyata. Mereka tahu bertahan bahwa apa yang
mereka lakukan adalah dosa besar, dilarang keras dalam Islam, dan akan mendapat balasan yang
pedih di akhirat. Namun pengetahuan itu tidak mampu menahan mereka dari melakukan
kejahatan.

Dari perspektif kecerdasan emosional Goleman, pelaku-pelaku ini jelas mengalami defisit
serius dalam domain pengaturan diri (pengelolaan diri) dan empati. Mereka tidak mampu
mengendalikan nafsu seksualnya meskipun tahu itu salah(Chintya & Sit, 2024). Mereka juga
tidak mampu berempati terhadap korban, tidak bisa merasakan penderitaan dan trauma yang
akan dialami oleh anak-anak yang mereka cabuli. Sedangkan dalam perspektif Al-Ghazali,
mereka adalah contoh konkret dari ‘ulama su' yang dikritik keras dalam Ihya Ulumuddin. Mereka
memiliki 'ilmu (pengetahuan) tetapi tidak memiliki ma'rifah (pengetahuan yang transformatif).
Mereka tidak pernah benar-benar melakukan proses tazkiyatun nafs, tidak pernah membersihkan



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1893

hati dari nafsu-nafsu rendah, sehingga ilmu mereka hanya tinggal di kepala, tidak sampai
mengubah hati dan perilaku(Ellethy, 2020).

Kesenjangan moral ini pada akhirnya membuka celah bagi instrumentalisasi dalil-dalil
agama untuk memanipulasi kepercayaan publik. Fenomena ini terlihat nyata dalam maraknya
penipuan finansial yang memanfaatkan label keagamaan sebagai tameng. Sebagai contoh, pada
Juli 2025, Polsek Banjarbaru Utara membongkar praktik investasi ilegal yang melibatkan oknum
ustaz berinisial MS. Modus yang dijalankan sejak Maret 2025 ini menyasar investor berinisial
AN dengan skema pengadaan kitab fiktif ke berbagai pondok pesantren ternama. Melalui
dokumen palsu berupa kontrak pengadaan senilai miliaran rupiah, rencana anggaran biaya
(RAB), hingga stempel fiktif dari sejumlah pesantren di wilayah Kalimantan, pelaku berhasil
meyakinkan korban hingga menderita kerugian sebesar Rp729 juta (Katajari.com, 2025).
Investigasi kepolisian mengungkap bahwa praktik ini bukan sekadar tindakan kriminal biasa,
melainkan operasi yang terencana dengan penggunaan kuitansi bank palsu dan stempel pesantren
yang diproduksi secara mandiri. Hal yang lebih mengkhawatirkan adalah pengakuan pelaku yang
telah menjalankan pola serupa sejak tahun 2021 dengan estimasi kerugian kumulatif mencapai
Rp26 miliar. Melalui jaringan pengepul di Martapura dan sekitarnya, kasus ini menjadi bukti
konkret bagaimana otoritas keagamaan disalahgunakan demi keuntungan materiil, sekaligus
mempertegas adanya keretakan moral di kalangan individu yang secara intelektual memahami
hukum agama, namun gagal dalam praktiknya.

Kasus ini menjadi bukti konkret bagaimana otoritas keagamaan disalahgunakan demi
keuntungan materiil, sekaligus mempertegas adanya keretakan moral di kalangan individu yang
secara intelektual memahami hukum agama, namun gagal dalam praktiknya. Diskrepansi etis ini
sejalan dengan temuan riset yang menegaskan bahwa kecurangan finansial sering kali berakar
pada rapuhnya nilai religiusitas dan etika profesi. Meskipun secara kognitif seseorang menguasai
prinsip hukum Islam, ketiadaan internalisasi nilai menyebabkan ilmu tersebut berhenti sebagai
wacana tanpa menjelma menjadi integritas moral. Jika dibedah melalui teori Fraud Pentagon,
anomali perilaku ini dipicu oleh gabungan antara tekanan, peluang, rasionalisasi, kompetensi,
dan arogansi. Pelaku memanfaatkan keterampilan teknisnya untuk memanipulasi informasi,
dibarengi sikap superior yang membuat mereka merasa kebal terhadap aturan. Praktik semacam
ini menciptakan kontradiksi yang tajam. Dimana, di satu sisi mereka menggunakan atribut
keagamaan, namun di sisi lain melakukan tindakan yang mengandung mudharat dan
mengkhianati nilai kejujuran serta amanah yang diperintahkan Al-Qur'an dan Hadis. Realitas
empiris ini menunjukkan bahwa penguasaan teks agama tanpa penyucian jiwa (akhlaq) hanya
akan bermuara pada penggunaan agama sebagai alat untuk kepentingan sempit (Rahmatika et
al., 2020). Oleh karena itu, sinergi antara kecerdasan emosional dan penguatan religiusitas
menjadi sangat krusial agar identitas kaum terpelajar tidak sekadar menjadi tameng ambisi
pribadi, melainkan benar-benar bertransformasi menjadi komitmen moral yang nyata

Dari perspektif Goleman, pelaku-pelaku ini kekurangan kesadaran diri dan pengaturan diri.
Mereka tidak cukup mengenali bahaya dari nafsu materialistis dalam diri mereka, atau jika
mengenali, tidak mampu mengendalikannya. Mereka juga kurang empati terhadap korban, tidak
bisa merasakan penderitaan orang-orang yang uangnya mereka ambil, banyak di antaranya
adalah orang-orang biasa yang mengumpulkan uang dengan susah payah. Dari perspektif Al-
Ghazali, ini adalah contoh klasik dari kegagalan mujahadatun nafs (perjuangan melawan hawa
nafsu). Al-Ghazali dalam lhya Ulumuddin menjelaskan bahwa cinta dunia (hubbud dunya)
adalah akar dari segala kejahatan. Para pelaku ini, meskipun hafal dalil-dalil tentang bahaya cinta
dunia, tidak pernah benar-benar melakukan riyadhah (melatihan spiritual) untuk membersihkan
hati dari cinta tersebut.

Dampak dari fenomena ini sangat luas. Pertama, korban mengalami kerugian finansial yang
sangat besar, banyak yang sampai kehilangan tabungan seumur hidup atau harus berhutang.
Kedua, terjadi krisis kepercayaan terhadap lembaga-lembaga keagamaan. Masyarakat menjadi
skeptis terhadap program-program yang dikelola oleh tokoh agama, termasuk yang sah. Ketiga,
ini merusak citra Islam secara umum. Ketika penipuan dilakukan dengan mengatasnamakan
prinsip syariah, maka Islam sendiri yang tercoreng. Keempat, ini menciptakan trauma psikologis
bagi korban. Banyak korban tidak hanya kehilangan uang, tetapi juga kehilangan iman kepada
sesama manusia, bahkan ada yang sampai goyah imannya kepada agama.



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1894

Dimensi lain dari diskrepansi moralitas kaum terpelajar agama muncul dalam bentuk
kebencian dan takfirisme (pengkafiran) di platform digital. Fenomena ini menciptakan paradoks
yang menggelisahkan. Dimana individu yang secara intelektual memahami larangan agama
terhadap ghibah (menggunjing), buhtan (fitnah), dan namimah (adu domba), justru menjadi aktor
utama dalam penyebaran narasi kebencian di media sosial. Penelitian Atikah Marwa dan
Muhammad Fadhlan dalam jurnal al-Afkar (2021) menganalisis bahwa realitas ini
mencerminkan keterputusan antara penguasaan teks keagamaan dengan kematangan adab dalam
berinteraksi di ruang publik (Fadlan, 2021).. Secara lebih mendalam, kajian tersebut
memaparkan bahwa kebencian dalam perspektif Islam tidak hanya sebatas kata-kata kasar,
melainkan mencakup segala bentuk ucapan yang mengandung penghinaan, hasutan, dan fitnah
yang merusak kehormatan orang lain. Ketajaman pemahaman agama yang tidak dibarengi
pengendalian emosi melahirkan sikap-sikap yang menghakimi yang destruktif. Temuan
penelitian menunjukkan bahwa faktor pemicu utama adalah adanya perasaan benci, marah, dan
dengki yang kemudian dilegitimasi melalui sentimen keagamaan untuk mendapatkan
pembenaran moral atas tindakan mencela sesama. Dengan kata lain, dalil-dalil agama yang
seharusnya menjadi pedoman etika justru disalahgunakan sebagai instrumen untuk memuaskan
nafsu negatif yang tidak terkendali. lronisnya, mereka yang mengklaim membela Islam justru
menjadi pihak yang paling merusak citranya.

Kasus hukum yang menjerat Yahya Waloni menjadi ilustrasi empiris yang sangat konkret
mengenai fenomena ini. Sebagai tokoh yang memiliki pengaruh luas, ia didakwa melanggar
Pasal 45a Ayat (2) jo Pasal 28 Ayat (2) UU ITE karena menyebarkan informasi yang memicu
kebencian SARA melalui ceramah yang merendahkan kitab suci agama lain. Kasus ini
membuktikan bahwa pengetahuan agama yang tinggi tidak otomatis melahirkan kebijaksanaan.
Secara teologis, tindakan tersebut secara terang-terangan mengabaikan pesan Al-Qur'an Surah
Al-An'am ayat 108 yang melarang mencela keyakinan pihak lain demi menjaga harmoni.
Dampak dari perilaku ini sangat destruktif, dimana ia menciptakan stigma negatif dan preseden
berbahaya bahwa otoritas keagamaan dapat digunakan untuk mengolok-olok ajaran lain, yang
pada gilirannya berpotensi memicu perpecahan sosial dan konflik horizontal (Tsarina dkk, 2021).
Kegagalan ini secara mendasar berakar pada lemahnya domain self-regulation. Dalam
terminologi Daniel Goleman, hal ini menunjukkan ketiadaan empati dan keterampilan sosial
(social skills) yang memadai. Sementara dalam perspektif Imam Al-Ghazali, fenomena ini
adalah manifestasi dari kegagalan proses takhalli (pembersihan diri dari sifat tercela), khususnya
penyakit kibr (kesombongan) yang membuat seseorang merasa paling benar sehingga
merendahkan orang lain. Ruang digital, dengan algoritma yang cenderung mempromosikan
konten kontroversial, memperparah dampak dari arogansi intelektual ini. Tanpa proses
tazkiyatun nafs yang mendalam, penguasaan teks hanya akan menjadi "tameng" bagi nafsu
provokatif.

Realitas ini mempertegas urgensi penelitian ini, bahwa sistem pendidikan agama tidak boleh
lagi hanya berfokus pada aspek kognitif dan hafalan dalil. Dibutuhkan sinergi antara kecerdasan
emosional dan penguatan religiusitas spiritual untuk menghasilkan figur terpelajar yang tidak
hanya alim secara intelektual, tetapi juga arif secara karakter. Integrasi ini krusial agar identitas
keagamaan benar-benar bertransformasi menjadi komitmen moral yang mampu menjaga
kerukunan di tengah pluralitas masyarakat modern. Selain itu adanya fenomena keterlibatan
tokoh agama dalam praktik eksploitasi alam, khususnya perusakan hutan, menciptakan
kontradiksi mendasar dengan doktrin khalifah fil ardhi yang mereka ajarkan. Secara teologis,
konsep khalifah menempatkan manusia sebagai wakil Allah di bumi yang bertanggung jawab
menjaga keseimbangan ekologis, menghindari pemborosan (israf), dan melindungi kehidupan
sebagai bagian dari Magasid al-Shariah. Al-Quran dalam Surah Al-A'raf ayat 56 secara tegas
melarang berbuat kerusakan di muka bumi. Namun kenyataan di lapangan menunjukkan
kesenjangan lebar antara pemahaman tekstual dengan implementasi nilai-nilai tersebut dalam
kehidupan nyata (Fadli, 2025).

Kesenjangan ini bukan fenomena tunggal, melainkan hasil dari interaksi kompleks berbagai
faktor. Secara sosiopolitik, banyak pemimpin agama yang terperangkap dalam lingkaran
patronase politik dan tekanan ekonomi. Kebutuhan membiayai operasional pesantren, masjid,
atau lembaga dakwah, ditambah ambisi memperluas pengaruh, kadang mendorong mereka pada



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1895

kompromi etis yang problematis. Dalam kondisi seperti ini, alam tidak lagi dilihat sebagai
amanah ilahi yang harus dijaga dengan penuh kehormatan, tetapi berubah menjadi sumber daya
ekonomi yang dapat dieksploitasi. Tokoh agama yang terjerat kepentingan pragmatis cenderung
melakukan rasionalisasi dalil, mencari-cari pembenaran teologis atas tindakan eksploitatif
dengan alasan "untuk kepentingan umat" atau "pembangunan ekonomi Islam". Padahal jika
dikaji secara mendalam, tindakan semacam ini justru mengkhianati prinsip tauhid yang
menekankan kesatuan dan keseimbangan seluruh ciptaan (Butiu & Pascaru, 2014).

Dari perspektif kecerdasan emosional Goleman, fenomena ini menunjukkan defisit serius
dalam dua domain krusial. Pertama, kegagalan empati terhadap makhluk hidup lain dan generasi
mendatang yang akan mewarisi bumi rusak. Kedua, lemahnya kemampuan berpikir jangka
panjang (long-term thinking), dimana fokus bergeser pada keuntungan finansial sesaat tanpa
memperhitungkan dampak ekologis puluhan tahun ke depan. Tokoh agama yang seharusnya
menjadi penjaga visi jangka panjang kehidupan justru terjebak dalam mentalitas jangka pendek
yang eksploitatif. Dari sudut pandang psikologi moral, fenomena ini merupakan contoh klasik
disonansi kognitif. Seseorang bisa dengan fasih menjelaskan ayat-ayat tentang pelestarian
lingkungan dalam ceramahnya, mengutip hadis tentang larangan menebang pohon tanpa alasan
kuat, dan menekankan konsep mizan (keseimbangan) dalam ekosistem. Namun ketika
dihadapkan pada tawaran keuntungan ekonomi dari proyek yang merusak lingkungan, semua
pengetahuan itu seolah menguap begitu saja.

Masalah ini diperburuk oleh lemahnya sistem akuntabilitas di internal lembaga keagamaan.
Struktur hierarki yang tertutup dan kultur yang menempatkan tokoh agama pada posisi yang
hampir tak terjamah kritik menciptakan zona aman bagi penyimpangan. Ketika ada indikasi
keterlibatan tokoh agama dalam praktik merusak lingkungan, komunitas sering kali memilih
diam atau bahkan membela dengan alasan "sudah pasti ada hikmahnya" atau "beliau lebih tahu
yang terbaik". Akibatnya, tindakan destruktif terhadap lingkungan luput dari pengawasan publik.
Yang lebih ironis, otoritas keagamaan yang seharusnya menjadi benteng moral justru berubah
fungsi menjadi pemberi legitimasi bagi praktik perusakan alam. Ketika seorang kyai atau ustadz
yang dihormati memberikan restu atau bahkan terlibat langsung dalam proyek eksploitatif,
masyarakat cenderung menganggap bahwa tindakan tersebut tidak bermasalah secara moral.
Inilah bahaya penyalahgunaan otoritas keagamaan: ia tidak hanya merusak alam secara fisik,
tetapi juga merusak kesadaran ekologis di tingkat masyarakat.

Imam Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin akan menganalisis fenomena ini sebagai kegagalan
total dalam proses tazkiyatun nafs. Tokoh agama yang terlibat eksploitasi lingkungan jelas belum
melewati tahap takhalli (pembersihan dari sifat tercela), khususnya dari penyakit hubbud dunya
(cinta berlebihan pada dunia) dan tama' (ketamakan). Al-Ghazali menekankan bahwa cinta dunia
adalah akar dari berbagai kejahatan karena membutakan seseorang terhadap konsekuensi
perbuatannya. Lebih jauh, mereka juga gagal dalam tahap tahalli (pengisian dengan sifat terpuji)
seperti zuhud (tidak terikat pada harta), gana'ah (merasa cukup), dan rahmah (kasih sayang
kepada seluruh ciptaan). Tanpa sifat-sifat ini, pengetahuan tentang khalifah fil ardhi hanya
tinggal sebagai konsep abstrak yang tidak memiliki daya transformatif. Al-Ghazali
mengingatkan bahwa ilmu yang sejati (‘ilm nafi') adalah ilmu yang melahirkan amal dan
mengubah kondisi hati, bukan sekadar hafalan yang tidak berdampak pada perilaku. Yang paling
krusial, kegagalan mencapai tahap tajalli (manifestasi cahaya spiritual dalam perilaku).
Seharusnya, seorang yang telah melalui proses tazkiyah akan memancarkan akhlak mulia dalam
setiap tindakannya, termasuk cara memperlakukan alam. Setiap pohon, sungai, dan makhluk
hidup akan dilihat sebagai ayat (tanda) kebesaran Allah yang harus diperlakukan dengan penuh
kehormatan. Namun realitas menunjukkan sebaliknya: pengetahuan agama yang tinggi tidak
serta-merta melahirkan kepekaan spiritual terhadap lingkungan.

Realitas ini membuktikan bahwa pendidikan agama yang hanya menekankan dimensi
kognitif menghasilkan lulusan yang rapuh secara moral. Hafalan ayat tentang lingkungan,
pemahaman figih tentang kepemilikan sumber daya alam, atau penguasaan konsep khalifah fil
ardhi tidak akan berdampak signifikan jika tidak dibarengi dengan dua dimensi lain. Dimensi
kedua yang harus diintegrasikan adalah kecerdasan emosional. Tanpa empati ekologis, yaitu
kemampuan merasakan penderitaan makhluk hidup lain dan memahami keterkaitan antara
kesejahteraan manusia dengan kelestarian alam, pengetahuan agama hanya akan menjadi



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1896

instrumen retoris yang manipulatif. Tanpa kemampuan self-regulation yang kokoh, yaitu
pengendalian diri saat menghadapi godaan keuntungan jangka pendek, tokoh agama akan mudah
tergoda mengkhianati amanah khalifah. Dimensi ketiga adalah pembinaan spiritual melalui
tazkiyatun nafs sebagaimana ditekankan Al-Ghazali. Proses sistematis membersihkan hati dari
cinta dunia, mengisi dengan kasih sayang kepada ciptaan, dan mewujudkannya dalam tindakan
nyata menjaga lingkungan. Tanpa proses ini, pengetahuan hanya akan tinggal di kepala, tidak
sampai mengubah hati dan perilaku.

4. KESIMPULAN/CONCLUSION

Penelitian ini menyimpulkan bahwa paradoks moralitas di kalangan tokoh agama berakar pada
ketimpangan antara penguasaan kognitif atas teks suci dengan kedalaman manajemen emosi dan
spiritualitas personal. Dengan membedah konsep tazkiyatun nafs Al-Ghazali dan kecerdasan emosional
Goleman, terlihat bahwa tanpa kesadaran diri (self-awareness) yang tajam, ilmu agama yang luas justru
berisiko menjadi instrumen untuk membenarkan kepentingan ego pribadi. Oleh sebab itu, masyarakat
harus mulai mengadopsi cara pandang yang lebih objektif. Dimana kita tidak lagi menjadikan karisma
dan gelar akademik sebagai satu-satunya tolok ukur kebenaran, melainkan lebih memperhatikan
konsistensi tindakan, empati, serta transparansi dalam setiap praktik kepemimpinan. Saran praktis bagi
institusi pendidikan adalah perlunya menyeimbangkan kurikulum doktrinal dengan bimbingan
psikologis yang intensif guna memastikan bahwa para calon tokoh agama tidak hanya memiliki
kecemerlangan intelektual, tetapi juga ketahanan mental dan kemurnian karakter yang mampu bertahan
di tengah godaan otoritas dan popularitas.

5. REFERENCES

AbdulAziz Algeriani, A. M. & Mohadi, M. (2019). The House of Wisdom (Bayt al-Hikmah), an
educational institution during the time of the Abbasid dynasty. A historical perspective. Pertanika
Journal of Social Sciences and Humanities, 27(2), 1297-1313.
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85069168568&partnerlD=40&md5=236h96baa7c9efe5e0208f1la3b23fbfe

Ahmad, H. (2023). Mapping Neo-Modern and Postmodern Qur’anic Reformist Discourse in the
Intellectual Legacy of Fazlur Rahman and Mohammed Arkoun. Religions, 14(5).
https://doi.org/10.3390/rel14050595

Akhtar, M., Atif, M., Rao, A. & Kaplan, D. (2023). Islamic Intellectualism versus Modernity: Attempts
to Formulate Coherent Counter Narrative. 13(1).

Al Makin, etal. (2023). 70 TAHUN M. AMIN ABDULLAH Pemikir, Guru dan Pemimpin (W. F. R. N.
E. P.S. Y. M. Anshori (ed.); Cetakan 1:). Laksbang Akademika.

Barton, G., Yilmaz, I. & Morieson, N. (2021). Authoritarianism, democracy, islamic movements and
contestations ~ of  islamic  religious ideas in  Indonesia.  Religions,  12(8).
https://doi.org/10.3390/rel12080641

Butiu, C. A. & Pascaru, M. (2014). Religious leadership and environmental concerns. A mining project
case study. Journal for the Study of Religions and Ideologies, 13(39), 164-180.
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-

84910113004 &partnerlD=40&md5=57fbd006e72f71591eaf8ff441157601

Canina, A. (2025). 14.000+ Kasus Kekerasan di 2025, Sudahkah Perempuan Indonesia Merdeka?
Aman Indonesia. https://amanindonesia.org/14-000-kasus-kekerasan-di-2025-sudahkah-
perempuan-merdeka/

Chintya, R. & Sit, M. (2024). Analisis Teori Daniel Goleman dalam Perkembangan Kecerdasan Emosi
Anak Usia Dini. 4(1), 159-168. https://doi.org/10.37680/absorbent

Davidson, B. W. (2020). How Jonathan Edwards Unmasks Religious Hypocrisy. In (Re)Presenting
Magic, (Un)Doing Evil: Of Human Inner Light and Darkness (pp. 75-85).
https://doi.org/10.1163/9781848881440_009

Dr. H. Zuchri Abdussamad, S.1.K., M. S. (2021). Metode Penelitian Kualitatif (: E. & M. S. Dr. Patta
Rapanna, SE. (eds.); Pertama). CV. syakir Media Press.

Ellethy, Y. (2020). A controversial orthodoxy: Al-Ghazali’s revival of the religious sciences. NTT
Journal  for  Theology and the Study of Religion, 74(4), 375-386.



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1897

https://doi.org/10.5117/NTT2020.4.005.ELLE

Fadlan, M. & Atikah, M. (2021). UJARAN KEBENCIAN DI MEDIA SOSIAL MENURUT PERSPEKTIF
ISLAM. 4(1), 1-14.

Fadli, M. (2025). Larangan Merusak Lingkungan Dalam QS . Al- 4 "raf [ 7 ]: 56 Perspektif Tafsir
Magashidi. 1(2), 13-27.

Idriz, M. (2020). Expounding the concept of religion in islam as understood by syed Muhammad Naquib
Al-Attas. Poligrafi, 25(99-100), 101-115. https://doi.org/10.35469/poligrafi.2020.233

Juni, R., Juni, R. & Juni, A. (2025). lembaga pendidikan keagamaan. Fenomena ini kian mendapat.
9(11), 1-6.

Juwita, S., Hambali, A. & Suhartini, A. (2023). Philosophical Thoughts of Islamic Education Seyyed
Hossein Nasr * s Perspective and Its Relevance in the Modern Education Era. At-Ta 'dib Journal
of Pesantren Education, 18(01), 56-609.

Katajari.com. (2025). Investasi Bodong, Oknum Ustaz di Banjarbaru Tipu Nasabah Ratusan Juta
Rupiah.  https://www.katajari.com/investasi-bodong-oknum-ustaz-di-banjarbaru-tipu-nasabah-
ratusan-juta-rupiah/

Kimball, C. (2008). WHEN RELIGION BECOMES EVIL. HarperCollins.

Komnas Perempuan. (2022). Apresiasi atas Keputusan Pengadilan Bandung dalam Pemenuhan Hak-
Hak 13 Santriwati Korban Kekerasan Seksual dan Mendorong Pidana Penjara Seumur Hidup.
Siaran Pers Komnas Perempuan. https://komnasperempuan.go.id/siaran-pers-detail/tentang-kasus-
kekerasan-seksual-terhadap-13-santriwati-dan-pidana-mati-bagi-pelaku

Kukkonen, T. (2025). Al-Ghazali and Ibn Rushd on the End of the World. Theology and Science, 23(3),
675-689. https://doi.org/10.1080/14746700.2025.2514315

Maharani, T. & Rastika, I. (2021). Yahya Waloni Didakwa Lakukan Ujaran Kebencian dan Penodaan
Agama. Kompas.Com. https://nasional.kompas.com/read/2021/11/24/09341561/yahya-waloni-
didakwa-lakukan-ujaran-kebencian-dan-penodaan-agama#:~:text=GRATIS * Event. * Store.

Melano, R. K. S. (2025). Fakta-Fakta Kasus Pencabulan Kiai di Bekasi 2025, Anak Angkat Lapor Polisi
Ibu Bela Pelaku. TRIBUNPONTIANAK.CO.ID.
https://pontianak.tribunnews.com/news/1144490/fakta-fakta-kasus-pencabulan-kiai-di-bekasi-
2025-anak-angkat-lapor-polisi-ibu-bela-pelaku?page=all

Mhd Fakhruddinta Sebayang , Katimin, M. S. (2025). Peran dan Pengaruh Tokoh Agama dalam
Membentuk Perilaku Politik Masyarakat: Studi Kasus Partisipasi Politik di Kabupaten
Simalungun. REFORMASI ISSN 2088-7469 (Paper) ISSN 2407-6864 (Online) Volume 15 Nomor
1 (2025), 15, 1-15.

Mustofa, A. (2025). Belasan santriwati diduga menjadi korban pelecehan seksual di salah satu
pesantren di Sumenep, Jawa Timur. Relasi kuasa dan doktrin agama membuat kekerasan seksual
di lingkungan pesantren terus berulang, kata aktivis perempuan. BBC INews Ndonesia.
https://www.bbc.com/indonesia/articles/c93y3x213geo

Noktaria, M., Marlia, A., Oktapia, E., Rahmawati, L. & Panes, A. (2025). Kontribusi llmuwan Muslim
dalam Mengimplementasikan limu Pengetahuan pada Masa Keemasan Islam Contribution of
Muslim Scientists in Implementing Science in the Golden Age of Islam. 5(1), 1409-1417.

Nurfajriani, W. V., Wahyu, M., Arivan, 1., Sirodj, R. A. & Afgani, M. W. (2024). Triangulasi Data
Dalam Analisis Data Kualitatif Wiyanda. 10(September), 826-833.

Pasqua, H. (2024). Abu Hamid Al-Ghazali: From the destruction of metaphysics to mysticism or faith
without reason. Revue Thomiste, 124(4), 635-660.
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-

105003577256 &partnerlD=40&md5=6484daae9056898ec82297ec59092e86

Peterson, B. (2023). Visions of the Islamic State: Fazlur Rahman and Islamic Nomocracy. Islamic
Studies, 62(2), 161-188. https://doi.org/10.52541/isiri.v62i2.2658

Rahmatika, D. N., Hamzani, A. I. & Aravik, H. (2020). Sight Beyond Sight : Foreseeing Fraudulent
Financial Reporting through the Perspective of Islamic Legal Ethics. 12(2), 235-250.

Ramadhan, B. (2025). Polisi Tangkap Pelaku Pedofilia di Tulungagung, 6 Anak Lelaki dan 1
Perempuan Jadi Korbannya. Kompas.Com.
https://indeks.kompas.com/profile/7870/Bilal. Ramadhan

Ratnasari, I., Ahyar, A., Mirasari, T., Muslih, M., Fahrudin, F., Fauziah, A. & Septiyaningsih, R. (2025).
Pendidikan Islam Pada Era Keemasan Abbasiyah: Studi Pustaka Terhadap Lembaga, Kurikulum,



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1898

Dan Tokoh Illmuwan. Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran, 8(2), 6421-6428.
https://doi.org/10.31004/jrpp.v8i2.46538

Raudhah, G., Candra, M. I, Aprilia, Q. A. & Nugraha, D. (2025). Mekanisme Perlindungan Korban
Kekerasan Seksual Pondok Pesantren Yayasan Manarul Huda Bandung Universitas Islam Negeri
Sultan Maulana Hasanuddin Banten , Indonesia serius , terlebih jika korbannya adalah anak-anak
. Anak-anak adalah kelompok rentan yang t.

Rusli, R., Rudin, T., Darmawan, C. & lbrahim, A. B. (2020). Reactualization of intellectualism in
classical islamic thought in indonesia: Comparative study of Muhammadiyah and Nahdlatul
Ulama post reformation. Utopia y Praxis Latinoamericana, 25(Extral), 249-2509.
https://doi.org/10.5281/zenodo.3774635

Salazar, P. H. (2019). Qualitative methodology in librarianship and information science: A bibliographic
analysis of academic articles. Investigacion Bibliotecologica, 33(78), 105-120.
https://doi.org/10.22201/iibi.24488321xe.2019.78.58024

Sedikides, C. & Gebauer, J. E. (2021). Do religious people self-enhance? Current Opinion in
Psychology, 40, 29-33. https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2020.08.002

Tajdin, M. (2022). Understanding Islam between Theology and Anthropology: Reflections on Geertz’s
Islam Observed. Religions, 13(3). https://doi.org/10.3390/rel13030221



