
 

 

"Analisis Teoretis Paradoks Intelektual Muslim: Perspektif Goleman dan 

Al-Ghazali" 

Elok Nadiatun Naimah1*, Sugeng Listyo Prabowo2    

1 Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 

2 Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 

*240101220004@student.uin-malang.ac.id. 
1
 , * sugenglistyo@uin-malang.ac.id.

2
 

 

 
A B S T R A K 

Munculnya berbagai kasus diskrepansi moral yang melibatkan tokoh agama 

terpandang belakangan ini telah menciptakan kegelisahan sosioreligius yang 

serius, di mana masyarakat kerap terjebak di antara skeptisisme buta atau 

ketaatan yang tidak kritis. Penelitian ini berupaya membedah akar paradoks 

tersebut melalui lensa interdisipliner, yaitu dengan mengonfrontasi gagasan 

Kecerdasan Emosional Daniel Goleman dengan konsep Tazkiyatun Nafs milik 

Imam Al-Ghazali. Dengan mengandalkan metode penelitian kepustakaan 

melalui pendekatan fenomenologi, kajian ini menelusuri bagaimana pemisahan 

antara kapasitas intelektual dan kematangan psikospiritual dapat terjadi dalam 

realitas sosial. Hasil analisis menunjukkan bahwa penguasaan mendalam atas 

teks-teks suci sering kali tidak linear dengan integritas personal apabila individu 

mengalami kegagalan dalam mengelola ego dan kesadaran emosionalnya. Ilmu 

agama, dalam konteks ini, justru berisiko bertransformasi menjadi alat 

pembenaran atas perilaku menyimpang. Sehingga, integrasi antara kesehatan 

mental dan pembersihan jiwa menjadi kebutuhan mendesak untuk mencegah 

lahirnya figur otoritas yang hanya cerdas secara tekstual namun rapuh secara 

karakter. 

 
A B S T R A C T 

The emergence of cases of moral discrimination involving prominent religious 

figures in recent times has created serious socioreligious anxiety, in which 

society is often caught between blind skepticism or uncritical obedience. This research attempts to dissect the roots 

of the paradox through an interdisciplinary lens, by confronting Goleman idea of emotional intelligence with Al-

Ghazali concept of Tazkiyatun Nafs. By relying on the method of literature research through phenomenological 

approach, this study explores how the separation between intellectual capacity and psychospiritual maturity can 

occur in social reality. The results of the analysis show that deep mastery of sacred texts is often not linear with 

personal integrity when individuals experience failures in managing their ego and emotional awareness. The 

science of religion, in this context, runs the risk of transforming into a tool of justification for deviant behavior. 

Thus, the integration between mental health and soul cleansing becomes an urgent need to prevent the birth of 

authority figures who are only textually intelligent but fragile in character. 

 

1. PENDAHULUAN 

 Penggunaan istilah paradoks dalam judul penelitian ini bukanlah sekadar pilihan kata untuk 

menarik perhatian, melainkan sebuah refleksi atas kontradiksi nyata yang sedang terjadi di tengah 

masyarakat kita. Kita sering kali mendapati fenomena yang mengusik rasa keadilan publik, yaitu ketika 

individu dengan latar belakang pendidikan agama yang tinggi justru terlibat dalam perilaku 

menyimpang yang serius. Paradoks ini menuntut penjelasan ilmiah mengenai alasan di balik 

pengetahuan agama yang mendalam namun tidak selalu berbanding lurus dengan kualitas moral 

seseorang. Ketidakselarasan antara kedalaman ilmu agama dan kualitas moral seseorang sering kali 

berakar pada mekanisme self-enhancement atau penguatan citra diri. Dalam kondisi ini, individu yang 

religius secara tidak sadar menilai diri mereka lebih suci dan lebih baik secara moral hanya karena 

mereka menguasai atribut-atribut keagamaan. Hal ini menciptakan ilusi kesalehan yang membuat 

mereka merasa lebih unggul dibandingkan orang lain, bahkan hingga berani mengklaim pengetahuan 

A R T I C L E   I N F O 
 
Article history: 
Received 1 Januari 2026 

Revised 15 Januari 2026 

Accepted 25 Januari 2026 

Available online 1 Februari 2026 
 

Kata Kunci: 

Paradoks Intelektual, Kecerdasan 

Emosional, Tazkiyatun Nafs, 
Diskrepansi Moral. 

 

Keywords: 

Intellectual Paradoxes, Emotional 
Intelligence, Tazkiyatun Nafs, 

Moral Discrepancies. 

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by 
Universitas Garut. 
 

mailto:*240101220004@student.uin-malang.ac.id
mailto:sugenglistyo@uin-malang.ac.id


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1888 

 

keagamaan yang sebenarnya semu atau bersifat hafalan belaka (Sedikides & Gebauer, 2021). Kenyataan 

ini menunjukkan adanya masalah mendasar dalam sistem pendidikan keagamaan kita yang selama ini 

diasumsikan secara otomatis mampu mengubah karakter seseorang hanya melalui pengajaran materi. 

Dalam penelitian ini, fokus penelitian diarahkan pada Intelektual muslim guna mencakup 

spektrum subjek yang lebih luas. Istilah ini merujuk pada kapasitas seseorang dalam memahami dan 

mengajarkan ajaran agama, baik mereka yang berstatus sebagai santri senior, pengajar studi Islam, 

maupun pemuka agama. Penekanan pada aspek intelektualitas ini bertujuan menguji satu pertanyaan 

mendasar mengenai apakah penguasaan teks klasik dan hukum agama benar-benar memiliki daya ikat 

terhadap perilaku moral dalam kehidupan sehari-hari. Pertanyaan ini menjadi krusial karena 

kepercayaan masyarakat di Indonesia sering kali disandarkan sepenuhnya pada simbol-simbol 

intelektualitas keagamaan (Syahminan dkk, 2025).. Masalah inti yang ingin dikaji adalah diskrepansi 

moralitas kaum terpelajar yang ditandai dengan adanya kesenjangan antara pengetahuan teologis yang 

dikuasai dengan praktik moral yang ditunjukkan di lapangan. 

Kesenjangan ini dapat dijelaskan melalui konsep Charles Kimball tentang sisi gelap agama. 

Kimball berpendapat bahwa agama yang secara normatif berfungsi sebagai pedoman moral dapat 

bertransformasi menjadi pemicu tindakan destruktif ketika disalahgunakan. Transformasi ini terjadi 

ketika pemahaman agama kehilangan substansi spiritualnya karena terdistorsi oleh kepentingan politik, 

tekanan ekonomi, atau ambisi pribadi. Dalam kondisi seperti itu, agama tidak lagi berfungsi sebagai 

kompas etika, melainkan berubah menjadi instrumen legitimasi bagi kekuasaan atau kepentingan 

kelompok tertentu Charles Kimball, When Religion Becomes Evil (North Carolina: Harper Collins, 

2008).. Inilah yang Kimball sebut sebagai momen berbahaya ketika agama berhenti membimbing dan 

mulai membenarkan penyimpangan. 

Kondisi inilah yang melahirkan paradoks intelektualitas saat seseorang mampu fasih mengutip 

dalil agama, namun tindakannya justru bertentangan dengan esensi ajaran tersebut (Davidson, 2020). 

Fenomena ini menunjukkan bahwa pengetahuan kognitif saja tidak cukup untuk menjamin integritas 

moral. Untuk memahami mengapa terjadi kegagalan transformasi dari pengetahuan menjadi perilaku, 

penelitian ini mengintegrasikan dua kerangka analisis yang saling melengkapi. Pertama adalah 

Kecerdasan Emosional Daniel Goleman yang menekankan pentingnya pengaturan diri dan empati agar 

seseorang tidak terjebak dalam arogansi intelektual yang membutakan hati nurani. Kedua adalah konsep 

Tazkiyatun Nafs Imam Al-Ghazali yang menawarkan metodologi sistematis untuk membersihkan hati 

dari penyakit-penyakit spiritual seperti kibr (kesombongan), ujub (kagum pada diri sendiri), dan hubbud 

dunya (cinta berlebihan pada dunia) yang kerap tersembunyi di balik penguasaan ilmu. Integrasi 

keduanya diharapkan dapat menjembatani kekeliruan tersebut dengan mengubah informasi intelektual 

menjadi kesalehan batin yang substantif. 

Ketidaksesuaian antara ilmu dan karakter ini membawa dampak serius dalam berbagai dimensi 

kehidupan beragama. Salah satu manifestasi yang paling memprihatinkan adalah fenomena kekerasan 

seksual di lingkungan lembaga pendidikan. Permasalahan ini bukan lagi isu marginal, melainkan krisis 

kemanusiaan mendesak yang terkonfirmasi melalui data Komisi Nasional Anti Kekerasan terhadap 

Perempuan tahun 2025 yang mencatat 17.355 kasus kekerasan terhadap perempuan, dengan pesantren 

menjadi salah satu lokus signifikan. Angka ini membuktikan bahwa tanpa kematangan emosional dan 

integritas spiritual, otoritas intelektual keagamaan justru berisiko disalahgunakan untuk melumpuhkan 

daya kritis pengikut dan melegitimasi eksploitasi (Canina, 2025). Realitas ini memperkuat urgensi 

reformasi pendidikan Islam yang tidak hanya menekankan penguasaan teks, tetapi juga pembentukan 

karakter melalui pengembangan kecerdasan emosional dan penyucian jiwa. 

Angka ini tentu hanya puncak gunung es, mengingat banyak kasus yang tidak dilaporkan karena 

budaya diam yang masih kuat di kalangan santri. Penelitian yang dipublikasikan dalam Triwikrama pada 

Jurnal Multidisiplin Ilmu menganalisis pola kekerasan seksual di pesantren Lombok dengan perspektif 

gender. Temuan utamanya mengejutkan, dimana pelaku yang merupakan pengasuh atau ustadz 

memanfaatkan otoritas keagamaan yang bersifat absolut untuk menekan korban melalui doktrin 

ketaatan. Santri diajarkan untuk patuh tanpa reserve kepada kyai atau ustadz, dan doktrin ini kemudian 

disalahgunakan untuk melanggengkan kekerasan (Juni et al., 2025). Yang lebih memprihatinkan, 

budaya diam di kalangan santri justru memperpanjang siklus kekerasan. Korban tidak berani melapor 

karena takut tidak dipercaya, khawatir dianggap mencemarkan nama baik pesantren, atau bahkan merasa 

bersalah karena telah "melawan" otoritas ustadz. Struktur hierarkis yang sangat kaku dalam sistem 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1889 
 

pesantren tradisional menciptakan ruang tertutup yang memungkinkan penyalahgunaan kekuasaan 

terjadi tanpa pengawasan memadai. 

Yang membuat fenomena ini menjadi paradoks adalah profil para pelaku. Mereka bukan orang-

orang yang tidak berilmu agama. Justru sebaliknya, banyak di antara mereka yang hafal kitab kuning, 

ada yang hafal Al-Quran (tahfidz), dan dikenal sebagai tokoh yang alim dan wara' di mata jamaah. 

Pelaku di Bandung, misalnya, adalah seorang pemimpin pesantren yang memiliki ribuan santri dan 

dihormati di komunitasnya. Ia fasih dalam menyampaikan ceramah tentang akhlak, kesucian, dan 

larangan mendekati zina. Namun di balik layar, ia melakukan kejahatan seksual yang sangat merugikan 

santriwatinya sendiri(Komnas Perempuan, 2022). Ini menunjukkan adanya diskrepansi yang sangat luas 

antara pengetahuan kognitif tentang ajaran agama dengan praktik moral dalam kehidupan nyata. Mereka 

tahu bertahan bahwa apa yang mereka lakukan adalah dosa besar, dilarang keras dalam Islam, dan akan 

mendapat balasan yang pedih di akhirat. Namun pengetahuan itu tidak mampu menahan mereka dari 

melakukan kejahatan. 

Dari perspektif kecerdasan emosional Goleman, pelaku-pelaku ini jelas mengalami defisit serius 

dalam domain pengaturan diri (pengelolaan diri) dan empati. Mereka tidak mampu mengendalikan nafsu 

seksualnya meskipun tahu itu salah(Chintya & Sit, 2024). Mereka juga tidak mampu berempati terhadap 

korban, tidak bisa merasakan penderitaan dan trauma yang akan dialami oleh anak-anak yang mereka 

cabuli. Sedangkan dalam perspektif Al-Ghazali, mereka adalah contoh konkret dari 'ulama su' yang 

dikritik keras dalam Ihya Ulumuddin. Mereka memiliki 'ilmu (pengetahuan) tetapi tidak memiliki 

ma'rifah (pengetahuan yang transformatif). Mereka tidak pernah benar-benar melakukan proses 

tazkiyatun nafs, tidak pernah membersihkan hati dari nafsu-nafsu rendah, sehingga ilmu mereka hanya 

tinggal di kepala, tidak sampai mengubah hati dan perilaku(Ellethy, 2020).  

Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia memiliki tradisi pendidikan 

Islam yang sangat kuat dan beragam. Dari pesantren tradisional hingga universitas Islam modern, dari 

pengajian kampung hingga program studi Islamic studies di universitas ternama, sistem pendidikan 

keagamaan telah menghasilkan jutaan lulusan yang diharapkan menjadi agen transformasi moral 

masyarakat. Namun realitas yang terjadi dalam beberapa tahun terakhir justru menampilkan paradoks 

yang menggelisahkan. Dimana semakin tinggi kredensial Intelektual muslim seseorang, tidak otomatis 

menjamin tingginya integritas moral dalam praktik kehidupan. Fenomena ini bukan sekadar tuduhan 

tanpa bukti atau stigmatisasi yang berlebihan terhadap komunitas keagamaan. Data empiris dari lembaga 

resmi negara, penelitian akademis yang terindeks dalam jurnal bereputasi, dan kasus-kasus konkret yang 

telah diputus di pengadilan menunjukkan pola yang konsisten dan mengkhawatirkan. Oknum kyai, 

ustadz, santri senior, dan akademisi agama yang seharusnya menjadi teladan justru terlibat dalam 

berbagai bentuk kejahatan serius, mulai dari kekerasan seksual, penipuan finansial, ujaran kebencian, 

hingga eksploitasi lingkungan. 

Para pelaku bukan orang awam yang tidak memahami ajaran Islam. Mereka adalah orang-orang 

yang hafal Al-Quran, menguasai kitab kuning, fasih menyampaikan ceramah tentang moral, bahkan ada 

yang bergelar master atau doktor dalam bidang Islamic studies. Mereka tahu persis bahwa perbuatan 

yang mereka lakukan adalah dosa besar yang dilarang keras dalam Islam. Namun pengetahuan yang 

mendalam tersebut gagal total dalam mengendalikan perilaku mereka. Pemaparan ini bukan bertujuan 

untuk mendiskreditkan institusi pendidikan Islam atau menggeneralisasi seluruh tokoh agama sebagai 

tidak bermoral. Sebaliknya, tujuannya adalah untuk memberikan gambaran objektif tentang fenomena 

diskrepansi yang memang ada dan perlu dipahami secara ilmiah agar dapat diatasi secara sistematis. 

Mari kita telusuri fakta-fakta yang ada, bukan dengan sikap judgmental atau pesimistis, tetapi dengan 

semangat kritis-konstruktif untuk menemukan jalan keluar dari paradoks ini. Sebab di balik setiap 

masalah yang teridentifikasi dengan baik, selalu ada peluang untuk transformasi yang bermakna. Sebab, 

di balik setiap masalah yang teridentifikasi dengan baik, selalu ada peluang untuk transformasi yang 

bermakna.  

Untuk memahami akar masalah ini secara mendalam, penelitian ini menggabungkan dua teori 

besar yang saling melengkapi. Teori Kecerdasan Emosional dari Daniel Goleman menjelaskan bahwa 

pengetahuan intelektual tidak akan cukup jika tidak disertai dengan kemampuan mengelola diri dan 

empati. Seseorang bisa sangat cerdas secara agama, namun tetap gagal secara moral jika ia tidak mampu 

mengendalikan dorongan impulsif dalam dirinya.  Sejalan dengan itu, pemikiran Imam Al-Ghazali 

mengenai Akhlak dan Tasawuf memberikan sudut pandang spiritual yang sangat relevan. Al-Ghazali 

telah lama memperingatkan bahaya intelektual yang memiliki ilmu namun hatinya masih terbelenggu 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1890 

 

oleh penyakit duniawi. Melalui konsep penyucian jiwa, beliau menegaskan bahwa ilmu tanpa 

pengamalan ibarat pohon yang tidak berbuah. Fenomena-fenomena yang akan dipaparkan menunjukkan 

bahwa pendekatan pendidikan agama yang terlalu kognitif-tekstual perlu diintegrasikan dengan 

pendekatan yang menekankan kecerdasan emosional (emotional intelligence) dan pembinaan spiritual 

(tazkiyatun nafs). Inilah yang ditawarkan oleh kerangka teoretis Daniel Goleman dari perspektif 

psikologi modern dan Imam Al-Ghazali dari perspektif tasawuf klasik. 

Diskrepansi inilah yang menjadi fokus utama kajian ini. Bagaimana mungkin seseorang yang 

bisa mengutip ayat dan hadis tentang larangan zina justru memperkosa puluhan santriwati? Bagaimana 

mungkin seorang ustadz yang ceramahnya tentang amanah dan kejujuran justru menipu jamaahnya 

dengan skema investasi bodong bernilai miliaran rupiah? Bagaimana mungkin pendakwah yang fasih 

menjelaskan konsep ukhuwah Islamiyah justru sibuk mengkafirkan sesama Muslim di media sosial? 

Bagaimana mungkin tokoh agama yang mengajarkan konsep khalifah fil ardhi justru terlibat dalam 

perusakan hutan untuk keuntungan pribadi? Pertanyaan-pertanyaan ini tidak bisa dijawab dengan 

penjelasan sederhana seperti "mereka bukan Muslim sejati" atau "itu hanya oknum". Fenomena ini 

terlalu sistemik dan terlalu sering terjadi untuk dianggap sekadar anomali. Diperlukan analisis yang 

mendalam dengan kerangka teoretis yang kokoh untuk memahami akar permasalahan dan menemukan 

solusi yang efektif. 

 

2. METODE/METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library 

research) yang bersifat deskriptif-Femonologi (Salazar, 2019) . Pilihan metodologis ini didasarkan pada 

kebutuhan untuk menggali, membandingkan, serta merekonstruksi gagasan Al-Ghazali dan Daniel 

Goleman secara mendalam dalam merespons fenomena paradoks intelektual Muslim. Fokus analisis 

diarahkan pada upaya penemuan titik temu serta integrasi antara nilai-nilai tazkiyatun nafs dalam tradisi 

tasawuf klasik dengan teori emotional intelligence (kecerdasan emosional) modern. Melalui dialektika 

pemikiran ini, penelitian bertujuan melahirkan sintesis konseptual yang mampu menjembatani 

diskrepansi antara kapasitas kognitif dan integritas moral pada kalangan terpelajar kontemporer. 

Diskursus ini dibangun di atas fondasi data primer yang bersumber dari karya-karya kanonik, yaitu Iḥyā' 

'Ulūm al-Dīn dan Mīzān al-'Amal karya Al-Ghazali, serta teks fundamental Daniel Goleman seperti 

Emotional Intelligence (1995) dan Social Intelligence (2006). Data primer tersebut diperkuat oleh 

literatur sekunder yang mencakup buku teks, artikel jurnal ilmiah bereputasi, serta hasil riset terdahulu 

yang relevan dengan tema penyucian jiwa dan psikologi moral. Seluruh data dihimpun melalui teknik 

dokumentasi yang melibatkan proses penelaahan kritis, kategorisasi, dan interpretasi gagasan kunci 

mengenai pengendalian diri serta kesadaran emosional. 

Prosedur analisis data dilakukan secara dialektis melalui teknik content analysis dan 

komparatif-interpretatif. Tahapan ini mencakup reduksi data untuk menarik intisari gagasan, klasifikasi 

tema berdasarkan indikator moralitas, hingga perumusan sintesis konseptual yang mengintegrasikan 

aspek spiritualitas klasik dengan psikologi modern (Abdussamad, 2021). Guna menjamin keabsahan 

temuan dan menghindari bias subjektivitas, peneliti menerapkan triangulasi sumber serta konfirmasi 

silang antar teks (cross-textual analysis). Langkah ini memastikan bahwa rekonstruksi pemikiran yang 

dihasilkan memiliki validitas teoretis yang kuat dan relevansi praktis dalam membedah problem 

keretakan moralitas intelektual di era kontemporer (Nurfajriani et al., 2024). 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Tipologi Kaum Intelektual Muslim di Indonesia 

Pada era kontemporer, definisi intelektual Muslim bertransformasi menjadi agen pembaharu 

yang responsif terhadap tantangan zaman. Tokoh seperti Muhammad Abduh menggerakkan 

reformasi pendidikan untuk memerangi kemandekan berpikir atau jumud dan mendorong 

kembalinya semangat ijtihad. Kontribusi metodologis penting lainnya datang dari Fazlur 

Rahman melalui teori Gerak Ganda, yang menginstruksikan para intelektual untuk menggali 

prinsip etis-moral dari konteks sejarah Al-Qur'an agar dapat diaplikasikan secara relevan dalam 

realitas saat ini(Ahmad, 2023). Sejalan dengan itu, Seyyed Hossein Nasr menekankan 

pentingnya Scientia Sacra atau ilmu pengetahuan sakral untuk memulihkan hubungan antara 

sains, manusia, dan Tuhan di tengah krisis modernitas yang materialistik(Akhtar et al., 2023). 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1891 
 

Dengan demikian, intelektual Muslim berperan sebagai jembatan antara teks suci yang abadi 

dengan realitas kemajuan zaman yang dinamis, memastikan bahwa kemajuan zaman tidak 

berjalan tanpa arah, sehingga setiap langkah pembangunan kita tetap memiliki pegangan moral 

yang kuat. 

Dinamika intelektual Muslim juga diperkaya oleh diskursus filosofis mengenai batas-batas 

akal, seperti yang terlihat dalam perdebatan seru antara dua pemikir besar, Al-Ghazali dan Ibnu 

Rusyd. Al-Ghazali mengingatkan bahwa nalar manusia itu ada batasnya dan tidak bisa 

menjangkau rahasia Tuhan tanpa bimbingan langsung dari hati dan pengalaman spiritual. Beliau 

menekankan bahwa menjadi pintar saja tidak cukup jika jiwa tidak bersih(Pasqua, 2024). 

Sebaliknya, Ibnu Rusyd membela peran logika dengan berpendapat bahwa kebenaran agama 

tidak mungkin bertentangan dengan kebenaran akal karena keduanya berasal dari sumber yang 

sama. Baginya, memahami hukum sebab-akibat di alam semesta adalah cara terbaik untuk 

mengenal kebijaksanaan Tuhan. Diskusi ini mengajarkan kita untuk selalu mencari 

keseimbangan antara batas logika dan tuntunan agama (Kukkonen, 2025). 

Eksistensi intelektual Muslim sebagai kelas sosial yang berpengaruh secara institusional 

mencapai puncaknya pada masa Abbasiyah melalui pendirian Bayt al-Hikmah di Baghdad. 

Lembaga ini merepresentasikan visi para khalifah yang meyakini bahwa kekuatan iman harus 

diperkuat dengan ketajaman rasio. Bayt al-Hikmah berfungsi sebagai universitas riset, pusat 

penerjemahan, dan laboratorium inovasi yang mengintegrasikan berbagai tradisi intelektual 

dunia (AbdulAziz Algeriani & Mohadi, 2019). Gerakan penerjemahan besar yang terjadi bukan 

sekadar proses pengalihan bahasa, melainkan sebuah transformasi intelektual di mana konsep 

dari peradaban lain diuji, dikritik, dan diinterpretasikan ulang agar sesuai dengan paradigma 

Islam. Para intelektual pada masa ini memiliki kepercayaan diri untuk mengambil pengetahuan 

yang berguna dari peradaban luar tanpa kehilangan identitas keislaman mereka(Noktaria et al., 

2025). Lingkungan ini menciptakan kolaborasi inklusif antara sarjana Muslim, Kristen, dan 

Yahudi yang memandang sains sebagai bahasa universal umat manusia. Di lembaga ini, para 

polimatik seperti Al-Khawarizmi dan Ibnu Sina membuktikan bahwa tidak ada pertentangan 

esensial antara kebenaran wahyu dan penemuan sains. Eksistensi mereka didorong oleh tanggung 

jawab kekhalifahan untuk mengelola alam dan menata masyarakat demi kemaslahatan 

bersama(Ratnasari et al., 2025). Dalam diskursus modern, tokoh seperti Fazlur Rahman 

memandang intelektual Muslim sebagai agen yang mampu melakukan ijtihad kreatif, yaitu upaya 

metodologis untuk menerjemahkan nilai Al-Qur'an ke dalam konteks modernitas tanpa 

tercerabut dari akar tradisinya (Peterson, (2023).  Sejalan dengan itu, Seyyed Hossein Nasr 

menekankan harmoni antara pengetahuan rasional dan spiritual, di mana kecerdasan akal harus 

bersumber pada kearifan hati atau intellection (Sri dkk, 2023).  

Sejatinya intelektualitas dalam Islam adalah mereka yang mampu menyatukan kecerdasan 

berpikir dengan tindakan nyata yang berlandaskan pada etika dan kedalaman spiritual. Kondisi 

ideal ini dipersonifikasikan melalui konsep Ulama al-Rusukh, yakni kaum terpelajar yang 

memiliki kedalaman ilmu (alim) yang selaras dengan kemantapan integritas batinnya(Rusli et 

al., 2020). Namun, realitas sosiologis saat ini sering kali memperlihatkan dikotomi tajam antara 

penguasaan narasi agama yang bersifat verbal-tekstual dengan praktik kehidupan sehari-hari 

yang kering dari nilai etis(Tajdin, 2022) . Fenomena ini, yang oleh Syed Muhammad Naquib al-

Attas diidentifikasi sebagai krisis "kerusakan ilmu" atau loss of adab, mengakibatkan hilangnya 

kemampuan individu untuk menempatkan pengetahuan pada makna yang semestinya, sehingga 

agama sering kali terjebak dalam formalisme ritual yang teralienasi dari problem 

kemanusiaan(Idriz, 2020) . 

Dalam lintasan sejarah di Indonesia, intelektual Muslim muncul dalam berbagai tipologi, 

yakni mulai dari tradisionalis yang menjaga khazanah klasik, modernis yang fokus pada 

purifikasi dan ijtihad, hingga neomodernis yang berupaya menyintesiskannya dengan 

metodologi modern(Barton et al., 2021). Kriteria intelektual sejati pada akhirnya menuntut 

pemenuhan empat dimensi fundamental: kedalaman metodologis, kesadaran kritis untuk 

membongkar status quo, integritas moral yang menyatukan ilmu dan amal, serta orientasi pada 

kemaslahatan publik atau maslahah mursalah (Makin dkk, 2023). Dalam kerangka transformatif 

inilah, santri, ustadz, dan kiai bertransformasi menjadi intelektual Muslim yang autentik ketika 

mereka berhenti menjadi sekadar pengulang teks (muqallid) dan mulai memosisikan diri sebagai 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1892 

 

penggerak kesadaran publik atau Rausyan Fikr. Sosok Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

membuktikan bahwa kiai adalah intelektual publik yang mampu melakukan negosiasi budaya 

dengan menerjemahkan nilai-nilai pesantren ke dalam agenda hak asasi manusia universal. 

Mereka berperan sebagai kompas moral yang menavigasi tantangan modernitas tanpa harus 

melepaskan jangkar tradisinya, sekaligus menjembatani "langit" pemikiran dengan "bumi" 

realitas sosial demi mewujudkan keadilan yang inklusif bagi seluruh kemanusiaan. 

 

B. Diskrepansi Moralitas Kaum Intelektual Muslim 

Pada bulan Juni 2025, terdapat kasus menghebohkan yang muncul di Sumenep, Madura. 

Seorang pemilik pondok pesantren berinisial MS, berusia 51 tahun, ditangkap Polres Sumenep 

atas tuduhan mencabuli 13 santriwati. Kasus ini terungkap melalui jalur yang tidak biasa: diskusi 

di grup WhatsApp alumni pesantren tersebut. Beberapa alumni yang mendengar cerita dari adik-

adik kelasnya kemudian melaporkan ke polisi, dan penyelidikan pun dimulai(Mustofa, 2025). 

Selain itu hal serupa juga telah terjadi di Tulungagung, Jawa Timur, tahun 2025, seorang ustadz 

berinisial S berusia 39 tahun ditangkap karena mencabuli 7 anak laki-laki berusia antara 7 hingga 

10 tahun. Modusnya adalah dengan memberikan hadiah atau insentif terkait pembelajaran 

agama. Anak-anak yang menjadi korban adalah santri yang belajar mengaji kepadanya 

(Ramadhan, 2025). Kasus lain yang viral di media sosial adalah kasus Ustaz MR berusia 52 

tahun di Bekasi. Ia ditahan Polres Metro Bekasi atas tuduhan pencabulan terhadap anak angkat 

dan keponakannya sendiri, yang dilakukan sejak korban masih duduk di bangku SMP. Kasus ini 

menjadi viral setelah dr. Richard Lee, seorang dokter yang aktif di media sosial, membuat 

laporan dan menyebarkannya di platform digital (Tribunpontianak.Co.Id, 2025). 

Menurut studi yang dipublikasikan dalam Khatulistiwa: Jurnal Hukum dan Sosial tahun 

2025 memberikan analisis struktural yang penting. Penelitian ini menyimpulkan bahwa patriarki 

struktural yang tertanam dalam sistem pesantren tradisional memperparah fenomena kekerasan 

seksual. Santri perempuan diposisikan sebagai objek yang harus patuh tanpa ada mekanisme 

pelaporan yang aman dan terpercaya (Raudhah et al., 2025). Struktur hierarkis yang sangat kaku 

menempatkan kyai atau ustadz pada posisi yang hampir tidak bisa digugat. Ada semacam 

sakralitas yang melekat pada figur kyai, sehingga ketika ada tuduhan penyimpangan, masyarakat 

cenderung membela kyai daripada mempercayai korban. Ini menciptakan impunitas struktural 

yang berbahaya. Lebih jauh lagi, penelitian ini menemukan bahwa kekerasan seksual di 

pesantren bukan hanya masalah trauma individu, tetapi menciptakan trauma generasional. 

Korban yang tidak mendapat penanganan yang tepat akan membawa trauma tersebut sepanjang 

hidupnya, bahkan bisa ditransmisikan ke generasi berikutnya dalam bentuk pola asuh yang tidak 

sehat atau janji membangun hubungan yang sehat. 

Yang membuat fenomena ini menjadi paradoks adalah profil para pelaku. Mereka bukan 

orang-orang yang tidak berilmu agama. Justru sebaliknya, banyak di antara mereka yang hafal 

kitab kuning, ada yang hafal Al-Quran (tahfidz), dan dikenal sebagai tokoh yang alim dan wara' 

di mata jamaah. Pelaku di Bandung, misalnya, adalah seorang pemimpin pesantren yang 

memiliki ribuan santri dan dihormati di komunitasnya. Ia fasih dalam menyampaikan ceramah 

tentang akhlak, kesucian, dan larangan mendekati zina. Namun di balik layar, ia melakukan 

kejahatan seksual yang sangat merugikan santriwatinya sendiri(Komnas Perempuan, 2022). Ini 

menunjukkan adanya diskrepansi yang sangat luas antara pengetahuan kognitif tentang ajaran 

agama dengan praktik moral dalam kehidupan nyata. Mereka tahu bertahan bahwa apa yang 

mereka lakukan adalah dosa besar, dilarang keras dalam Islam, dan akan mendapat balasan yang 

pedih di akhirat. Namun pengetahuan itu tidak mampu menahan mereka dari melakukan 

kejahatan. 

Dari perspektif kecerdasan emosional Goleman, pelaku-pelaku ini jelas mengalami defisit 

serius dalam domain pengaturan diri (pengelolaan diri) dan empati. Mereka tidak mampu 

mengendalikan nafsu seksualnya meskipun tahu itu salah(Chintya & Sit, 2024). Mereka juga 

tidak mampu berempati terhadap korban, tidak bisa merasakan penderitaan dan trauma yang 

akan dialami oleh anak-anak yang mereka cabuli. Sedangkan dalam perspektif Al-Ghazali, 

mereka adalah contoh konkret dari 'ulama su' yang dikritik keras dalam Ihya Ulumuddin. Mereka 

memiliki 'ilmu (pengetahuan) tetapi tidak memiliki ma'rifah (pengetahuan yang transformatif). 

Mereka tidak pernah benar-benar melakukan proses tazkiyatun nafs, tidak pernah membersihkan 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1893 
 

hati dari nafsu-nafsu rendah, sehingga ilmu mereka hanya tinggal di kepala, tidak sampai 

mengubah hati dan perilaku(Ellethy, 2020).  

Kesenjangan moral ini pada akhirnya membuka celah bagi instrumentalisasi dalil-dalil 

agama untuk memanipulasi kepercayaan publik. Fenomena ini terlihat nyata dalam maraknya 

penipuan finansial yang memanfaatkan label keagamaan sebagai tameng. Sebagai contoh, pada 

Juli 2025, Polsek Banjarbaru Utara membongkar praktik investasi ilegal yang melibatkan oknum 

ustaz berinisial MS. Modus yang dijalankan sejak Maret 2025 ini menyasar investor berinisial 

AN dengan skema pengadaan kitab fiktif ke berbagai pondok pesantren ternama. Melalui 

dokumen palsu berupa kontrak pengadaan senilai miliaran rupiah, rencana anggaran biaya 

(RAB), hingga stempel fiktif dari sejumlah pesantren di wilayah Kalimantan, pelaku berhasil 

meyakinkan korban hingga menderita kerugian sebesar Rp729 juta (Katajari.com, 2025). 

Investigasi kepolisian mengungkap bahwa praktik ini bukan sekadar tindakan kriminal biasa, 

melainkan operasi yang terencana dengan penggunaan kuitansi bank palsu dan stempel pesantren 

yang diproduksi secara mandiri. Hal yang lebih mengkhawatirkan adalah pengakuan pelaku yang 

telah menjalankan pola serupa sejak tahun 2021 dengan estimasi kerugian kumulatif mencapai 

Rp26 miliar. Melalui jaringan pengepul di Martapura dan sekitarnya, kasus ini menjadi bukti 

konkret bagaimana otoritas keagamaan disalahgunakan demi keuntungan materiil, sekaligus 

mempertegas adanya keretakan moral di kalangan individu yang secara intelektual memahami 

hukum agama, namun gagal dalam praktiknya. 

Kasus ini menjadi bukti konkret bagaimana otoritas keagamaan disalahgunakan demi 

keuntungan materiil, sekaligus mempertegas adanya keretakan moral di kalangan individu yang 

secara intelektual memahami hukum agama, namun gagal dalam praktiknya. Diskrepansi etis ini 

sejalan dengan temuan riset yang menegaskan bahwa kecurangan finansial sering kali berakar 

pada rapuhnya nilai religiusitas dan etika profesi. Meskipun secara kognitif seseorang menguasai 

prinsip hukum Islam, ketiadaan internalisasi nilai menyebabkan ilmu tersebut berhenti sebagai 

wacana tanpa menjelma menjadi integritas moral. Jika dibedah melalui teori Fraud Pentagon, 

anomali perilaku ini dipicu oleh gabungan antara tekanan, peluang, rasionalisasi, kompetensi, 

dan arogansi. Pelaku memanfaatkan keterampilan teknisnya untuk memanipulasi informasi, 

dibarengi sikap superior yang membuat mereka merasa kebal terhadap aturan. Praktik semacam 

ini menciptakan kontradiksi yang tajam. Dimana, di satu sisi mereka menggunakan atribut 

keagamaan, namun di sisi lain melakukan tindakan yang mengandung mudharat dan 

mengkhianati nilai kejujuran serta amanah yang diperintahkan Al-Qur'an dan Hadis. Realitas 

empiris ini menunjukkan bahwa penguasaan teks agama tanpa penyucian jiwa (akhlaq) hanya 

akan bermuara pada penggunaan agama sebagai alat untuk kepentingan sempit (Rahmatika et 

al., 2020). Oleh karena itu, sinergi antara kecerdasan emosional dan penguatan religiusitas 

menjadi sangat krusial agar identitas kaum terpelajar tidak sekadar menjadi tameng ambisi 

pribadi, melainkan benar-benar bertransformasi menjadi komitmen moral yang nyata 

Dari perspektif Goleman, pelaku-pelaku ini kekurangan kesadaran diri dan pengaturan diri. 

Mereka tidak cukup mengenali bahaya dari nafsu materialistis dalam diri mereka, atau jika 

mengenali, tidak mampu mengendalikannya. Mereka juga kurang empati terhadap korban, tidak 

bisa merasakan penderitaan orang-orang yang uangnya mereka ambil, banyak di antaranya 

adalah orang-orang biasa yang mengumpulkan uang dengan susah payah. Dari perspektif Al-

Ghazali, ini adalah contoh klasik dari kegagalan mujāhadatun nafs (perjuangan melawan hawa 

nafsu). Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin menjelaskan bahwa cinta dunia (hubbud dunya) 

adalah akar dari segala kejahatan. Para pelaku ini, meskipun hafal dalil-dalil tentang bahaya cinta 

dunia, tidak pernah benar-benar melakukan riyadhah (melatihan spiritual) untuk membersihkan 

hati dari cinta tersebut. 

Dampak dari fenomena ini sangat luas. Pertama, korban mengalami kerugian finansial yang 

sangat besar, banyak yang sampai kehilangan tabungan seumur hidup atau harus berhutang. 

Kedua, terjadi krisis kepercayaan terhadap lembaga-lembaga keagamaan. Masyarakat menjadi 

skeptis terhadap program-program yang dikelola oleh tokoh agama, termasuk yang sah. Ketiga, 

ini merusak citra Islam secara umum. Ketika penipuan dilakukan dengan mengatasnamakan 

prinsip syariah, maka Islam sendiri yang tercoreng. Keempat, ini menciptakan trauma psikologis 

bagi korban. Banyak korban tidak hanya kehilangan uang, tetapi juga kehilangan iman kepada 

sesama manusia, bahkan ada yang sampai goyah imannya kepada agama. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1894 

 

Dimensi lain dari diskrepansi moralitas kaum terpelajar agama muncul dalam bentuk 

kebencian dan takfirisme (pengkafiran) di platform digital. Fenomena ini menciptakan paradoks 

yang menggelisahkan. Dimana individu yang secara intelektual memahami larangan agama 

terhadap ghibah (menggunjing), buhtan (fitnah), dan namimah (adu domba), justru menjadi aktor 

utama dalam penyebaran narasi kebencian di media sosial. Penelitian Atikah Marwa dan 

Muhammad Fadhlan dalam jurnal al-Afkar (2021) menganalisis bahwa realitas ini 

mencerminkan keterputusan antara penguasaan teks keagamaan dengan kematangan adab dalam 

berinteraksi di ruang publik (Fadlan, 2021).. Secara lebih mendalam, kajian tersebut 

memaparkan bahwa kebencian dalam perspektif Islam tidak hanya sebatas kata-kata kasar, 

melainkan mencakup segala bentuk ucapan yang mengandung penghinaan, hasutan, dan fitnah 

yang merusak kehormatan orang lain. Ketajaman pemahaman agama yang tidak dibarengi 

pengendalian emosi melahirkan sikap-sikap yang menghakimi yang destruktif. Temuan 

penelitian menunjukkan bahwa faktor pemicu utama adalah adanya perasaan benci, marah, dan 

dengki yang kemudian dilegitimasi melalui sentimen keagamaan untuk mendapatkan 

pembenaran moral atas tindakan mencela sesama. Dengan kata lain, dalil-dalil agama yang 

seharusnya menjadi pedoman etika justru disalahgunakan sebagai instrumen untuk memuaskan 

nafsu negatif yang tidak terkendali. Ironisnya, mereka yang mengklaim membela Islam justru 

menjadi pihak yang paling merusak citranya. 

Kasus hukum yang menjerat Yahya Waloni menjadi ilustrasi empiris yang sangat konkret 

mengenai fenomena ini. Sebagai tokoh yang memiliki pengaruh luas, ia didakwa melanggar 

Pasal 45a Ayat (2) jo Pasal 28 Ayat (2) UU ITE karena menyebarkan informasi yang memicu 

kebencian SARA melalui ceramah yang merendahkan kitab suci agama lain. Kasus ini 

membuktikan bahwa pengetahuan agama yang tinggi tidak otomatis melahirkan kebijaksanaan. 

Secara teologis, tindakan tersebut secara terang-terangan mengabaikan pesan Al-Qur'an Surah 

Al-An'am ayat 108 yang melarang mencela keyakinan pihak lain demi menjaga harmoni. 

Dampak dari perilaku ini sangat destruktif, dimana ia menciptakan stigma negatif dan preseden 

berbahaya bahwa otoritas keagamaan dapat digunakan untuk mengolok-olok ajaran lain, yang 

pada gilirannya berpotensi memicu perpecahan sosial dan konflik horizontal (Tsarina dkk, 2021). 

Kegagalan ini secara mendasar berakar pada lemahnya domain self-regulation. Dalam 

terminologi Daniel Goleman, hal ini menunjukkan ketiadaan empati dan keterampilan sosial 

(social skills) yang memadai. Sementara dalam perspektif Imam Al-Ghazali, fenomena ini 

adalah manifestasi dari kegagalan proses takhalli (pembersihan diri dari sifat tercela), khususnya 

penyakit kibr (kesombongan) yang membuat seseorang merasa paling benar sehingga 

merendahkan orang lain. Ruang digital, dengan algoritma yang cenderung mempromosikan 

konten kontroversial, memperparah dampak dari arogansi intelektual ini. Tanpa proses 

tazkiyatun nafs yang mendalam, penguasaan teks hanya akan menjadi "tameng" bagi nafsu 

provokatif. 

Realitas ini mempertegas urgensi penelitian ini, bahwa sistem pendidikan agama tidak boleh 

lagi hanya berfokus pada aspek kognitif dan hafalan dalil. Dibutuhkan sinergi antara kecerdasan 

emosional dan penguatan religiusitas spiritual untuk menghasilkan figur terpelajar yang tidak 

hanya alim secara intelektual, tetapi juga arif secara karakter. Integrasi ini krusial agar identitas 

keagamaan benar-benar bertransformasi menjadi komitmen moral yang mampu menjaga 

kerukunan di tengah pluralitas masyarakat modern. Selain itu adanya fenomena keterlibatan 

tokoh agama dalam praktik eksploitasi alam, khususnya perusakan hutan, menciptakan 

kontradiksi mendasar dengan doktrin khalifah fil ardhi yang mereka ajarkan. Secara teologis, 

konsep khalifah menempatkan manusia sebagai wakil Allah di bumi yang bertanggung jawab 

menjaga keseimbangan ekologis, menghindari pemborosan (israf), dan melindungi kehidupan 

sebagai bagian dari Maqasid al-Shariah. Al-Quran dalam Surah Al-A'raf ayat 56 secara tegas 

melarang berbuat kerusakan di muka bumi. Namun kenyataan di lapangan menunjukkan 

kesenjangan lebar antara pemahaman tekstual dengan implementasi nilai-nilai tersebut dalam 

kehidupan nyata (Fadli, 2025). 

Kesenjangan ini bukan fenomena tunggal, melainkan hasil dari interaksi kompleks berbagai 

faktor. Secara sosiopolitik, banyak pemimpin agama yang terperangkap dalam lingkaran 

patronase politik dan tekanan ekonomi. Kebutuhan membiayai operasional pesantren, masjid, 

atau lembaga dakwah, ditambah ambisi memperluas pengaruh, kadang mendorong mereka pada 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1895 
 

kompromi etis yang problematis. Dalam kondisi seperti ini, alam tidak lagi dilihat sebagai 

amanah ilahi yang harus dijaga dengan penuh kehormatan, tetapi berubah menjadi sumber daya 

ekonomi yang dapat dieksploitasi. Tokoh agama yang terjerat kepentingan pragmatis cenderung 

melakukan rasionalisasi dalil, mencari-cari pembenaran teologis atas tindakan eksploitatif 

dengan alasan "untuk kepentingan umat" atau "pembangunan ekonomi Islam". Padahal jika 

dikaji secara mendalam, tindakan semacam ini justru mengkhianati prinsip tauhid yang 

menekankan kesatuan dan keseimbangan seluruh ciptaan (Buţiu & Pascaru, 2014). 

Dari perspektif kecerdasan emosional Goleman, fenomena ini menunjukkan defisit serius 

dalam dua domain krusial. Pertama, kegagalan empati terhadap makhluk hidup lain dan generasi 

mendatang yang akan mewarisi bumi rusak. Kedua, lemahnya kemampuan berpikir jangka 

panjang (long-term thinking), dimana fokus bergeser pada keuntungan finansial sesaat tanpa 

memperhitungkan dampak ekologis puluhan tahun ke depan. Tokoh agama yang seharusnya 

menjadi penjaga visi jangka panjang kehidupan justru terjebak dalam mentalitas jangka pendek 

yang eksploitatif. Dari sudut pandang psikologi moral, fenomena ini merupakan contoh klasik 

disonansi kognitif. Seseorang bisa dengan fasih menjelaskan ayat-ayat tentang pelestarian 

lingkungan dalam ceramahnya, mengutip hadis tentang larangan menebang pohon tanpa alasan 

kuat, dan menekankan konsep mizan (keseimbangan) dalam ekosistem. Namun ketika 

dihadapkan pada tawaran keuntungan ekonomi dari proyek yang merusak lingkungan, semua 

pengetahuan itu seolah menguap begitu saja. 

Masalah ini diperburuk oleh lemahnya sistem akuntabilitas di internal lembaga keagamaan. 

Struktur hierarki yang tertutup dan kultur yang menempatkan tokoh agama pada posisi yang 

hampir tak terjamah kritik menciptakan zona aman bagi penyimpangan. Ketika ada indikasi 

keterlibatan tokoh agama dalam praktik merusak lingkungan, komunitas sering kali memilih 

diam atau bahkan membela dengan alasan "sudah pasti ada hikmahnya" atau "beliau lebih tahu 

yang terbaik". Akibatnya, tindakan destruktif terhadap lingkungan luput dari pengawasan publik. 

Yang lebih ironis, otoritas keagamaan yang seharusnya menjadi benteng moral justru berubah 

fungsi menjadi pemberi legitimasi bagi praktik perusakan alam. Ketika seorang kyai atau ustadz 

yang dihormati memberikan restu atau bahkan terlibat langsung dalam proyek eksploitatif, 

masyarakat cenderung menganggap bahwa tindakan tersebut tidak bermasalah secara moral. 

Inilah bahaya penyalahgunaan otoritas keagamaan: ia tidak hanya merusak alam secara fisik, 

tetapi juga merusak kesadaran ekologis di tingkat masyarakat. 

Imam Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin akan menganalisis fenomena ini sebagai kegagalan 

total dalam proses tazkiyatun nafs. Tokoh agama yang terlibat eksploitasi lingkungan jelas belum 

melewati tahap takhalli (pembersihan dari sifat tercela), khususnya dari penyakit hubbud dunya 

(cinta berlebihan pada dunia) dan tama' (ketamakan). Al-Ghazali menekankan bahwa cinta dunia 

adalah akar dari berbagai kejahatan karena membutakan seseorang terhadap konsekuensi 

perbuatannya. Lebih jauh, mereka juga gagal dalam tahap tahalli (pengisian dengan sifat terpuji) 

seperti zuhud (tidak terikat pada harta), qana'ah (merasa cukup), dan rahmah (kasih sayang 

kepada seluruh ciptaan). Tanpa sifat-sifat ini, pengetahuan tentang khalifah fil ardhi hanya 

tinggal sebagai konsep abstrak yang tidak memiliki daya transformatif. Al-Ghazali 

mengingatkan bahwa ilmu yang sejati ('ilm nafi') adalah ilmu yang melahirkan amal dan 

mengubah kondisi hati, bukan sekadar hafalan yang tidak berdampak pada perilaku. Yang paling 

krusial, kegagalan mencapai tahap tajalli (manifestasi cahaya spiritual dalam perilaku). 

Seharusnya, seorang yang telah melalui proses tazkiyah akan memancarkan akhlak mulia dalam 

setiap tindakannya, termasuk cara memperlakukan alam. Setiap pohon, sungai, dan makhluk 

hidup akan dilihat sebagai ayat (tanda) kebesaran Allah yang harus diperlakukan dengan penuh 

kehormatan. Namun realitas menunjukkan sebaliknya: pengetahuan agama yang tinggi tidak 

serta-merta melahirkan kepekaan spiritual terhadap lingkungan. 

Realitas ini membuktikan bahwa pendidikan agama yang hanya menekankan dimensi 

kognitif menghasilkan lulusan yang rapuh secara moral. Hafalan ayat tentang lingkungan, 

pemahaman fiqih tentang kepemilikan sumber daya alam, atau penguasaan konsep khalifah fil 

ardhi tidak akan berdampak signifikan jika tidak dibarengi dengan dua dimensi lain. Dimensi 

kedua yang harus diintegrasikan adalah kecerdasan emosional. Tanpa empati ekologis, yaitu 

kemampuan merasakan penderitaan makhluk hidup lain dan memahami keterkaitan antara 

kesejahteraan manusia dengan kelestarian alam, pengetahuan agama hanya akan menjadi 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1896 

 

instrumen retoris yang manipulatif. Tanpa kemampuan self-regulation yang kokoh, yaitu 

pengendalian diri saat menghadapi godaan keuntungan jangka pendek, tokoh agama akan mudah 

tergoda mengkhianati amanah khalifah. Dimensi ketiga adalah pembinaan spiritual melalui 

tazkiyatun nafs sebagaimana ditekankan Al-Ghazali. Proses sistematis membersihkan hati dari 

cinta dunia, mengisi dengan kasih sayang kepada ciptaan, dan mewujudkannya dalam tindakan 

nyata menjaga lingkungan. Tanpa proses ini, pengetahuan hanya akan tinggal di kepala, tidak 

sampai mengubah hati dan perilaku. 

4. KESIMPULAN/CONCLUSION 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa paradoks moralitas di kalangan tokoh agama berakar pada 

ketimpangan antara penguasaan kognitif atas teks suci dengan kedalaman manajemen emosi dan 

spiritualitas personal. Dengan membedah konsep tazkiyatun nafs Al-Ghazali dan kecerdasan emosional 

Goleman, terlihat bahwa tanpa kesadaran diri (self-awareness) yang tajam, ilmu agama yang luas justru 

berisiko menjadi instrumen untuk membenarkan kepentingan ego pribadi. Oleh sebab itu, masyarakat 

harus mulai mengadopsi cara pandang yang lebih objektif. Dimana kita tidak lagi menjadikan karisma 

dan gelar akademik sebagai satu-satunya tolok ukur kebenaran, melainkan lebih memperhatikan 

konsistensi tindakan, empati, serta transparansi dalam setiap praktik kepemimpinan. Saran praktis bagi 

institusi pendidikan adalah perlunya menyeimbangkan kurikulum doktrinal dengan bimbingan 

psikologis yang intensif guna memastikan bahwa para calon tokoh agama tidak hanya memiliki 

kecemerlangan intelektual, tetapi juga ketahanan mental dan kemurnian karakter yang mampu bertahan 

di tengah godaan otoritas dan popularitas. 

 

5. REFERENCES 

 AbdulAziz Algeriani, A. M. & Mohadi, M. (2019). The House of Wisdom (Bayt al-Hikmah), an 

educational institution during the time of the Abbasid dynasty. A historical perspective. Pertanika 

Journal of Social Sciences and Humanities, 27(2), 1297–1313. 

https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-

85069168568&partnerID=40&md5=236b96baa7c9efe5e0208f1a3b23fbfe 

Ahmad, H. (2023). Mapping Neo-Modern and Postmodern Qur’ānic Reformist Discourse in the 

Intellectual Legacy of Fazlur Rahman and Mohammed Arkoun. Religions, 14(5). 

https://doi.org/10.3390/rel14050595 

Akhtar, M., Atif, M., Rao, A. & Kaplan, D. (2023). Islamic Intellectualism versus Modernity: Attempts 

to Formulate Coherent Counter Narrative. 13(1). 

Al Makin,  et al. (2023). 70 TAHUN M. AMIN ABDULLAH Pemikir, Guru dan Pemimpin (W. F. R. N. 

E. P. S. Y. M. Anshori (ed.); Cetakan 1:). Laksbang Akademika. 

Barton, G., Yilmaz, I. & Morieson, N. (2021). Authoritarianism, democracy, islamic movements and 

contestations of islamic religious ideas in Indonesia. Religions, 12(8). 

https://doi.org/10.3390/rel12080641 

Buţiu, C. A. & Pascaru, M. (2014). Religious leadership and environmental concerns. A mining project 

case study. Journal for the Study of Religions and Ideologies, 13(39), 164–180. 

https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-

84910113004&partnerID=40&md5=57fbd006e72f71591eaf8ff441157601 

Canina, A. (2025). 14.000+ Kasus Kekerasan di 2025, Sudahkah Perempuan Indonesia Merdeka? 

Aman Indonesia. https://amanindonesia.org/14-000-kasus-kekerasan-di-2025-sudahkah-

perempuan-merdeka/ 

Chintya, R. & Sit, M. (2024). Analisis Teori Daniel Goleman dalam Perkembangan Kecerdasan Emosi 

Anak Usia Dini. 4(1), 159–168. https://doi.org/10.37680/absorbent 

Davidson, B. W. (2020). How Jonathan Edwards Unmasks Religious Hypocrisy. In (Re)Presenting 

Magic, (Un)Doing Evil: Of Human Inner Light and Darkness (pp. 75–85). 

https://doi.org/10.1163/9781848881440_009 

Dr. H. Zuchri Abdussamad, S.I.K., M. S. (2021). Metode Penelitian Kualitatif (: E. & M. S. Dr. Patta 

Rapanna, SE. (eds.); Pertama). CV. syakir Media Press. 

Ellethy, Y. (2020). A controversial orthodoxy: Al-Ghazali’s revival of the religious sciences. NTT 

Journal for Theology and the Study of Religion, 74(4), 375–386. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1897 
 

https://doi.org/10.5117/NTT2020.4.005.ELLE 

Fadlan, M. & Atikah, M. (2021). UJARAN KEBENCIAN DI MEDIA SOSIAL MENURUT PERSPEKTIF 

ISLAM. 4(1), 1–14. 

Fadli, M. (2025). Larangan Merusak Lingkungan Dalam QS . Al- A ’ raf [ 7 ]: 56 Perspektif Tafsir 

Maqashidi. 1(2), 13–27. 

Idriz, M. (2020). Expounding the concept of religion in islam as understood by syed Muhammad Naquib 

Al-Attas. Poligrafi, 25(99–100), 101–115. https://doi.org/10.35469/poligrafi.2020.233 

Juni, R., Juni, R. & Juni, A. (2025). lembaga pendidikan keagamaan. Fenomena ini kian mendapat. 

9(11), 1–6. 

Juwita, S., Hambali, A. & Suhartini, A. (2023). Philosophical Thoughts of Islamic Education Seyyed 

Hossein Nasr ’ s Perspective and Its Relevance in the Modern Education Era. At-Ta’dib Journal 

of Pesantren Education, 18(01), 56–69. 

Katajari.com. (2025). Investasi Bodong, Oknum Ustaz di Banjarbaru Tipu Nasabah Ratusan Juta 

Rupiah. https://www.katajari.com/investasi-bodong-oknum-ustaz-di-banjarbaru-tipu-nasabah-

ratusan-juta-rupiah/ 

Kimball, C. (2008). WHEN RELIGION BECOMES EVIL. HarperCollins. 

Komnas Perempuan. (2022). Apresiasi atas Keputusan Pengadilan Bandung dalam Pemenuhan Hak-

Hak 13 Santriwati Korban Kekerasan Seksual dan Mendorong Pidana Penjara Seumur Hidup. 

Siaran Pers Komnas Perempuan. https://komnasperempuan.go.id/siaran-pers-detail/tentang-kasus-

kekerasan-seksual-terhadap-13-santriwati-dan-pidana-mati-bagi-pelaku 

Kukkonen, T. (2025). Al-Ghazālī and Ibn Rushd on the End of the World. Theology and Science, 23(3), 

675–689. https://doi.org/10.1080/14746700.2025.2514315 

Maharani, T. & Rastika, I. (2021). Yahya Waloni Didakwa Lakukan Ujaran Kebencian dan Penodaan 

Agama. Kompas.Com. https://nasional.kompas.com/read/2021/11/24/09341561/yahya-waloni-

didakwa-lakukan-ujaran-kebencian-dan-penodaan-agama#:~:text=GRATIS * Event. * Store. 

Melano, R. K. S. (2025). Fakta-Fakta Kasus Pencabulan Kiai di Bekasi 2025, Anak Angkat Lapor Polisi 

Ibu Bela Pelaku. TRIBUNPONTIANAK.CO.ID. 

https://pontianak.tribunnews.com/news/1144490/fakta-fakta-kasus-pencabulan-kiai-di-bekasi-

2025-anak-angkat-lapor-polisi-ibu-bela-pelaku?page=all 

Mhd Fakhruddinta Sebayang , Katimin, M. S. (2025). Peran dan Pengaruh Tokoh Agama dalam 

Membentuk Perilaku Politik Masyarakat: Studi Kasus Partisipasi Politik di Kabupaten 

Simalungun. REFORMASI ISSN 2088-7469 (Paper) ISSN 2407-6864 (Online) Volume 15 Nomor 

1 (2025), 15, 1–15. 

Mustofa, A. (2025). Belasan santriwati diduga menjadi korban pelecehan seksual di salah satu 

pesantren di Sumenep, Jawa Timur. Relasi kuasa dan doktrin agama membuat kekerasan seksual 

di lingkungan pesantren terus berulang, kata aktivis perempuan. BBC INews Ndonesia. 

https://www.bbc.com/indonesia/articles/c93y3x2l3qeo 

Noktaria, M., Marlia, A., Oktapia, E., Rahmawati, L. & Panes, A. (2025). Kontribusi Ilmuwan Muslim 

dalam Mengimplementasikan Ilmu Pengetahuan pada Masa Keemasan Islam Contribution of 

Muslim Scientists in Implementing Science in the Golden Age of Islam. 5(1), 1409–1417. 

Nurfajriani, W. V., Wahyu, M., Arivan, I., Sirodj, R. A. & Afgani, M. W. (2024). Triangulasi Data 

Dalam Analisis Data Kualitatif Wiyanda. 10(September), 826–833. 

Pasqua, H. (2024). Abu Hamid Al-Ghazali: From the destruction of metaphysics to mysticism or faith 

without reason. Revue Thomiste, 124(4), 635–660. 

https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-

105003577256&partnerID=40&md5=6484daae9056898ec82297ec59092e86 

Peterson, B. (2023). Visions of the Islamic State: Fazlur Rahman and Islamic Nomocracy. Islamic 

Studies, 62(2), 161–188. https://doi.org/10.52541/isiri.v62i2.2658 

Rahmatika, D. N., Hamzani, A. I. & Aravik, H. (2020). Sight Beyond Sight : Foreseeing Fraudulent 

Financial Reporting through the Perspective of Islamic Legal Ethics. 12(2), 235–250. 

Ramadhan, B. (2025). Polisi Tangkap Pelaku Pedofilia di Tulungagung, 6 Anak Lelaki dan 1 

Perempuan Jadi Korbannya. Kompas.Com. 

https://indeks.kompas.com/profile/7870/Bilal.Ramadhan 

Ratnasari, I., Ahyar, A., Mirasari, T., Muslih, M., Fahrudin, F., Fauziah, A. & Septiyaningsih, R. (2025). 

Pendidikan Islam Pada Era Keemasan Abbasiyah: Studi Pustaka Terhadap Lembaga, Kurikulum, 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No. 04 Januari, 2026, 1887-1898 1898 

 

Dan Tokoh Ilmuwan. Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran, 8(2), 6421–6428. 

https://doi.org/10.31004/jrpp.v8i2.46538 

Raudhah, G., Candra, M. I., Aprilia, Q. A. & Nugraha, D. (2025). Mekanisme Perlindungan Korban 

Kekerasan Seksual Pondok Pesantren Yayasan Manarul Huda Bandung Universitas Islam Negeri 

Sultan Maulana Hasanuddin Banten , Indonesia serius , terlebih jika korbannya adalah anak-anak 

. Anak-anak adalah kelompok rentan yang t. 

Rusli, R., Rudin, T., Darmawan, C. & Ibrahim, A. B. (2020). Reactualization of intellectualism in 

classical islamic thought in indonesia: Comparative study of Muhammadiyah and Nahdlatul 

Ulama post reformation. Utopia y Praxis Latinoamericana, 25(Extra1), 249–259. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.3774635 

Salazar, P. H. (2019). Qualitative methodology in librarianship and information science: A bibliographic 

analysis of academic articles. Investigacion Bibliotecologica, 33(78), 105–120. 

https://doi.org/10.22201/iibi.24488321xe.2019.78.58024 

Sedikides, C. & Gebauer, J. E. (2021). Do religious people self-enhance? Current Opinion in 

Psychology, 40, 29–33. https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2020.08.002 

Tajdin, M. (2022). Understanding Islam between Theology and Anthropology: Reflections on Geertz’s 

Islam Observed. Religions, 13(3). https://doi.org/10.3390/rel13030221 

 
 


