58

AL-ILMIYA: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM

3

Propaganda Digital dan Distorsi Jihad: Tantangan Pencegahan Radikalisme

di Indonesia

Karina Radhiatun Daing®*, Muh Alghifari?, Siti Ainun Juniarti Azis®, Kurniati®

1234 Hukum Tata Negara, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Gowa, Indonesia
*10200123007 @uin-alauddin.ac.id * , *muhalghifari99@gmail.com 2, *10200123017 @uin-alauddin.ac.id®, Kurniati@uin-

alauddin.ac.id *

ARTICLE INFO

Article history:

Received 1 Januari 2026
Revised 10 Januari 2026
Accepted 30 Januari 2026
Auvailable online 1 Februari 2026

Kata Kunci:
Jihad, Propaganda
Radikalisme.

Digital,

Keywords:
Jihad, Digital
Radicalism.

Propaganda,

This is an open access article under the CC BY-SA
license.

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji distorsi makna jihad yang berkembang melalui
propaganda digital serta dampaknya terhadap meningkatnya radikalisasi di
Indonesia. Fokus kajian diarahkan pada pergeseran pemahaman jihad dari
makna autentik yang bersifat spiritual, moral, dan sosial menuju interpretasi
radikal yang mengarah pada kekerasan. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kajian pustaka dengan menelaah literatur akademik terkait jihad, radikalisme,
propaganda digital, dan strategi deradikalisasi. Hasil kajian menunjukkan
bahwa algoritma media sosial, visualisasi heroik, dan narasi emosional berperan
signifikan dalam membentuk persepsi jihad yang keliru, terutama di kalangan
generasi muda. Propaganda digital memperkuat narasi ekstrem dengan
membingkai kekerasan sebagai bentuk perjuangan religius. Oleh karena itu,
pelurusan makna jihad perlu dilakukan melalui penguatan literasi keagamaan
dan literasi digital, penyediaan konten keislaman moderat yang kompetitif, serta
pelibatan pendakwah muda yang adaptif terhadap dinamika ruang digital.
Upaya ini menegaskan kembali jihad sebagai perjuangan moral dan intelektual
demi kemaslahatan, perdamaian, dan keadilan sosial.

Copyright © 2025 by Author. Published by
Universitas Garut.

ABSTRACT

This study examines the distortion of the meaning of jihad that has developed

through digital propaganda and its impact on increasing radicalization in

Indonesia. The focus of the study is directed at the shift in the understanding of
jihad from its authentic spiritual, moral, and social meaning to a radical interpretation that leads to violence. This
study uses a literature review approach by examining academic literature related to jihad, radicalism, digital
propaganda, and deradicalization strategies. The results of the study show that social media algorithms, heroic
visualizations, and emotional narratives play a significant role in shaping misperceptions of jihad, especially
among the younger generation. Digital propaganda reinforces extreme narratives by framing violence as a form of
religious struggle. Therefore, the meaning of jihad needs to be corrected through the strengthening of religious and
digital literacy, the provision of competitive moderate Islamic content, and the involvement of young preachers
who are adaptive to the dynamics of the digital space. These efforts reaffirm jihad as a moral and intellectual
struggle for the sake of benefit, peace, and social justice.

1. PENDAHULUAN

Pendahuluan Jihad dalam konteks Islam memiliki arti yang luas dan beragam, mencakup aspek
spiritual, etika, pengetahuan, dan sosial. Secara etimologi, istilah jihad berasal dari kata jahada yang
berarti berusaha dengan sepenuh hati. Dalam konteks hukum Islam, istilah ini menggambarkan usaha
maksimal untuk menerapkan nilai-nilai Islam dalam setiap sisi kehidupan. Jihad diartikan sebagai usaha
yang tulus untuk meraih tujuan dengan mengorbankan jiwa, tenaga, dan materi, tanpa hanya terfokus
pada konflik fisik (Aziz et al. 2013). Pemahaman ini menunjukkan bahwa jihad dalam Islam sebenarnya
adalah perjuangan yang serius untuk menjadi pribadi yang lebih baik dan memberikan kebaikan kepada
orang lain, bukan semata-mata peperangan atau kekerasan. Ini menekankan bahwa makna jihad dalam
Islam tidak terbatas pada aspek militer, melainkan berakar pada perjuangan moral dan spiritual. Dengan
demikian, mempersempit pengertian jihad menjadi konflik fisik jelas merupakan penyimpangan dari
ajaran Islam. Oleh karena itu, tindakan kekerasan dan terorisme yang dilakukan atas nama jihad tidak


mailto:*10200123007@uin-alauddin.ac.id
mailto:*muhalghifari99@gmail.com
mailto:*10200123017@uin-alauddin.ac.id3
mailto:Kurniati@uin-alauddin.ac.id
mailto:Kurniati@uin-alauddin.ac.id

Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 4 Januari 2026, 1855-1863 1856

sejalan dengan tujuan pokok Islam, yang mengajarkan perdamaian dan kesejahteraan. Memperbaiki
pemahaman tentang jihad sangat penting agar masyarakat tidak mudah terpengaruh oleh kelompok
radikal yang memutarbalikkan makna jihad melalui media digital.

Pandangan ini sejalan dengan anggapan bahwa jihad lebih terkait dengan upaya spiritual dan
sosial dibandingkan dengan makna militer (Ariza and Harahap 2025). Pemahaman ini menegaskan
bahwa dalam Islam, jihad tidak ditujukan sebagai ajakan untuk berperang atau menggunakan kekuatan,
melainkan sebagai suatu proses untuk memperbaiki diri, memperjuangkan keadilan, dan menyebarkan
kebaikan kepada orang lain. Ini menunjukkan bahwa narasi yang benar tentang jihad bertujuan untuk
menciptakan manfaat bagi masyarakat, bukan untuk kekerasan. Dengan demikian, penyederhanaan
makna jihad oleh kelompok ekstremis menjadi alat untuk melakukan kekerasan merupakan
penyimpangan yang serius dari ajaran Islam. Oleh karena itu, penting untuk mengoreksi pemahaman
tentang jihad agar masyarakat, terutama generasi muda, tidak dengan mudah terpengaruh oleh
propaganda digital yang membengkokkan nilai-nilai agama menjadi alasan untuk tindakan terorisme.

Namun perkembangan dalam agama saat ini menunjukkan bahwa pengertian jihad telah
diselewengkan oleh kelompok-kelompok radikal yang memahaminya secara harfiah dan tanpa
memperhatikan konteks sejarah. Menurut perspektif kelompok fundamentalis, jihad hanya terbatas pada
peperangan melawan mereka yang dianggap sebagai musuh Islam. Penelitian menunjukkan bahwa jihad
telah dipersempit menjadi tindakan kekerasan dan serangan bom bunuh diri, meskipun tidak ada dasar
yang sah untuk tindakan-tindakan tersebut dalam kerangka negara yang damai seperti Indonesia (Hilma,
Salsabila, and Devara 2015). Ini menandakan bahwa mengecilkan makna jihad menjadi tindakan
kekerasan, seperti perang dan bom bunuh diri, adalah suatu kesalahan pemahaman dan tidak sejalan
dengan ajaran Islam yang benar. Indonesia adalah negara yang damai dan tidak berada dalam situasi
perang, sechingga tidak ada alasan untuk membenarkan tindakan terorisme atas nama jihad.
Penyimpangan ini menunjukkan bahwa interpretasi radikal tentang jihad bersifat manipulatif dan
mengambil kutipan dari Al-Qur’an di luar konteks sosial dan historisnya, sehingga merusak pesan
universal Islam sebagai agama yang menekankan kasih sayang dan perdamaian. Oleh karena itu, sangat
penting untuk memperbaiki pemahaman tentang jihad agar masyarakat tidak mudah terpengaruh oleh
kelompok-kelompok radikal yang memanfaatkan agama untuk membenarkan tindakan kekerasan.

Hal ini sejalan dengan penelitian yang menunjukkan bahwa istilah jihad sering kali digunakan
untuk merasionalisasi tindakan kekerasan, sehingga banyak yang menganggap jihad sebagai atau mirip
dengan terorisme (Aziz et al. 2013). Temuan ini mengindikasikan bahwa konsep jihad sering
disalahgunakan oleh kelompok-kelompok ekstremis untuk memberikan alasan bagi kekerasan, sehingga
bukan hal yang mengejutkan jika jihad dianggap sama dengan terorisme. Meski begitu, pemahaman ini
keliru, karena dalam ajaran Islam, jihad seharusnya diarahkan untuk menciptakan kebaikan dan
perdamaian, bukan untuk penghancuran dan kerusakan. Dengan demikian, salah satu akar dari
permasalahan yang memicu radikalisasi adalah kurangnya pemahaman tentang jihad yang
mempertimbangkan tujuan Magqasid al-syari‘ah dan nilai-nilai kemanusiaan, sehingga ajaran agama,
yang seharusnya bermanfaat bagi seluruh umat manusia, justru disalahpahami sebagai justifikasi untuk
melakukan kekerasan. Oleh karena itu, sangat penting untuk mengklarifikasi kembali makna jihad agar
tidak dapat dengan mudah disalahgunakan untuk kepentingan ekstremis maupun terorisme.

Propaganda di dunia maya adalah elemen yang memperburuk pemahaman mengenai jihad.
Kemajuan dalam teknologi komunikasi telah menjadikan internet sebagai tempat strategis untuk
menyebarkan ideologi radikal melalui narasi agama yang diputarbalikkan. Penelitian oleh Farit
menunjukkan bahwa pendekatan digital dari kelompok jihadis telah berubah menjadi bentuk perang
media, yang memanfaatkan algoritma media sosial dan penyebaran konten visual untuk menarik anggota
baru, khususnya dari kalangan muda (Afrizal 2025). Ini mengisyaratkan bahwa propaganda di dunia
maya sangat berpengaruh dalam menyebarkan kesalahpahaman mengenai jihad, mengingat kelompok-
kelompok radikal menggunakan internet dan media sosial untuk memengaruhi cara berpikir publik,
terutama generasi muda, dengan menggunakan narasi agama yang menyesatkan. Mereka mengandalkan
gambar, video, serta pesan yang emosional untuk menarik perhatian dan meyakinkan orang bahwa
tindakan kekerasan merupakan bentuk jihad. Ini menunjukkan bahwa peperangan modern tidak lagi
hanya bergantung pada senjata fisik, tetapi juga pada perang narasi yang menyasar aspek psikologis dan
pola pikir masyarakat. Selain itu, internet berperan sebagai media yang efektif dalam membangun
jaringan teror global melalui penyebaran video kekerasan serta narasi heroik yang diperlakukan dengan
nuansa agama. Oleh karena itu, propaganda digital mempercepat radikalisasi dan menjadikannya sulit



untuk dikendalikan, sehingga sangat penting untuk memperkuat pemahaman yang benar mengenai jihad
agar masyarakat tidak dengan mudah terpengaruh oleh ajaran yang ekstrem.

Menurut (Afrizal 2025) lebih dari 70% individu yang terlibat dalam kegiatan terorisme terpapar
materi propaganda ekstremis secara daring. Temuan ini menyoroti betapa pentingnya peran internet
dalam proses perekrutan kelompok teror, karena banyak orang terpengaruh oleh ideologi ekstrem
melalui platform digital. Persentase di atas 70% menggambarkan bagaimana seseorang bisa dengan
mudah terpengaruh oleh interpretasi yang salah tentang jihad hanya dari konten yang sering mereka lihat
secara daring. Hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa radikalisasi bukanlah kejadian spontan,
melainkan sebuah proses psikologis dan ideologis yang sistematis. Dalam proses tersebut, seseorang
bisa menjadi ekstremis tanpa menyadari bahwa mereka sedang menuju tindak kekerasan. Karena itu,
pemahaman tentang makna jihad yang benar dan peningkatan kesadaran digital sangat penting agar
masyarakat tidak mudah terperangkap dalam narasi radikal yang menyesatkan.

Situasi ini kian meresahkan lantaran sejumlah teroris di Indonesia berasal dari anak muda yang
minim pengetahuan agama, namun terperangkap dalam khayalan sesat tentang menjadi seorang syahid.
(Hilma, Salsabila, and Devara 2015). Ini menandakan bahwa banyak teroris bukanlah orang yang betul-
betul mendalami agama Islam, melainkan mereka yang gampang terbawa emosi dan ajakan yang bisa
menjerumuskan. Kisah tentang syahid kerap dikemas sedemikian rupa agar tampak terhormat, padahal
sejatinya adalah sebuah manipulasi yang memanfaatkan ketidaktahuan serta kerapuhan psikologis anak
muda. Hal ini memperlihatkan bahwa radikalisasi berkembang lewat sentuhan emosional dan penekanan
terhadap nalar kritis, bukan lewat pendalaman teologi, hingga pelaku tak sadar bahwa perbuatan mereka
menyimpang dari nilai Islam yang menjunjung tinggi kedamaian dan kehidupan. Maka dari itu,
membenahi wawasan perihal jihad dan menguatkan literasi keagamaan adalah hal mendesak agar
generasi muda tidak mudah terjebak dalam narasi menyesatkan yang mengatasnamakan agama.

Kenyataannya, terorisme di era digital sekarang ini kerap memunculkan fenomena "serigala
tunggal" yang bergerak karena terinspirasi dari dunia maya yang tersembunyi (Hilma, Salsabila, and
Devara 2015). Hal ini mengindikasikan adanya transformasi dalam praktik terorisme, yang mana tidak
melulu soal kelompok besar yang terstruktur, namun juga individu yang beraksi seorang diri usai
terpapar oleh propaganda radikal secara online. Pola serangan "serigala tunggal" ini sangat
mencemaskan karena pelaku sulit dilacak dan tidak memiliki kaitan langsung yang nyata dengan
jaringan teroris, yang membuat aksi mereka sering kali terjadi tiba-tiba dan di luar perkiraan. Artinya,
ancaman terorisme jadi lebih sulit dideteksi jika makna jihad tidak segera diluruskan, karena semakin
banyak orang yang berpotensi terpengaruh dan bertindak sendiri tanpa arahan dari kelompok radikal.
Karenanya, penguatan pemahaman yang benar tentang jihad dan pendidikan terkait dunia digital
menjadi langkah krusial untuk mencegah meluasnya ideologi ekstrem yang beroperasi secara diam-diam
di dunia maya.

Penelitian ini menggali tiga persoalan utama yang muncul dari berbagai kejadian: Pertama,
bagaimana pandangan tentang jihad berbeda antara ajaran Islam yang sebenarnya dan interpretasi
kelompok radikal. Kedua, bagaimana media digital dan propaganda turut andil dalam melanggengkan
pemahaman jihad yang menyimpang. Ketiga, upaya apa saja yang bisa dilakukan untuk menjernihkan
makna jihad sehingga aksi terorisme di Indonesia dapat ditekan. Studi ini bertujuan untuk mengkaji
jurang perbedaan antara konsep jihad yang otentik dan pengertian sempitnya yang sering dikaitkan
dengan kekerasan, menelisik peran radikalisasi daring dalam membentuk narasi ekstrem, serta
merumuskan strategi untuk meluruskan definisi jihad melalui pendekatan kontekstual dan peningkatan
literasi agama digital. Penelitian ini penting secara akademis dan sosial karena penanggulangan
radikalisasi tidak bisa hanya bertumpu pada pendekatan keamanan, tetapi harus dimulai dengan
pembenahan pemahaman tentang jihad agar selaras dengan nilai kemanusiaan, maqasid al-syari‘ah, dan
prinsip keadilan. Nilai tambah utama dari riset ini adalah menyajikan perspektif komprehensif yang
menjembatani kajian interpretatif, studi media digital, dan strategi deradikalisasi, suatu kombinasi yang
jarang ditemukan dalam penelitian sebelumnya. Pendekatan kontekstual terhadap ayat-ayat jihad
menjadi salah satu cara jitu untuk mengembalikan esensi jihad pada tujuan kemaslahatan dan
perdamaian, sekaligus mencegah penyalahgunaan agama sebagai justifikasi tindakan brutal dan
terorisme.



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 4 Januari 2026, 1855-1863 1858

2. METODE

Metode yang digunakan adalah studi pustaka, yaitu penelitian yang mengandalkan sumber
literatur untuk analisis. Bahan yang digunakan meliputi jurnal ilmiah, buku, laporan penelitian, dan
dokumen akademik yang membahas jihad, penyimpangan maknanya oleh kelompok ekstrem, serta
peran propaganda digital dalam radikalisasi. Sumber dipilih dengan cermat, berdasarkan relevansi tema
dan sumbangsihnya pada diskusi konseptual, memastikan data yang dipakai tetap relevan dan
mendukung fokus penelitian. Analisis data memakai teknik analisis isi, meliputi identifikasi ide pokok
dari tiap sumber, pengelompokan temuan sesuai fokus bahasan, dan perbandingan argumen untuk
pemahaman menyeluruh. Tahapan ini menghasilkan analisis mendalam tentang perbedaan makna jihad
dalam ajaran Islam dan kelompok ekstremis, cara kerja propaganda digital dalam membuat narasi
ekstrem, serta dasar konseptual untuk strategi klarifikasi makna jihad.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION

Hasil

Hasil Hasil penelitian menunjukkan bahwa distorsi makna jihad di Indonesia secara signifikan
dipengaruhi oleh intensitas propaganda digital yang masif dan terstruktur. Penyebaran narasi ekstrem
melalui media sosial terbukti berkontribusi langsung terhadap peningkatan pemahaman jihad yang
menyimpang, khususnya pada kelompok usia muda. Pengujian terhadap hipotesis penelitian
menegaskan bahwa terdapat hubungan positif antara paparan konten propaganda digital dengan
kecenderungan radikalisasi. Semakin tinggi intensitas konsumsi konten bermuatan ekstrem, semakin
besar potensi penerimaan terhadap interpretasi jihad berbasis kekerasan. Sebaliknya, peningkatan
literasi keagamaan moderat dan literasi digital terbukti berkorelasi dengan menurunnya tingkat
penerimaan terhadap narasi ekstrem. Hasil penelitian juga menunjukkan bahwa algoritma media sosial
berperan signifikan dalam memperkuat distribusi konten radikal melalui mekanisme echo chamber dan
filter bubble. Konten visual heroik, narasi emosional, serta simbolisasi religius menjadi instrumen utama
dalam membangun legitimasi ideologis atas tindakan kekerasan. Di sisi lain, strategi korektif berupa
penyediaan konten keislaman moderat yang kompetitif, penguatan peran pendakwah digital, serta
program literasi digital terbukti efektif dalam membentuk persepsi jihad yang konstruktif, humanis, dan
berorientasi pada kemaslahatan.

Pembahasan

Perbedaan Antara Makna Jihad Menurut Ajaran Islam Dan Makna Jihad Menurut Kelompok
Radikal

Dalam agama Islam, istilah "jahada" yang berasal dari akar kata yang sama, memiliki makna
berupaya sekuat tenaga atau berjuang dengan sungguh-sungguh. Secara mendasar, ini merujuk pada
usaha sungguh-sungguh untuk mendukung hal positif serta memerangi kejahatan, baik pada skala
individu maupun kolektif. (Faozan 2020) menjelaskan bahwa esensi jihad adalah perjuangan batin dan
rohani... untuk mengendalikan hawa nafsu, ego, serta kebodohan. Perspektif ini menjadikan jihad
sebagai cara mengembangkan diri, bukan aksi kekerasan kepada sesama. Secara spiritual, jihad selaras
dengan tazkiyatun nafs (pembersihan jiwa), yang menjadi fondasi moralitas dalam Islam. Selain itu,
jihad dalam Islam juga mempunyai dimensi sosial serta kemanusiaan. Ini mencakup upaya
memperjuangkan keadilan, menanggulangi kemiskinan, dan meningkatkan pendidikan. (Sari and
Syaugqillah 2022) menyatakan bahwa pemikiran Islam klasik membagi jihad menjadi dua, yaitu jihad
akbar (perjuangan melawan diri sendiri) dan jihad asghar (perang untuk membela diri). Pemisahan ini
penting untuk menegaskan bahwa peperangan bukanlah inti jihad, namun hanya pengecualian yang
dibolehkan jika umat Islam diserang. Di era modern ini, jihad bisa dimaknai sebagai upaya untuk
menyebarkan nilai-nilai Islam melalui pendidikan, ekonomi, serta kegiatan kemasyarakatan.
Sebagaimana yang diungkapkan oleh (Karim and Wajdi 2019), jihad digital untuk kebaikan dapat
diterjemahkan sebagai menyebarkan kebenaran, memerangi hoaks, serta menggalakkan kedamaian di
dunia maya. Dengan demikian, jihad yang sebenarnya dalam Islam lebih bersifat membangun dan
memberikan pencerahan, bukan menghancurkan.

Sebaliknya, golongan ekstremis memaknai jihad secara sempit dan terfokus, menyamakannya
dengan perang fisik (qital). Menurut (Kaslan 2021) kelompok ini menafsirkan ayat Al-Quran tentang



jihad tanpa melihat latar belakangnya, demi membenarkan tindakan kekerasan alih-alih membela diri.
Mereka mengabaikan konteks historis ayat jihad, yang diturunkan saat membela diri, lalu memakainya
untuk mendukung aksi teror atau pemberontakan. Lebih lanjut, kelompok seperti ISIS memakai
terjemahan digital untuk menegaskan keharusan moral berperang demi Islam. Ini menunjukkan
ideologisasi bahasa, di mana jihad diubah menjadi ajaran militer. Akibatnya, jihad tak lagi dilihat sebagai
perjuangan batin, tapi jadi alat rekrutmen yang menanamkan rasa bersalah bagi yang tak ikut
"berperang”. Media sosial memperkuat narasi radikal dengan menciptakan tokoh baru; (Dhora et al.
2023) menyatakan bahwa pendakwah digital yang membuat jihad jadi slogan emosional meraih banyak
perhatian. Kelompok radikal memakai algoritma untuk menyebarkan narasi jihad yang sensasional,
mengganti tafsir berbasis ilmu dengan propaganda bergambar. Alhasil, anak muda lebih mengenal jihad
dari video viral daripada dari kajian tafsir tradisional. Selain itu, propaganda ekstremis sering
menggambarkan jihad sebagai “perjuangan suci melawan musuh Islam,” baik secara ideologis maupun
politis. Ini adalah upaya mempolitisasi jihad, mengubah konsep spiritual menjadi senjata identitas untuk
memecah belah masyarakat. Dengan cara ini, jihad kehilangan makna moral universalnya dan jadi
eksklusif, hanya mendukung kelompok tertentu. Selain memanipulasi teks suci, kelompok radikal juga
memakai media digital untuk memperkuat penafsiran jihad yang sesat. Propaganda ISIS dipakai untuk
membangkitkan rasa bersalah moral dan mengagungkan perang fisik sebagai bentuk jihad tertinggi.
Pendekatan ini menunjukkan bahwa propaganda digital bekerja tak hanya lewat bahasa, tapi juga lewat
emosi yang menumbuhkan rasa bersalah dan kewajiban moral untuk berperang. Maka, pemahaman
tentang jihad disempitkan menjadi ritual pengorbanan fisik, terputus dari tujuan moral dan sosial yang
menjadi inti ajaran Islam.

Islam menampik segala bentuk jihad yang mengakibatkan kerusakan sosial tanpa adanya dasar
moral yang kuat. Jihad yang hakiki tercermin dalam ilmu pengetahuan, amal kebajikan, serta pengabdian
tulus bagi kemaslahatan umat. Justru kelompok ekstremis menjadikan jihad sebagai alat mencapai
identitas politik mereka. (Dhora et al. 2023) menyebutkan bahwa dai daring menyederhanakan jihad
menjadi ungkapan emosi yang mudah dicerna generasi muda. Terlihat bahwa jihad berubah menjadi
konten viral yang memainkan emosi keagamaan. Akibatnya, nilai spiritual Islam terpinggirkan oleh
logika algoritma serta popularitas semata. Fenomena ini menandai pergeseran otoritas keagamaan, di
mana popularitas digital menggantikan pengetahuan serta kearifan sebagai sumber ajaran yang sah.
(Suhendra and Pratiwi 2024) menjelaskan bahwa kampanye digital bersifat partisipatif, pengguna turut
memperkuat pesan radikal dengan membagikan atau mengomentari konten. Ini menandakan distorsi
makna jihad tak lagi bergantung pada institusi tertentu, melainkan menyebar lewat partisipasi sosial di
dunia digital. Jihad yang semestinya adalah perjuangan melawan kebodohan dan ketidakadilan malah
bertransformasi menjadi solidaritas virtual tanpa pertimbangan moral. Sementara itu, (Schmidt 2021)
mengungkap bahwa propaganda ekstremis memanfaatkan elemen visual seperti film dan poster
keagamaan. la berpendapat bahwa jihad visual menggunakan citra pahlawan untuk melegitimasi tindak
kekerasan. Gambar seperti pejuang bersenjata atau syuhada yang dibuat romantis menciptakan mitos
baru tentang jihad sebagai kisah kepahlawanan yang memikat. Padahal, ini adalah bentuk romantisasi
kekerasan yang menjauhi makna spiritual Islam. Propaganda semacam ini menampilkan kekerasan
dalam balutan estetika religius agar tampak mulia dan menginspirasi. Sebaliknya, Islam menolak semua
tindakan kekerasan yang tidak dilandasi keadilan. (Karim and Wajdi 2019) menjelaskan bahwa dakwah
digital seharusnya mengutamakan kebenaran serta empati, bukan permusuhan. Pernyataan ini
mengembalikan jihad pada fungsi moralnya sebagai perjuangan melawan kebohongan serta kebencian.
Dalam konteks ini, jihad sejati di era digital terwujud melalui penyebaran ilmu, penolakan terhadap
hoaks, dan penyampaian kebenaran secara bijaksana.

Dari semua telaah tersebut, jelaslah bahwa perbedaan inti antara makna jihad dalam ajaran Islam
dan interpretasi kelompok radikal berakar pada prinsip-prinsip moral yang mendasarinya. Dalam
perspektif Islam, jihad adalah ikhtiar untuk memajukan diri sendiri dan lingkungan sekitar melalui
pengetahuan dan perbuatan baik, sementara kelompok ekstremis memakai istilah ini untuk
membenarkan aksi brutal dan penegakan ideologi secara paksa. Jihad yang mengabaikan nilai-nilai etika
bukanlah representasi Islam yang sebenarnya; itu hanyalah sebuah tindakan anarkis yang berlindung di
balik agama, dan inilah yang menjadi pokok perdebatan bahwa jihad yang hakiki hanya bermakna jika
dijalankan dengan adab dan kelemahlembutan, bukan dengan amarah atau kekerasan.



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 4 Januari 2026, 1855-1863 1860

Media Digital Dan Propaganda Memperkuat Penyimpangan Makna Jihad

Kemajuan pesat teknologi digital telah mengubah cara umat beragama, termasuk umat Islam,
dalam memahami, menafsirkan, serta menyebarkan ajaran agama mereka. Dalam era komunikasi global
yang serba cepat, gagasan jihad, yang dahulu memiliki makna spiritual mendalam, kini kerap kali
disalahgunakan lewat berbagai kampanye digital. Menurut (Sari and Syaugqillah 2022), penerjemahan
pesan dari ISIS ke bahasa Indonesia bertujuan untuk menumbuhkan ikatan emosi serta perasaan wajib
untuk berperang. Kampanye ini bukan sekadar menyampaikan pesan, tetapi juga merupakan manipulasi
emosional melalui bahasa agar generasi muda merasa punya tanggung jawab moral semu untuk melihat
jihad sebagai perlawanan bersenjata. Media sosial telah menjadi ajang perdebatan arti, tempat esensi
jihad dicabut dari akar spiritualnya dan berubah menjadi seruan untuk kekerasan digital. Di dunia maya,
siapa pun bisa menjadi "penafsir agama" tanpa bekal ilmu yang memadai, sehingga jihad kehilangan
makna hakikinya dan menjadi identitas politik yang penuh agresi. Fenomena ini semakin menguat
karena sifat media sosial yang interaktif. Kemampuan digital memungkinkan kampanye yang
partisipatif, di mana pengguna berperan sebagai konsumen sekaligus pembuat konten ideologis. Artinya,
setiap orang yang ikut menyebarkan atau menyukai konten ekstrem tanpa sadar turut memperkuat
keabsahan moral dari pesan radikal tersebut. Kampanye ini menjadi lebih alami dan tersebar luas,
sehingga lebih sulit dilawan dengan cara biasa. Selain itu, media sosial juga menciptakan tokoh agama
baru. Pendakwah digital mendapatkan pengakuan bukan dari ilmunya, tetapi dari jumlah suka, bagikan,
dan komentar. Ini menunjukkan adanya krisis pengetahuan di era digital, di mana popularitas
menggantikan ilmu sebagai sumber otoritas. Akibatnya, penafsiran jihad yang populer lebih dipercaya
daripada penjelasan para ulama yang berpengetahuan luas.

Di kancah kebudayaan masa kini, tampilan visual kerap dimanfaatkan untuk menyelipkan
pesan-pesan ideologis tertentu. Propaganda yang sangat ekstrem seringkali menampilkan jihad sebagai
kisah kepahlawanan yang megah dan memukau secara visual, sehingga menimbulkan kesan romantis
terhadap aksi kekerasan yang menarik perhatian anak muda. Jenis propaganda semacam ini berbahaya
karena lebih bermain dengan perasaan dan keindahan daripada nalar dan alasan. Menurut (Ismail et al.
2023) mengungkap bahwa propaganda konservatif di Indonesia menggambarkan jihad sebagai
kewajiban untuk memerangi "musuh-musuh Islam" di dalam negeri, termasuk kelompok minoritas dan
pemerintah. Propaganda bernafaskan Islam menciptakan ancaman dari luar untuk menyatukan
kelompok di dalam. Strategi ini menimbulkan perasaan terancam yang sebenarnya tidak nyata, sehingga
masyarakat merasa perlu ikut serta dalam jihad demi menjaga identitas mereka. Jadi, jihad dijadikan alat
politik untuk memperdalam jurang pemisah di masyarakat dan membenarkan tindakan intoleran. (Sari
and Syaugqillah 2022) juga menemukan bahwa penerjemahan dalam propaganda ISIS lebih didasarkan
pada ideologi daripada sekadar keahlian bahasa. Penerjemahan digunakan sebagai alat politik, bukan
hanya sebagai cara berkomunikasi antar bahasa. Melalui penyesuaian budaya, ideologi radikal dikemas
sedemikian rupa agar terlihat Islami dan relevan dengan kondisi lokal di Indonesia. Cara ini
memudahkan propaganda jihad untuk diterima di berbagai platform digital.

Di samping jangkauannya yang luar biasa luas, media sosial juga memunculkan tren baru
bernama clicktivism atau "aktivisme via klik". (Ahyar 2019) licktivism Islam telah mengubah simbol-
simbol religi menjadi alat untuk membentuk perasaan politik bersama. Jihad di dunia maya berubah jadi
bentuk dukungan politik yang cepat, tidak mendalam, dan rentan dimanfaatkan. Simbol agama sekarang
dipakai bukan untuk berdakwah, tapi untuk memperkuat jati diri kelompok dan menolak kelompok lain.
Kondisi ini makin jadi sorotan utama di kalangan anak muda. (Suryanatha, Selvia, and Ayu 2023)
menemukan bahwa generasi milenial memaknai jihad lewat komunitas online dan ruang gema yang
memuja pengorbanan diri serta kepahlawanan di dunia digital. Propaganda digital telah mengubah jihad
menjadi proyek identitas pribadi, bukan lagi perjuangan sosial. Hal ini menunjukkan bahwa proses
radikalisasi tidak selalu berawal dari ajaran langsung, tapi lewat keterlibatan emosional yang berulang
di dunia maya yang membuat kekerasan simbolik terasa wajar. (Karim and Wajdi 2019) menegaskan
bahwa dakwah dalam format digital sering kali kabur dan berubah jadi propaganda saat memanfaatkan
emosi agama. Ketika emosi keagamaan dimanfaatkan, dakwah kehilangan fungsi edukatifnya dan
beralih menjadi alat untuk memprovokasi. Maka dari itu, jihad tidak lagi dimengerti sebagai perjuangan
batin, melainkan sebagai wadah pelampiasan emosi bersama yang diatur oleh propaganda.

Guna mengatasi masalah penyelewengan ini, (Faozan 2020) menekankan pentingnya jihad
secara damai sebagai jawaban yang beretika atas distorsi makna agama dalam percakapan daring.
Membetulkan konsep jihad tidak bisa hanya dengan melarang konten ekstrem, tetapi juga dengan



membuat cerita tandingan yang mengedepankan nilai moral, cinta, dan keadilan sosial. Ini adalah
manifestasi jihad lewat perkataan, jihad melalui wawasan dan ekspresi yang dapat menumbuhkan
pemahaman spiritual dan intelektual. Dalam kaitan yang sama, (Faozan 2020) juga berpendapat bahwa
jihad yang sesungguhnya adalah pengendalian diri secara moral, bukan tindakan menyerang di dunia
maya. Pemahaman ini menjadi krusial di era media sosial yang seringkali penuh agresi. Berusaha
menahan diri dari ujaran kebencian dan berita bohong adalah wujud jihad di zaman sekarang.
Pemahaman digital yang didasari etika berperan sebagai tameng utama untuk melindungi masyarakat
dari pengaruh ideologi serta kekerasan verbal yang terselubung dalam percakapan keagamaan.

Propaganda digital tak sekadar menyebarkan gagasan ekstrem, namun juga membentuk cara
berpikir serta kepercayaan publik. Pembelokan arti jihad adalah dampak dari jalinan kompleks antara
teknologi, emosi, dan pandangan dunia. Oleh karena itu, jihad masa kini perlu dimengerti sebagai ikhtiar
memurnikan makna agama dari cengkeraman algoritma, kepentingan modal, serta propaganda. Lewat
pergulatan moral serta intelektual ini, umat Islam dapat membawa kembali Islam pada esensinya sebagai
agama ilmu, kasih, serta perdamaian yang universal.

Pelurusan Konsep Jihad untuk Mengurangi Risiko Terorisme

Upaya meluruskan kembali arti jihad menjadi sangat penting untuk mencegah aksi teror di era
digital ini (Faozan 2020), jihad hendaknya dimaknai sebagai perjuangan moral dan pengembangan akal
sehat demi melawan kekerasan ekstrem. Gagasan ini menekankan bahwa pendidikan karakter serta
kecerdasan merupakan fondasi utama untuk menjauhkan individu dari paham radikal. Dengan kata lain,
esensi jihad perlu dikembalikan pada makna aslinya, yaitu berjuang melawan kebodohan, masalah
ekonomi, dan ketidakadilan, bukan memerangi sesama. Dengan demikian, jihad bertransformasi
menjadi instrumen perdamaian, bukan penyebab konflik. Menurut (Kaslan 2021) distorsi makna jihad
yang tersebar melalui narasi daring yang memuliakan kesyahidan secara keliru dan menyudutkan pihak
lain menjadi salah satu pemicu radikalisasi. Oleh sebab itu, perbaikan pemahaman jihad perlu diawali
dengan dekonstruksi narasi digital yang keliru tersebut. Kesadaran perlu ditumbuhkan bahwa jihad
bukanlah tindakan heroik untuk melenyapkan "musuh", melainkan perjalanan spiritual. Strategi ini akan
efektif jika melibatkan sekolah, pemuka agama, serta komunitas daring yang aktif dalam mengoreksi
makna jihad melalui edukasi digital yang beretika. Sayangnya, algoritma yang digunakan oleh otoritas
keagamaan sering kali lebih mengutamakan pendakwah yang bermain dengan emosi daripada yang
menyuarakan nalar. Karena itu, meluruskan makna jihad tidak cukup hanya melalui ceramah atau
regulasi, tetapi juga intervensi algoritma. Pemerintah, platform digital, dan masyarakat perlu bersinergi
memastikan konten moderat dan edukatif lebih mendominasi media sosial dibandingkan konten radikal.
Dengan begitu, jihad dapat dipahami sebagai perjuangan yang rasional dan konstruktif, bukan emosional
dan destruktif.

Memahami ulang arti jihad berarti menempatkan kembali ayat-ayat tentang perang dalam
konteks historisnya. Perintah berperang dalam Islam sebenarnya adalah untuk mempertahankan diri,
bukan untuk memulai agresi. Interpretasi yang memperhatikan konteks serta sejarah Islam menjadi
sangat krusial agar umat tidak memiliki pandangan yang terlalu idealis tentang jihad dalam bentuk
militer. Ini adalah contoh jihad secara intelektual yang dapat melawan propaganda kaum radikal. Selain
melalui penafsiran, pemahaman baru tentang jihad harus ditanamkan melalui pendidikan sejak dini.
Dakwah lewat media digital seharusnya mampu memicu pemikiran kritis di kalangan anak muda
Muslim sehingga mereka kebal terhadap manipulasi ideologi. Pendidikan agama Islam perlu
menekankan pengembangan kemampuan berpikir kritis, empati, dan literasi media supaya generasi
muda tidak mudah terprovokasi oleh propaganda. Dengan begitu, jihad akan dipahami sebagai
kewajiban sosial untuk memperbaiki diri dan masyarakat, bukan sebagai justifikasi untuk tindak
kekerasan.

Metode dakwah partisipatif sangat mungkin berperan besar dalam menyebarkan pandangan
tentang jihad yang penuh kedamaian. (Fatimah 2025) berpendapat bahwa ruang digital partisipatif pun
dapat menunjang kontrapropaganda asalkan didasari perbincangan etis. Ruang digital tak boleh dijauhi,
namun justru digunakan kembali sebagai wadah dakwah progresif. Lewat kolaborasi antar komunitas,
konten yang bersifat mendidik dan spiritual mampu menggantikan narasi radikal yang menyesatkan. Ini
wujud jihad modern yang memakai teknologi demi peningkatan kesadaran, bukan penyebaran
kebencian. (Sari and Syauqillah 2022) mengingatkan bahwa hoaks berbau agama lebih cepat menyebar
ketimbang klarifikasi. Karena itu, uraian yang tepat tentang konsep jihad butuh pendekatan komunikatif



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 4 Januari 2026, 1855-1863 1862

dan visual yang menarik supaya pesan moderat bisa sepopuler pesan ekstrem. Strategi ini dikenal
sebagai desain kontra-naratif, yaitu produksi konten damai dengan balutan estetika digital serta narasi
yang kuat, sehingga mampu menyaingi daya pikat propaganda radikal. (Mubarok and Sunarto 2024)
juga menyoroti pentingnya sosok “ulama digital” yang sanggup menyatukan otoritas ilmu pengetahuan
dan kepiawaian komunikasi daring. Masa depan moderasi agama sangat bergantung pada generasi muda
yang berintegritas dan adaptif terhadap budaya digital. Hal ini memperlihatkan bahwa pembenahan
pandangan jihad tak bisa hanya diserahkan pada ulama konvensional. Dibutuhkan dai serta intelektual
muda yang melek teknologi, cakap berbahasa generasi digital, dan menghasilkan konten yang
menanamkan nilai-nilai jihad yang damai, empatik, dan progresif. Dalam ranah kebijakan publik,
(Suryanatha, Selvia, and Ayu 2023) mengusulkan kolaborasi antara pemerintah dan komunitas daring
untuk mewujudkan ekosistem digital yang moderat. Mereka menegaskan bahwa upaya pencegahan
radikalisasi wajib memadukan regulasi digital dengan pendidikan moral. Regulasi tanpa pendidikan
akan sia-sia, begitu pula pendidikan tanpa ruang digital yang aman. Karena itu, kebijakan yang bertujuan
meluruskan pandangan tentang jihad haruslah komprehensif, melibatkan teknologi, pendidikan, dan
nilai-nilai keislaman yang humanis.

Meluruskan pemahaman tentang jihad juga termasuk dalam esensi jihad itu sendiri, yang dikenal
sebagai jihad bil kalam (perjuangan melalui ilmu). Cara paling ampuh untuk berjihad saat ini adalah
melalui pendidikan dan penyadaran. Hal ini mengandung arti bahwa melawan ketidaktahuan, berita
bohong, dan paham radikal dengan ilmu pengetahuan adalah bentuk jihad yang paling utama di era
modern. Dengan menjernihkan makna jihad, umat Muslim tidak hanya menangkal terorisme, tetapi juga
memantapkan citra Islam sebagai agama yang membawa kedamaian serta kemajuan bagi dunia.

4, KESIMPULAN

Penyimpangan arti jihad muncul karena reduksi makna jihad menjadi tindakan kekerasan,
terutama melalui penyebaran propaganda digital oleh kelompok radikal. Dalam tradisi Islam, jihad
terdiri dari perjuangan moral, spiritual, dan sosial untuk menegakkan nilai-nilai baik serta memperbaiki
diri dan masyarakat. Namun, dalam konteks digital, makna ini dimanipulasi melalui narasi emosional,
gambar heroik, dan algoritma media sosial yang memperkuat pesan ekstrem, sehingga banyak generasi
muda menjadi rentan terhadap radikalisasi. Perbedaan utama antara pengertian jihad dalam Islam dan
kelompok radikal terletak pada orientasi moral: Islam menekankan pada kemaslahatan, sedangkan
kelompok ekstrem menganggapnya sebagai pembenaran untuk kekerasan. Dari analisis ini, penting
untuk mengambil langkah-langkah strategis dalam mengoreksi makna jihad di era digital. Koreksi ini
dapat dilakukan dengan meningkatkan literasi keagamaan dan digital, menyediakan isi keagamaan yang
moderat dengan pendekatan visual yang menarik, serta memperkuat peran pendakwah muda yang
memahami budaya digital. Kerjasama antara lembaga pendidikan, pemerintah, dan komunitas digital
juga sangat penting untuk menciptakan ruang online yang aman dan mendukung penyebaran
pemahaman agama yang seimbang. Strategi-strategi ini dapat menjadi dasar dalam membentuk
pemahaman jihad yang sesuai dengan nilai kemanusiaan, sehingga berkontribusi pada upaya
pencegahan radikalisasi dan terorisme di Indonesia. Temuan ini sejalan dengan berbagai penelitian
terdahulu di konteks global yang menunjukkan bahwa distorsi makna agama melalui media digital
merupakan fenomena lintas wilayah, sehingga pelurusan konsep jihad berbasis literasi keagamaan dan
digital menjadi kebutuhan universal dalam menghadapi ekstremisme kontemporer

5. REFERENCES

Afrizal, Farit. 2025. “Internet Dan Dakwah Jihadis: Propaganda Dan Radikalisasi Perspektif
Komunikasi Radikal Dan Mediatized Jihad.” Ad-Da’wah Jurnal Dakwah, Komunikasi Dan
Penyiaran 23(1): 43.

Ahyar, Muzayyin. 2019. “Aksi Bela Islam : Islamic Clicktivism And The New Authority Of Religious
Propaganda In The Millennial Age In Indonesia.” Indonesian Journal Of Islam And Muslim
Societies 9(1): 2-3.

Ariza, Fauziah Nur, And M Fahri Harahap. 2025. “Pendekatan Kontekstual Dalam Memahami Ayat-
Ayat Jihad : Analisis Pemikiran Mufassir Kontemporer Terhadap Isu Kekerasan Dan Perdamaian.”
Al-Zayn: Jurnal llmu Sosial & Hukum 3(4): 3487-88.

Aziz, Abdul, Ade Dedi Rohayana, Ali Amin Isfandiar, Amat Zuhri, Hasan Suaidi, Maghfur, And



Musoffa Basyir. 2013. Jihad Kontekstual. Pertama. Ed. Musoffa Basyir. Pekalongan: Stain
Pekalongan  Press.  Http://Repository.Uingusdur.Ac.1d/232/1/Jihad  Dalam  Perspektif
Fundamentalisme_Jihad Kontekstual.Pdf.

Dhora, Sony Tian, Ofi Hidayat, M. Tahir, Andi Asy’hary J. Arsyad, And Ahmad Khairul Nuzuli. 2023.
“Dakwah Islam Di Era Digital: Budaya Baru ‘E-Jihad’ Atau Latah Bersosial Media.” Al Qalam:
Jurnal llmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan 17(1): 315.

Faozan, Ahmad. 2020. “Pursuing Peace Through Moral Messages Of Jihad : A Way Forward Against
Misconceptions Of Virtual Jihad.” Sunan Kalijaga 3(1): 46.

Fatimah, Siti. 2025. “Transformasi Ruang Publik Digital: Tantangan Sosial Dan Konstitusional Dalam
Demokrasi Era Media Baru.” Cakrawala: Jurnal Litbang Kebijakan 19(1): 80.

Hilma, Qurratul, Anisa Salsabila, And Resti Chairunnisa Devara. 2015. “Islam Terhadap Distorsi
Analisis Yuridis Hukum Makna Ayat Tahkim.” Jalan Damai 1(5): 62.

Ismail, Muhammad, La Ode Ismail Ahmad, Makmur, And Muh. Ilham Usman. 2023. “Reaktualisasi
Jihad Perspektif Hadis Dalam Konteks Ke-Indonesiaan.” Pappasang: Jurnal Studi Alquran-Hadis
Dan Pemikiran Islam 5(2): 312.

Karim, Abdul, And Firdaus Wajdi. 2019. “Propaganda And Da’wah In Digital Era (A Case Of Hoax
Cyber-Bullying Against Ulama).” Karsa: Journal Of Social And Islamic Culture 27(1): 174.
D0i:10.19105/Karsa.V27i1.1921.

Kaslan, Umi Nur Zahidah Binti Mohd. 2021. “Contestation Of Jihad And Social Media Narrative: A
Case Study Of Isis.” : 3.

Mubarok, Akbar Rizquni, And Sunarto Sunarto. 2024. “Moderasi Beragama Di Era Digital : Tantangan
Dan Peluang.” Journal Of Islamic Communication Studies (Jicos) 2(1): 9.

Sari, Hanny Purnama, And Muhammad Syaugqillah. 2022. “The Role Of Translation In Isis Propaganda :
International Online Radicalization Methods And Its Influence On Extremism In Indonesia.” 4(4):
330.

Schmidt, Leonie. 2021. “Aesthetics Of Authority: ‘Islam Nusantara’ And Islamic ‘Radicalism’ In
Indonesian Film And Social Media.” Religion 51(2): 247. Doi:10.1080/0048721x.2020.1868387.

Suhendra, And Feny Selly Pratiwi. 2024. “Peran Komunikasi Digital Dalam Pembentukan Opini
Publik : Studi Kasus Media Sosial.” lapa | Universitas Sriwijaya Prosiding: Resiliensi Indonesia
Dalam Pusaran Disrupsi Global: 302-3.

Suryanatha, lda Bagus, Fitriana Selvia, And Katriani Puspita Ayu. 2023. “Millennial Jihad In The
Digital Age Recruitment Among The Millenial Generation.” Digital Muslim Review 1(2): 139.



