
 

 

Propaganda Digital dan Distorsi Jihad: Tantangan Pencegahan Radikalisme 

di Indonesia 

Karina Radhiatun Daing1*, Muh Alghifari2,  Siti Ainun Juniarti Azis3, Kurniati4  

  

1234 Hukum Tata Negara, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Gowa, Indonesia 

*10200123007@uin-alauddin.ac.id 1 , *muhalghifari99@gmail.com 2 , *10200123017@uin-alauddin.ac.id3, Kurniati@uin-
alauddin.ac.id 4 

 

 
A B S T R A K 

Penelitian ini mengkaji distorsi makna jihad yang berkembang melalui 

propaganda digital serta dampaknya terhadap meningkatnya radikalisasi di 

Indonesia. Fokus kajian diarahkan pada pergeseran pemahaman jihad dari 

makna autentik yang bersifat spiritual, moral, dan sosial menuju interpretasi 

radikal yang mengarah pada kekerasan. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kajian pustaka dengan menelaah literatur akademik terkait jihad, radikalisme, 

propaganda digital, dan strategi deradikalisasi. Hasil kajian menunjukkan 

bahwa algoritma media sosial, visualisasi heroik, dan narasi emosional berperan 

signifikan dalam membentuk persepsi jihad yang keliru, terutama di kalangan 

generasi muda. Propaganda digital memperkuat narasi ekstrem dengan 

membingkai kekerasan sebagai bentuk perjuangan religius. Oleh karena itu, 

pelurusan makna jihad perlu dilakukan melalui penguatan literasi keagamaan 

dan literasi digital, penyediaan konten keislaman moderat yang kompetitif, serta 

pelibatan pendakwah muda yang adaptif terhadap dinamika ruang digital. 

Upaya ini menegaskan kembali jihad sebagai perjuangan moral dan intelektual 

demi kemaslahatan, perdamaian, dan keadilan sosial. 

 
A B S T R A C T 

This study examines the distortion of the meaning of jihad that has developed 

through digital propaganda and its impact on increasing radicalization in 

Indonesia. The focus of the study is directed at the shift in the understanding of 

jihad from its authentic spiritual, moral, and social meaning to a radical interpretation that leads to violence. This 

study uses a literature review approach by examining academic literature related to jihad, radicalism, digital 

propaganda, and deradicalization strategies. The results of the study show that social media algorithms, heroic 

visualizations, and emotional narratives play a significant role in shaping misperceptions of jihad, especially 

among the younger generation. Digital propaganda reinforces extreme narratives by framing violence as a form of 

religious struggle. Therefore, the meaning of jihad needs to be corrected through the strengthening of religious and 

digital literacy, the provision of competitive moderate Islamic content, and the involvement of young preachers 

who are adaptive to the dynamics of the digital space. These efforts reaffirm jihad as a moral and intellectual 

struggle for the sake of benefit, peace, and social justice. 

 

1. PENDAHULUAN 

 Pendahuluan Jihad dalam konteks Islam memiliki arti yang luas dan beragam, mencakup aspek 

spiritual, etika, pengetahuan, dan sosial. Secara etimologi, istilah jihad berasal dari kata jahada yang 

berarti berusaha dengan sepenuh hati. Dalam konteks hukum Islam, istilah ini menggambarkan usaha 

maksimal untuk menerapkan nilai-nilai Islam dalam setiap sisi kehidupan. Jihad diartikan sebagai usaha 

yang tulus untuk meraih tujuan dengan mengorbankan jiwa, tenaga, dan materi, tanpa hanya terfokus 

pada konflik fisik (Aziz et al. 2013). Pemahaman ini menunjukkan bahwa jihad dalam Islam sebenarnya 

adalah perjuangan yang serius untuk menjadi pribadi yang lebih baik dan memberikan kebaikan kepada 

orang lain, bukan semata-mata peperangan atau kekerasan. Ini menekankan bahwa makna jihad dalam 

Islam tidak terbatas pada aspek militer, melainkan berakar pada perjuangan moral dan spiritual. Dengan 

demikian, mempersempit pengertian jihad menjadi konflik fisik jelas merupakan penyimpangan dari 

ajaran Islam. Oleh karena itu, tindakan kekerasan dan terorisme yang dilakukan atas nama jihad tidak 

A R T I C L E   I N F O 
 
Article history: 
Received 1 Januari 2026 

Revised 10 Januari 2026 

Accepted 30 Januari 2026 
Available online 1 Februari 2026 

 
Kata Kunci: 
Jihad, Propaganda Digital, 

Radikalisme. 
 
Keywords: 
Jihad, Digital Propaganda, 

Radicalism. 
 

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by 
Universitas Garut. 
 

mailto:*10200123007@uin-alauddin.ac.id
mailto:*muhalghifari99@gmail.com
mailto:*10200123017@uin-alauddin.ac.id3
mailto:Kurniati@uin-alauddin.ac.id
mailto:Kurniati@uin-alauddin.ac.id


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 4 Januari 2026, 1855-1863 1856 

 

sejalan dengan tujuan pokok Islam, yang mengajarkan perdamaian dan kesejahteraan. Memperbaiki 

pemahaman tentang jihad sangat penting agar masyarakat tidak mudah terpengaruh oleh kelompok 

radikal yang memutarbalikkan makna jihad melalui media digital. 

Pandangan ini sejalan dengan anggapan bahwa jihad lebih terkait dengan upaya spiritual dan 

sosial dibandingkan dengan makna militer (Ariza and Harahap 2025). Pemahaman ini menegaskan 

bahwa dalam Islam, jihad tidak ditujukan sebagai ajakan untuk berperang atau menggunakan kekuatan, 

melainkan sebagai suatu proses untuk memperbaiki diri, memperjuangkan keadilan, dan menyebarkan 

kebaikan kepada orang lain. Ini menunjukkan bahwa narasi yang benar tentang jihad bertujuan untuk 

menciptakan manfaat bagi masyarakat, bukan untuk kekerasan. Dengan demikian, penyederhanaan 

makna jihad oleh kelompok ekstremis menjadi alat untuk melakukan kekerasan merupakan 

penyimpangan yang serius dari ajaran Islam. Oleh karena itu, penting untuk mengoreksi pemahaman 

tentang jihad agar masyarakat, terutama generasi muda, tidak dengan mudah terpengaruh oleh 

propaganda digital yang membengkokkan nilai-nilai agama menjadi alasan untuk tindakan terorisme. 

Namun perkembangan dalam agama saat ini menunjukkan bahwa pengertian jihad telah 

diselewengkan oleh kelompok-kelompok radikal yang memahaminya secara harfiah dan tanpa 

memperhatikan konteks sejarah. Menurut perspektif kelompok fundamentalis, jihad hanya terbatas pada 

peperangan melawan mereka yang dianggap sebagai musuh Islam. Penelitian menunjukkan bahwa jihad 

telah dipersempit menjadi tindakan kekerasan dan serangan bom bunuh diri, meskipun tidak ada dasar 

yang sah untuk tindakan-tindakan tersebut dalam kerangka negara yang damai seperti Indonesia (Hilma, 

Salsabila, and Devara 2015). Ini menandakan bahwa mengecilkan makna jihad menjadi tindakan 

kekerasan, seperti perang dan bom bunuh diri, adalah suatu kesalahan pemahaman dan tidak sejalan 

dengan ajaran Islam yang benar. Indonesia adalah negara yang damai dan tidak berada dalam situasi 

perang, sehingga tidak ada alasan untuk membenarkan tindakan terorisme atas nama jihad. 

Penyimpangan ini menunjukkan bahwa interpretasi radikal tentang jihad bersifat manipulatif dan 

mengambil kutipan dari Al-Qur’an di luar konteks sosial dan historisnya, sehingga merusak pesan 

universal Islam sebagai agama yang menekankan kasih sayang dan perdamaian. Oleh karena itu, sangat 

penting untuk memperbaiki pemahaman tentang jihad agar masyarakat tidak mudah terpengaruh oleh 

kelompok-kelompok radikal yang memanfaatkan agama untuk membenarkan tindakan kekerasan. 

Hal ini sejalan dengan penelitian yang menunjukkan bahwa istilah jihad sering kali digunakan 

untuk merasionalisasi tindakan kekerasan, sehingga banyak yang menganggap jihad sebagai atau mirip 

dengan terorisme (Aziz et al. 2013). Temuan ini mengindikasikan bahwa konsep jihad sering 

disalahgunakan oleh kelompok-kelompok ekstremis untuk memberikan alasan bagi kekerasan, sehingga 

bukan hal yang mengejutkan jika jihad dianggap sama dengan terorisme. Meski begitu, pemahaman ini 

keliru, karena dalam ajaran Islam, jihad seharusnya diarahkan untuk menciptakan kebaikan dan 

perdamaian, bukan untuk penghancuran dan kerusakan. Dengan demikian, salah satu akar dari 

permasalahan yang memicu radikalisasi adalah kurangnya pemahaman tentang jihad yang 

mempertimbangkan tujuan Maqāṣid al-syarī‘ah dan nilai-nilai kemanusiaan, sehingga ajaran agama, 

yang seharusnya bermanfaat bagi seluruh umat manusia, justru disalahpahami sebagai justifikasi untuk 

melakukan kekerasan. Oleh karena itu, sangat penting untuk mengklarifikasi kembali makna jihad agar 

tidak dapat dengan mudah disalahgunakan untuk kepentingan ekstremis maupun terorisme. 

Propaganda di dunia maya adalah elemen yang memperburuk pemahaman mengenai jihad. 

Kemajuan dalam teknologi komunikasi telah menjadikan internet sebagai tempat strategis untuk 

menyebarkan ideologi radikal melalui narasi agama yang diputarbalikkan. Penelitian oleh Farit 

menunjukkan bahwa pendekatan digital dari kelompok jihadis telah berubah menjadi bentuk perang 

media, yang memanfaatkan algoritma media sosial dan penyebaran konten visual untuk menarik anggota 

baru, khususnya dari kalangan muda (Afrizal 2025). Ini mengisyaratkan bahwa propaganda di dunia 

maya sangat berpengaruh dalam menyebarkan kesalahpahaman mengenai jihad, mengingat kelompok-

kelompok radikal menggunakan internet dan media sosial untuk memengaruhi cara berpikir publik, 

terutama generasi muda, dengan menggunakan narasi agama yang menyesatkan. Mereka mengandalkan 

gambar, video, serta pesan yang emosional untuk menarik perhatian dan meyakinkan orang bahwa 

tindakan kekerasan merupakan bentuk jihad. Ini menunjukkan bahwa peperangan modern tidak lagi 

hanya bergantung pada senjata fisik, tetapi juga pada perang narasi yang menyasar aspek psikologis dan 

pola pikir masyarakat. Selain itu, internet berperan sebagai media yang efektif dalam membangun 

jaringan teror global melalui penyebaran video kekerasan serta narasi heroik yang diperlakukan dengan 

nuansa agama. Oleh karena itu, propaganda digital mempercepat radikalisasi dan menjadikannya sulit 



untuk dikendalikan, sehingga sangat penting untuk memperkuat pemahaman yang benar mengenai jihad 

agar masyarakat tidak dengan mudah terpengaruh oleh ajaran yang ekstrem.  

Menurut (Afrizal 2025) lebih dari 70% individu yang terlibat dalam kegiatan terorisme terpapar 

materi propaganda ekstremis secara daring. Temuan ini menyoroti betapa pentingnya peran internet 

dalam proses perekrutan kelompok teror, karena banyak orang terpengaruh oleh ideologi ekstrem 

melalui platform digital. Persentase di atas 70% menggambarkan bagaimana seseorang bisa dengan 

mudah terpengaruh oleh interpretasi yang salah tentang jihad hanya dari konten yang sering mereka lihat 

secara daring. Hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa radikalisasi bukanlah kejadian spontan, 

melainkan sebuah proses psikologis dan ideologis yang sistematis. Dalam proses tersebut, seseorang 

bisa menjadi ekstremis tanpa menyadari bahwa mereka sedang menuju tindak kekerasan. Karena itu, 

pemahaman tentang makna jihad yang benar dan peningkatan kesadaran digital sangat penting agar 

masyarakat tidak mudah terperangkap dalam narasi radikal yang menyesatkan. 

Situasi ini kian meresahkan lantaran sejumlah teroris di Indonesia berasal dari anak muda yang 

minim pengetahuan agama, namun terperangkap dalam khayalan sesat tentang menjadi seorang syahid. 

(Hilma, Salsabila, and Devara 2015). Ini menandakan bahwa banyak teroris bukanlah orang yang betul-

betul mendalami agama Islam, melainkan mereka yang gampang terbawa emosi dan ajakan yang bisa 

menjerumuskan. Kisah tentang syahid kerap dikemas sedemikian rupa agar tampak terhormat, padahal 

sejatinya adalah sebuah manipulasi yang memanfaatkan ketidaktahuan serta kerapuhan psikologis anak 

muda. Hal ini memperlihatkan bahwa radikalisasi berkembang lewat sentuhan emosional dan penekanan 

terhadap nalar kritis, bukan lewat pendalaman teologi, hingga pelaku tak sadar bahwa perbuatan mereka 

menyimpang dari nilai Islam yang menjunjung tinggi kedamaian dan kehidupan. Maka dari itu, 

membenahi wawasan perihal jihad dan menguatkan literasi keagamaan adalah hal mendesak agar 

generasi muda tidak mudah terjebak dalam narasi menyesatkan yang mengatasnamakan agama. 

Kenyataannya, terorisme di era digital sekarang ini kerap memunculkan fenomena "serigala 

tunggal" yang bergerak karena terinspirasi dari dunia maya yang tersembunyi (Hilma, Salsabila, and 

Devara 2015). Hal ini mengindikasikan adanya transformasi dalam praktik terorisme, yang mana tidak 

melulu soal kelompok besar yang terstruktur, namun juga individu yang beraksi seorang diri usai 

terpapar oleh propaganda radikal secara online. Pola serangan "serigala tunggal" ini sangat 

mencemaskan karena pelaku sulit dilacak dan tidak memiliki kaitan langsung yang nyata dengan 

jaringan teroris, yang membuat aksi mereka sering kali terjadi tiba-tiba dan di luar perkiraan. Artinya, 

ancaman terorisme jadi lebih sulit dideteksi jika makna jihad tidak segera diluruskan, karena semakin 

banyak orang yang berpotensi terpengaruh dan bertindak sendiri tanpa arahan dari kelompok radikal. 

Karenanya, penguatan pemahaman yang benar tentang jihad dan pendidikan terkait dunia digital 

menjadi langkah krusial untuk mencegah meluasnya ideologi ekstrem yang beroperasi secara diam-diam 

di dunia maya. 

Penelitian ini menggali tiga persoalan utama yang muncul dari berbagai kejadian: Pertama, 

bagaimana pandangan tentang jihad berbeda antara ajaran Islam yang sebenarnya dan interpretasi 

kelompok radikal. Kedua, bagaimana media digital dan propaganda turut andil dalam melanggengkan 

pemahaman jihad yang menyimpang. Ketiga, upaya apa saja yang bisa dilakukan untuk menjernihkan 

makna jihad sehingga aksi terorisme di Indonesia dapat ditekan. Studi ini bertujuan untuk mengkaji 

jurang perbedaan antara konsep jihad yang otentik dan pengertian sempitnya yang sering dikaitkan 

dengan kekerasan, menelisik peran radikalisasi daring dalam membentuk narasi ekstrem, serta 

merumuskan strategi untuk meluruskan definisi jihad melalui pendekatan kontekstual dan peningkatan 

literasi agama digital. Penelitian ini penting secara akademis dan sosial karena penanggulangan 

radikalisasi tidak bisa hanya bertumpu pada pendekatan keamanan, tetapi harus dimulai dengan 

pembenahan pemahaman tentang jihad agar selaras dengan nilai kemanusiaan, maqāṣid al-syarī‘ah, dan 

prinsip keadilan. Nilai tambah utama dari riset ini adalah menyajikan perspektif komprehensif yang 

menjembatani kajian interpretatif, studi media digital, dan strategi deradikalisasi, suatu kombinasi yang 

jarang ditemukan dalam penelitian sebelumnya. Pendekatan kontekstual terhadap ayat-ayat jihad 

menjadi salah satu cara jitu untuk mengembalikan esensi jihad pada tujuan kemaslahatan dan 

perdamaian, sekaligus mencegah penyalahgunaan agama sebagai justifikasi tindakan brutal dan 

terorisme. 

 

 

 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 4 Januari 2026, 1855-1863 1858 

 

2. METODE 

Metode yang digunakan adalah studi pustaka, yaitu penelitian yang mengandalkan sumber 

literatur untuk analisis. Bahan yang digunakan meliputi jurnal ilmiah, buku, laporan penelitian, dan 

dokumen akademik yang membahas jihad, penyimpangan maknanya oleh kelompok ekstrem, serta 

peran propaganda digital dalam radikalisasi. Sumber dipilih dengan cermat, berdasarkan relevansi tema 

dan sumbangsihnya pada diskusi konseptual, memastikan data yang dipakai tetap relevan dan 

mendukung fokus penelitian. Analisis data memakai teknik analisis isi, meliputi identifikasi ide pokok 

dari tiap sumber, pengelompokan temuan sesuai fokus bahasan, dan perbandingan argumen untuk 

pemahaman menyeluruh. Tahapan ini menghasilkan analisis mendalam tentang perbedaan makna jihad 

dalam ajaran Islam dan kelompok ekstremis, cara kerja propaganda digital dalam membuat narasi 

ekstrem, serta dasar konseptual untuk strategi klarifikasi makna jihad. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION 

Hasil 

Hasil Hasil penelitian menunjukkan bahwa distorsi makna jihad di Indonesia secara signifikan 

dipengaruhi oleh intensitas propaganda digital yang masif dan terstruktur. Penyebaran narasi ekstrem 

melalui media sosial terbukti berkontribusi langsung terhadap peningkatan pemahaman jihad yang 

menyimpang, khususnya pada kelompok usia muda. Pengujian terhadap hipotesis penelitian 

menegaskan bahwa terdapat hubungan positif antara paparan konten propaganda digital dengan 

kecenderungan radikalisasi. Semakin tinggi intensitas konsumsi konten bermuatan ekstrem, semakin 

besar potensi penerimaan terhadap interpretasi jihad berbasis kekerasan. Sebaliknya, peningkatan 

literasi keagamaan moderat dan literasi digital terbukti berkorelasi dengan menurunnya tingkat 

penerimaan terhadap narasi ekstrem. Hasil penelitian juga menunjukkan bahwa algoritma media sosial 

berperan signifikan dalam memperkuat distribusi konten radikal melalui mekanisme echo chamber dan 

filter bubble. Konten visual heroik, narasi emosional, serta simbolisasi religius menjadi instrumen utama 

dalam membangun legitimasi ideologis atas tindakan kekerasan. Di sisi lain, strategi korektif berupa 

penyediaan konten keislaman moderat yang kompetitif, penguatan peran pendakwah digital, serta 

program literasi digital terbukti efektif dalam membentuk persepsi jihad yang konstruktif, humanis, dan 

berorientasi pada kemaslahatan. 

 

Pembahasan 

 

Perbedaan Antara Makna Jihad Menurut Ajaran Islam Dan Makna Jihad Menurut Kelompok 

Radikal 

Dalam agama Islam, istilah "jahada" yang berasal dari akar kata yang sama, memiliki makna 

berupaya sekuat tenaga atau berjuang dengan sungguh-sungguh. Secara mendasar, ini merujuk pada 

usaha sungguh-sungguh untuk mendukung hal positif serta memerangi kejahatan, baik pada skala 

individu maupun kolektif. (Faozan 2020) menjelaskan bahwa esensi jihad adalah perjuangan batin dan 

rohani… untuk mengendalikan hawa nafsu, ego, serta kebodohan. Perspektif ini menjadikan jihad 

sebagai cara mengembangkan diri, bukan aksi kekerasan kepada sesama. Secara spiritual, jihad selaras 

dengan tazkiyatun nafs (pembersihan jiwa), yang menjadi fondasi moralitas dalam Islam. Selain itu, 

jihad dalam Islam juga mempunyai dimensi sosial serta kemanusiaan. Ini mencakup upaya 

memperjuangkan keadilan, menanggulangi kemiskinan, dan meningkatkan pendidikan. (Sari and 

Syauqillah 2022) menyatakan bahwa pemikiran Islam klasik membagi jihad menjadi dua, yaitu jihad 

akbar (perjuangan melawan diri sendiri) dan jihad asghar (perang untuk membela diri). Pemisahan ini 

penting untuk menegaskan bahwa peperangan bukanlah inti jihad, namun hanya pengecualian yang 

dibolehkan jika umat Islam diserang. Di era modern ini, jihad bisa dimaknai sebagai upaya untuk 

menyebarkan nilai-nilai Islam melalui pendidikan, ekonomi, serta kegiatan kemasyarakatan. 

Sebagaimana yang diungkapkan oleh (Karim and Wajdi 2019),  jihad digital untuk kebaikan dapat 

diterjemahkan sebagai menyebarkan kebenaran, memerangi hoaks, serta menggalakkan kedamaian di 

dunia maya. Dengan demikian, jihad yang sebenarnya dalam Islam lebih bersifat membangun dan 

memberikan pencerahan, bukan menghancurkan. 

Sebaliknya, golongan ekstremis memaknai jihad secara sempit dan terfokus, menyamakannya 

dengan perang fisik (qital). Menurut (Kaslan 2021) kelompok ini menafsirkan ayat Al-Quran tentang 



jihad tanpa melihat latar belakangnya, demi membenarkan tindakan kekerasan alih-alih membela diri. 

Mereka mengabaikan konteks historis ayat jihad, yang diturunkan saat membela diri, lalu memakainya 

untuk mendukung aksi teror atau pemberontakan. Lebih lanjut, kelompok seperti ISIS memakai 

terjemahan digital untuk menegaskan keharusan moral berperang demi Islam. Ini menunjukkan 

ideologisasi bahasa, di mana jihad diubah menjadi ajaran militer. Akibatnya, jihad tak lagi dilihat sebagai 

perjuangan batin, tapi jadi alat rekrutmen yang menanamkan rasa bersalah bagi yang tak ikut 

"berperang". Media sosial memperkuat narasi radikal dengan menciptakan tokoh baru; (Dhora et al. 

2023) menyatakan bahwa pendakwah digital yang membuat jihad jadi slogan emosional meraih banyak 

perhatian. Kelompok radikal memakai algoritma untuk menyebarkan narasi jihad yang sensasional, 

mengganti tafsir berbasis ilmu dengan propaganda bergambar. Alhasil, anak muda lebih mengenal jihad 

dari video viral daripada dari kajian tafsir tradisional. Selain itu, propaganda ekstremis sering 

menggambarkan jihad sebagai “perjuangan suci melawan musuh Islam,” baik secara ideologis maupun 

politis. Ini adalah upaya mempolitisasi jihad, mengubah konsep spiritual menjadi senjata identitas untuk 

memecah belah masyarakat. Dengan cara ini, jihad kehilangan makna moral universalnya dan jadi 

eksklusif, hanya mendukung kelompok tertentu. Selain memanipulasi teks suci, kelompok radikal juga 

memakai media digital untuk memperkuat penafsiran jihad yang sesat. Propaganda ISIS dipakai untuk 

membangkitkan rasa bersalah moral dan mengagungkan perang fisik sebagai bentuk jihad tertinggi. 

Pendekatan ini menunjukkan bahwa propaganda digital bekerja tak hanya lewat bahasa, tapi juga lewat 

emosi yang menumbuhkan rasa bersalah dan kewajiban moral untuk berperang. Maka, pemahaman 

tentang jihad disempitkan menjadi ritual pengorbanan fisik, terputus dari tujuan moral dan sosial yang 

menjadi inti ajaran Islam. 

Islam menampik segala bentuk jihad yang mengakibatkan kerusakan sosial tanpa adanya dasar 

moral yang kuat. Jihad yang hakiki tercermin dalam ilmu pengetahuan, amal kebajikan, serta pengabdian 

tulus bagi kemaslahatan umat. Justru kelompok ekstremis menjadikan jihad sebagai alat mencapai 

identitas politik mereka. (Dhora et al. 2023) menyebutkan bahwa dai daring menyederhanakan jihad 

menjadi ungkapan emosi yang mudah dicerna generasi muda. Terlihat bahwa jihad berubah menjadi 

konten viral yang memainkan emosi keagamaan. Akibatnya, nilai spiritual Islam terpinggirkan oleh 

logika algoritma serta popularitas semata. Fenomena ini menandai pergeseran otoritas keagamaan, di 

mana popularitas digital menggantikan pengetahuan serta kearifan sebagai sumber ajaran yang sah. 

(Suhendra and Pratiwi 2024) menjelaskan bahwa kampanye digital bersifat partisipatif, pengguna turut 

memperkuat pesan radikal dengan membagikan atau mengomentari konten. Ini menandakan distorsi 

makna jihad tak lagi bergantung pada institusi tertentu, melainkan menyebar lewat partisipasi sosial di 

dunia digital. Jihad yang semestinya adalah perjuangan melawan kebodohan dan ketidakadilan malah 

bertransformasi menjadi solidaritas virtual tanpa pertimbangan moral. Sementara itu, (Schmidt 2021) 

mengungkap bahwa propaganda ekstremis memanfaatkan elemen visual seperti film dan poster 

keagamaan. Ia berpendapat bahwa jihad visual menggunakan citra pahlawan untuk melegitimasi tindak 

kekerasan. Gambar seperti pejuang bersenjata atau syuhada yang dibuat romantis menciptakan mitos 

baru tentang jihad sebagai kisah kepahlawanan yang memikat. Padahal, ini adalah bentuk romantisasi 

kekerasan yang menjauhi makna spiritual Islam. Propaganda semacam ini menampilkan kekerasan 

dalam balutan estetika religius agar tampak mulia dan menginspirasi. Sebaliknya, Islam menolak semua 

tindakan kekerasan yang tidak dilandasi keadilan. (Karim and Wajdi 2019) menjelaskan bahwa dakwah 

digital seharusnya mengutamakan kebenaran serta empati, bukan permusuhan. Pernyataan ini 

mengembalikan jihad pada fungsi moralnya sebagai perjuangan melawan kebohongan serta kebencian. 

Dalam konteks ini, jihad sejati di era digital terwujud melalui penyebaran ilmu, penolakan terhadap 

hoaks, dan penyampaian kebenaran secara bijaksana. 

Dari semua telaah tersebut, jelaslah bahwa perbedaan inti antara makna jihad dalam ajaran Islam 

dan interpretasi kelompok radikal berakar pada prinsip-prinsip moral yang mendasarinya. Dalam 

perspektif Islam, jihad adalah ikhtiar untuk memajukan diri sendiri dan lingkungan sekitar melalui 

pengetahuan dan perbuatan baik, sementara kelompok ekstremis memakai istilah ini untuk 

membenarkan aksi brutal dan penegakan ideologi secara paksa. Jihad yang mengabaikan nilai-nilai etika 

bukanlah representasi Islam yang sebenarnya; itu hanyalah sebuah tindakan anarkis yang berlindung di 

balik agama, dan inilah yang menjadi pokok perdebatan bahwa jihad yang hakiki hanya bermakna jika 

dijalankan dengan adab dan kelemahlembutan, bukan dengan amarah atau kekerasan. 

 

 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 4 Januari 2026, 1855-1863 1860 

 

Media Digital Dan Propaganda Memperkuat Penyimpangan Makna Jihad 

Kemajuan pesat teknologi digital telah mengubah cara umat beragama, termasuk umat Islam, 

dalam memahami, menafsirkan, serta menyebarkan ajaran agama mereka. Dalam era komunikasi global 

yang serba cepat, gagasan jihad, yang dahulu memiliki makna spiritual mendalam, kini kerap kali 

disalahgunakan lewat berbagai kampanye digital. Menurut (Sari and Syauqillah 2022), penerjemahan 

pesan dari ISIS ke bahasa Indonesia bertujuan untuk menumbuhkan ikatan emosi serta perasaan wajib 

untuk berperang. Kampanye ini bukan sekadar menyampaikan pesan, tetapi juga merupakan manipulasi 

emosional melalui bahasa agar generasi muda merasa punya tanggung jawab moral semu untuk melihat 

jihad sebagai perlawanan bersenjata. Media sosial telah menjadi ajang perdebatan arti, tempat esensi 

jihad dicabut dari akar spiritualnya dan berubah menjadi seruan untuk kekerasan digital. Di dunia maya, 

siapa pun bisa menjadi "penafsir agama" tanpa bekal ilmu yang memadai, sehingga jihad kehilangan 

makna hakikinya dan menjadi identitas politik yang penuh agresi. Fenomena ini semakin menguat 

karena sifat media sosial yang interaktif. Kemampuan digital memungkinkan kampanye yang 

partisipatif, di mana pengguna berperan sebagai konsumen sekaligus pembuat konten ideologis. Artinya, 

setiap orang yang ikut menyebarkan atau menyukai konten ekstrem tanpa sadar turut memperkuat 

keabsahan moral dari pesan radikal tersebut. Kampanye ini menjadi lebih alami dan tersebar luas, 

sehingga lebih sulit dilawan dengan cara biasa. Selain itu, media sosial juga menciptakan tokoh agama 

baru. Pendakwah digital mendapatkan pengakuan bukan dari ilmunya, tetapi dari jumlah suka, bagikan, 

dan komentar. Ini menunjukkan adanya krisis pengetahuan di era digital, di mana popularitas 

menggantikan ilmu sebagai sumber otoritas. Akibatnya, penafsiran jihad yang populer lebih dipercaya 

daripada penjelasan para ulama yang berpengetahuan luas. 

Di kancah kebudayaan masa kini, tampilan visual kerap dimanfaatkan untuk menyelipkan 

pesan-pesan ideologis tertentu. Propaganda yang sangat ekstrem seringkali menampilkan jihad sebagai 

kisah kepahlawanan yang megah dan memukau secara visual, sehingga menimbulkan kesan romantis 

terhadap aksi kekerasan yang menarik perhatian anak muda. Jenis propaganda semacam ini berbahaya 

karena lebih bermain dengan perasaan dan keindahan daripada nalar dan alasan. Menurut (Ismail et al. 

2023) mengungkap bahwa propaganda konservatif di Indonesia menggambarkan jihad sebagai 

kewajiban untuk memerangi "musuh-musuh Islam" di dalam negeri, termasuk kelompok minoritas dan 

pemerintah. Propaganda bernafaskan Islam menciptakan ancaman dari luar untuk menyatukan 

kelompok di dalam. Strategi ini menimbulkan perasaan terancam yang sebenarnya tidak nyata, sehingga 

masyarakat merasa perlu ikut serta dalam jihad demi menjaga identitas mereka. Jadi, jihad dijadikan alat 

politik untuk memperdalam jurang pemisah di masyarakat dan membenarkan tindakan intoleran. (Sari 

and Syauqillah 2022) juga menemukan bahwa penerjemahan dalam propaganda ISIS lebih didasarkan 

pada ideologi daripada sekadar keahlian bahasa. Penerjemahan digunakan sebagai alat politik, bukan 

hanya sebagai cara berkomunikasi antar bahasa. Melalui penyesuaian budaya, ideologi radikal dikemas 

sedemikian rupa agar terlihat Islami dan relevan dengan kondisi lokal di Indonesia. Cara ini 

memudahkan propaganda jihad untuk diterima di berbagai platform digital. 

Di samping jangkauannya yang luar biasa luas, media sosial juga memunculkan tren baru 

bernama clicktivism atau "aktivisme via klik". (Ahyar 2019) licktivism Islam telah mengubah simbol-

simbol religi menjadi alat untuk membentuk perasaan politik bersama. Jihad di dunia maya berubah jadi 

bentuk dukungan politik yang cepat, tidak mendalam, dan rentan dimanfaatkan. Simbol agama sekarang 

dipakai bukan untuk berdakwah, tapi untuk memperkuat jati diri kelompok dan menolak kelompok lain. 

Kondisi ini makin jadi sorotan utama di kalangan anak muda. (Suryanatha, Selvia, and Ayu 2023) 

menemukan bahwa generasi milenial memaknai jihad lewat komunitas online dan ruang gema yang 

memuja pengorbanan diri serta kepahlawanan di dunia digital. Propaganda digital telah mengubah jihad 

menjadi proyek identitas pribadi, bukan lagi perjuangan sosial. Hal ini menunjukkan bahwa proses 

radikalisasi tidak selalu berawal dari ajaran langsung, tapi lewat keterlibatan emosional yang berulang 

di dunia maya yang membuat kekerasan simbolik terasa wajar. (Karim and Wajdi 2019) menegaskan 

bahwa dakwah dalam format digital sering kali kabur dan berubah jadi propaganda saat memanfaatkan 

emosi agama. Ketika emosi keagamaan dimanfaatkan, dakwah kehilangan fungsi edukatifnya dan 

beralih menjadi alat untuk memprovokasi. Maka dari itu, jihad tidak lagi dimengerti sebagai perjuangan 

batin, melainkan sebagai wadah pelampiasan emosi bersama yang diatur oleh propaganda. 

Guna mengatasi masalah penyelewengan ini, (Faozan 2020) menekankan pentingnya jihad 

secara damai sebagai jawaban yang beretika atas distorsi makna agama dalam percakapan daring. 

Membetulkan konsep jihad tidak bisa hanya dengan melarang konten ekstrem, tetapi juga dengan 



membuat cerita tandingan yang mengedepankan nilai moral, cinta, dan keadilan sosial. Ini adalah 

manifestasi jihad lewat perkataan, jihad melalui wawasan dan ekspresi yang dapat menumbuhkan 

pemahaman spiritual dan intelektual. Dalam kaitan yang sama, (Faozan 2020) juga berpendapat bahwa 

jihad yang sesungguhnya adalah pengendalian diri secara moral, bukan tindakan menyerang di dunia 

maya. Pemahaman ini menjadi krusial di era media sosial yang seringkali penuh agresi. Berusaha 

menahan diri dari ujaran kebencian dan berita bohong adalah wujud jihad di zaman sekarang. 

Pemahaman digital yang didasari etika berperan sebagai tameng utama untuk melindungi masyarakat 

dari pengaruh ideologi serta kekerasan verbal yang terselubung dalam percakapan keagamaan. 

Propaganda digital tak sekadar menyebarkan gagasan ekstrem, namun juga membentuk cara 

berpikir serta kepercayaan publik. Pembelokan arti jihad adalah dampak dari jalinan kompleks antara 

teknologi, emosi, dan pandangan dunia. Oleh karena itu, jihad masa kini perlu dimengerti sebagai ikhtiar 

memurnikan makna agama dari cengkeraman algoritma, kepentingan modal, serta propaganda. Lewat 

pergulatan moral serta intelektual ini, umat Islam dapat membawa kembali Islam pada esensinya sebagai 

agama ilmu, kasih, serta perdamaian yang universal. 

 

Pelurusan Konsep Jihad untuk Mengurangi Risiko Terorisme 

Upaya meluruskan kembali arti jihad menjadi sangat penting untuk mencegah aksi teror di era 

digital ini (Faozan 2020), jihad hendaknya dimaknai sebagai perjuangan moral dan pengembangan akal 

sehat demi melawan kekerasan ekstrem. Gagasan ini menekankan bahwa pendidikan karakter serta 

kecerdasan merupakan fondasi utama untuk menjauhkan individu dari paham radikal. Dengan kata lain, 

esensi jihad perlu dikembalikan pada makna aslinya, yaitu berjuang melawan kebodohan, masalah 

ekonomi, dan ketidakadilan, bukan memerangi sesama. Dengan demikian, jihad bertransformasi 

menjadi instrumen perdamaian, bukan penyebab konflik. Menurut (Kaslan 2021) distorsi makna jihad 

yang tersebar melalui narasi daring yang memuliakan kesyahidan secara keliru dan menyudutkan pihak 

lain menjadi salah satu pemicu radikalisasi. Oleh sebab itu, perbaikan pemahaman jihad perlu diawali 

dengan dekonstruksi narasi digital yang keliru tersebut. Kesadaran perlu ditumbuhkan bahwa jihad 

bukanlah tindakan heroik untuk melenyapkan "musuh", melainkan perjalanan spiritual. Strategi ini akan 

efektif jika melibatkan sekolah, pemuka agama, serta komunitas daring yang aktif dalam mengoreksi 

makna jihad melalui edukasi digital yang beretika. Sayangnya, algoritma yang digunakan oleh otoritas 

keagamaan sering kali lebih mengutamakan pendakwah yang bermain dengan emosi daripada yang 

menyuarakan nalar. Karena itu, meluruskan makna jihad tidak cukup hanya melalui ceramah atau 

regulasi, tetapi juga intervensi algoritma. Pemerintah, platform digital, dan masyarakat perlu bersinergi 

memastikan konten moderat dan edukatif lebih mendominasi media sosial dibandingkan konten radikal. 

Dengan begitu, jihad dapat dipahami sebagai perjuangan yang rasional dan konstruktif, bukan emosional 

dan destruktif. 

Memahami ulang arti jihad berarti menempatkan kembali ayat-ayat tentang perang dalam 

konteks historisnya. Perintah berperang dalam Islam sebenarnya adalah untuk mempertahankan diri, 

bukan untuk memulai agresi. Interpretasi yang memperhatikan konteks serta sejarah Islam menjadi 

sangat krusial agar umat tidak memiliki pandangan yang terlalu idealis tentang jihad dalam bentuk 

militer. Ini adalah contoh jihad secara intelektual yang dapat melawan propaganda kaum radikal. Selain 

melalui penafsiran, pemahaman baru tentang jihad harus ditanamkan melalui pendidikan sejak dini. 

Dakwah lewat media digital seharusnya mampu memicu pemikiran kritis di kalangan anak muda 

Muslim sehingga mereka kebal terhadap manipulasi ideologi. Pendidikan agama Islam perlu 

menekankan pengembangan kemampuan berpikir kritis, empati, dan literasi media supaya generasi 

muda tidak mudah terprovokasi oleh propaganda. Dengan begitu, jihad akan dipahami sebagai 

kewajiban sosial untuk memperbaiki diri dan masyarakat, bukan sebagai justifikasi untuk tindak 

kekerasan. 

Metode dakwah partisipatif sangat mungkin berperan besar dalam menyebarkan pandangan 

tentang jihad yang penuh kedamaian. (Fatimah 2025) berpendapat bahwa ruang digital partisipatif pun 

dapat menunjang kontrapropaganda asalkan didasari perbincangan etis. Ruang digital tak boleh dijauhi, 

namun justru digunakan kembali sebagai wadah dakwah progresif. Lewat kolaborasi antar komunitas, 

konten yang bersifat mendidik dan spiritual mampu menggantikan narasi radikal yang menyesatkan. Ini 

wujud jihad modern yang memakai teknologi demi peningkatan kesadaran, bukan penyebaran 

kebencian. (Sari and Syauqillah 2022) mengingatkan bahwa hoaks berbau agama lebih cepat menyebar 

ketimbang klarifikasi. Karena itu, uraian yang tepat tentang konsep jihad butuh pendekatan komunikatif 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 4 Januari 2026, 1855-1863 1862 

 

dan visual yang menarik supaya pesan moderat bisa sepopuler pesan ekstrem. Strategi ini dikenal 

sebagai desain kontra-naratif, yaitu produksi konten damai dengan balutan estetika digital serta narasi 

yang kuat, sehingga mampu menyaingi daya pikat propaganda radikal. (Mubarok and Sunarto 2024) 

juga menyoroti pentingnya sosok “ulama digital” yang sanggup menyatukan otoritas ilmu pengetahuan 

dan kepiawaian komunikasi daring. Masa depan moderasi agama sangat bergantung pada generasi muda 

yang berintegritas dan adaptif terhadap budaya digital. Hal ini memperlihatkan bahwa pembenahan 

pandangan jihad tak bisa hanya diserahkan pada ulama konvensional. Dibutuhkan dai serta intelektual 

muda yang melek teknologi, cakap berbahasa generasi digital, dan menghasilkan konten yang 

menanamkan nilai-nilai jihad yang damai, empatik, dan progresif. Dalam ranah kebijakan publik, 

(Suryanatha, Selvia, and Ayu 2023) mengusulkan kolaborasi antara pemerintah dan komunitas daring 

untuk mewujudkan ekosistem digital yang moderat. Mereka menegaskan bahwa upaya pencegahan 

radikalisasi wajib memadukan regulasi digital dengan pendidikan moral. Regulasi tanpa pendidikan 

akan sia-sia, begitu pula pendidikan tanpa ruang digital yang aman. Karena itu, kebijakan yang bertujuan 

meluruskan pandangan tentang jihad haruslah komprehensif, melibatkan teknologi, pendidikan, dan 

nilai-nilai keislaman yang humanis.  

Meluruskan pemahaman tentang jihad juga termasuk dalam esensi jihad itu sendiri, yang dikenal 

sebagai jihad bil kalam (perjuangan melalui ilmu). Cara paling ampuh untuk berjihad saat ini adalah 

melalui pendidikan dan penyadaran. Hal ini mengandung arti bahwa melawan ketidaktahuan, berita 

bohong, dan paham radikal dengan ilmu pengetahuan adalah bentuk jihad yang paling utama di era 

modern. Dengan menjernihkan makna jihad, umat Muslim tidak hanya menangkal terorisme, tetapi juga 

memantapkan citra Islam sebagai agama yang membawa kedamaian serta kemajuan bagi dunia.  

 

4. KESIMPULAN 

Penyimpangan arti jihad muncul karena reduksi makna jihad menjadi tindakan kekerasan, 

terutama melalui penyebaran propaganda digital oleh kelompok radikal. Dalam tradisi Islam, jihad 

terdiri dari perjuangan moral, spiritual, dan sosial untuk menegakkan nilai-nilai baik serta memperbaiki 

diri dan masyarakat. Namun, dalam konteks digital, makna ini dimanipulasi melalui narasi emosional, 

gambar heroik, dan algoritma media sosial yang memperkuat pesan ekstrem, sehingga banyak generasi 

muda menjadi rentan terhadap radikalisasi. Perbedaan utama antara pengertian jihad dalam Islam dan 

kelompok radikal terletak pada orientasi moral: Islam menekankan pada kemaslahatan, sedangkan 

kelompok ekstrem menganggapnya sebagai pembenaran untuk kekerasan. Dari analisis ini, penting 

untuk mengambil langkah-langkah strategis dalam mengoreksi makna jihad di era digital. Koreksi ini 

dapat dilakukan dengan meningkatkan literasi keagamaan dan digital, menyediakan isi keagamaan yang 

moderat dengan pendekatan visual yang menarik, serta memperkuat peran pendakwah muda yang 

memahami budaya digital. Kerjasama antara lembaga pendidikan, pemerintah, dan komunitas digital 

juga sangat penting untuk menciptakan ruang online yang aman dan mendukung penyebaran 

pemahaman agama yang seimbang. Strategi-strategi ini dapat menjadi dasar dalam membentuk 

pemahaman jihad yang sesuai dengan nilai kemanusiaan, sehingga berkontribusi pada upaya 

pencegahan radikalisasi dan terorisme di Indonesia. Temuan ini sejalan dengan berbagai penelitian 

terdahulu di konteks global yang menunjukkan bahwa distorsi makna agama melalui media digital 

merupakan fenomena lintas wilayah, sehingga pelurusan konsep jihad berbasis literasi keagamaan dan 

digital menjadi kebutuhan universal dalam menghadapi ekstremisme kontemporer 

 

5. REFERENCES 

 Afrizal, Farit. 2025. “Internet Dan Dakwah Jihadis : Propaganda Dan Radikalisasi Perspektif 
Komunikasi Radikal Dan Mediatized Jihad.” Ad-Da’wah Jurnal Dakwah, Komunikasi Dan 
Penyiaran 23(1): 43. 

Ahyar, Muzayyin. 2019. “Aksi Bela Islam : Islamic Clicktivism And The New Authority Of Religious 
Propaganda In The Millennial Age In Indonesia.” Indonesian Journal Of Islam And Muslim 
Societies 9(1): 2–3. 

Ariza, Fauziah Nur, And M Fahri Harahap. 2025. “Pendekatan Kontekstual Dalam Memahami Ayat-
Ayat Jihad : Analisis Pemikiran Mufassir Kontemporer Terhadap Isu Kekerasan Dan Perdamaian.” 
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum 3(4): 3487–88. 

Aziz, Abdul, Ade Dedi Rohayana, Ali Amin Isfandiar, Amat Zuhri, Hasan Suaidi, Maghfur, And 



Musoffa Basyir. 2013. Jihad Kontekstual. Pertama. Ed. Musoffa Basyir. Pekalongan: Stain 
Pekalongan Press. Http://Repository.Uingusdur.Ac.Id/232/1/Jihad Dalam Perspektif 
Fundamentalisme_Jihad Kontekstual.Pdf. 

Dhora, Sony Tian, Ofi Hidayat, M. Tahir, Andi Asy’hary J. Arsyad, And Ahmad Khairul Nuzuli. 2023. 
“Dakwah Islam Di Era Digital: Budaya Baru ‘E-Jihad’ Atau Latah Bersosial Media.” Al Qalam: 
Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan 17(1): 315. 

Faozan, Ahmad. 2020. “Pursuing Peace Through Moral Messages Of Jihad : A Way Forward Against 
Misconceptions Of Virtual Jihad.” Sunan Kalijaga 3(1): 46. 

Fatimah, Siti. 2025. “Transformasi Ruang Publik Digital: Tantangan Sosial Dan Konstitusional Dalam 
Demokrasi Era Media Baru.” Cakrawala: Jurnal Litbang Kebijakan 19(1): 80. 

Hilma, Qurratul, Anisa Salsabila, And Resti Chairunnisa Devara. 2015. “Islam Terhadap Distorsi 
Analisis Yuridis Hukum Makna Ayat Tahkim.” Jalan Damai 1(5): 62. 

Ismail, Muhammad, La Ode Ismail Ahmad, Makmur, And Muh. Ilham Usman. 2023. “Reaktualisasi 
Jihad Perspektif Hadis Dalam Konteks Ke-Indonesiaan.” Pappasang: Jurnal Studi Alquran-Hadis 
Dan Pemikiran Islam 5(2): 312. 

Karim, Abdul, And Firdaus Wajdi. 2019. “Propaganda And Da’wah In Digital Era (A Case Of Hoax 
Cyber-Bullying Against Ulama).” Karsa: Journal Of Social And Islamic Culture 27(1): 174. 
Doi:10.19105/Karsa.V27i1.1921. 

Kaslan, Umi Nur Zahidah Binti Mohd. 2021. “Contestation Of Jihad And Social Media Narrative: A 
Case Study Of Isis.” : 3. 

Mubarok, Akbar Rizquni, And Sunarto Sunarto. 2024. “Moderasi Beragama Di Era Digital : Tantangan 
Dan Peluang.” Journal Of Islamic Communication Studies (Jicos) 2(1): 9. 

Sari, Hanny Purnama, And Muhammad Syauqillah. 2022. “The Role Of Translation In Isis Propaganda : 
International Online Radicalization Methods And Its Influence On Extremism In Indonesia.” 4(4): 
330. 

Schmidt, Leonie. 2021. “Aesthetics Of Authority: ‘Islam Nusantara’ And Islamic ‘Radicalism’ In 
Indonesian Film And Social Media.” Religion 51(2): 247. Doi:10.1080/0048721x.2020.1868387. 

Suhendra, And Feny Selly Pratiwi. 2024. “Peran Komunikasi Digital Dalam Pembentukan Opini 
Publik : Studi Kasus Media Sosial.” Iapa | Universitas Sriwijaya Prosiding: Resiliensi Indonesia 
Dalam Pusaran Disrupsi Global: 302–3. 

Suryanatha, Ida Bagus, Fitriana Selvia, And Katriani Puspita Ayu. 2023. “Millennial Jihad In The 
Digital Age Recruitment Among The Millenial Generation.” Digital Muslim Review 1(2): 139. 

 


