
 

 

Validitas Sanad dalam Penetapan Hukum Islam : Aplikasi Teori Jarh wa 

Ta’dil 

 
Muh Farhan Mubarak1*, La Ode Ismail Ahmad2 
   

1Dirasah Islamiyah, UIN Alauddin Makassar 
2Dirasah Islamiyah, UIN Alauddin Makassar 

  
1muhfarhanmubarak25@gmail.com , 2laode.ismail@uin-alauddin.ac.id 

 

 
A B S T R A K 

Penelitian ini mengkaji secara komprehensif ilmu Al-Jarh wa At-Ta'dil sebagai 

disiplin ilmu fundamental dalam studi hadis. Ilmu ini sangat esensial karena 

hadis, sebagai sumber hukum Islam kedua setelah Al-Qur'an, menuntut validitas 

sanad (rantai perawi) dan matan (isi hadis) yang ketat, dimana keabsahan suatu 

hadis shahih bergantung pada kualitas perawi yang adil (berintegritas) dan 

dhabith (kuat daya ingatnya). Al-Jarh adalah penilaian negatif terhadap perawi 

yang menyebabkan riwayatnya lemah atau tertolak, sedangkan At-Ta'dil adalah 

penilaian positif yang menyebabkan riwayatnya dapat diterima. Secara 

keseluruhan, ilmu Al-Jarh wa At-Ta'dil adalah alat untuk meneliti kondisi 

perawi melalui kaidah-kaidah khusus, yang telah dipraktikkan sejak masa awal 

Islam untuk menjaga kemurnian syariat. Metode penelitian yang digunakan 

adalah studi pustaka (library research) kualitatif, dengan menganalisis literatur 

ilmiah terkait. Hasil pembahasan mencakup: (1) Definisi dan urgensi Jarh wa 

Ta'dil dalam menentukan kualitas hadis; (2) Stratifikasi (tingkatan) lafal Jarh 

dan Ta'dil (masing-masing enam tingkatan) yang digunakan untuk 

mengklasifikasikan perawi dari yang paling tsiqa (terpercaya) hingga yang 

paling kadzdzab (pendusta); dan (3) Analisis terhadap pertentangan (khilafiyah) 

ulama dalam menilai perawi. Dalam menghadapi pertentangan, pendapat 

jumhur ulama mendahulukan Jarh daripada Ta'dil, karena pihak yang menjarh 

dianggap memiliki kecermatan lebih dalam mengungkap kelemahan perawi. 

Ilmu ini berfungsi untuk menetapkan apakah periwayatan seorang perawi dapat 

diterima sebagai hujjah (argumen hukum) atau harus ditolak seluruhnya. 
A B S T R A C T 

This research comprehensively examines the discipline of 'Ilm al-Jarh wa al-

Ta'dil (Science of Discrediting and Vindicating) as a fundamental science in 

Hadith studies. This discipline is essential because the Hadith, as the second source of Islamic law after the Qur'an, 

necessitates strict validation of both the sanad (chain of narrators) and the matn (text of the Hadith). The 

authenticity of a sound (sahih) Hadith depends on the quality of its narrators, who must be 'adil (possessing 

integrity) and dhabith (having strong memory or accuracy). Al-Jarh is the negative critique of a narrator that 

leads to the rejection or weakening of their narration, while Al-Ta'dil is the positive evaluation that makes the 

narration acceptable. Overall, 'Ilm al-Jarh wa al-Ta'dil serves as a specialized tool for scrutinizing the condition 

of narrators through specific criteria, a practice established since the early days of Islam to preserve the purity of 

the Shari'ah. The research method employed is qualitative library research, based on the analysis of relevant 

scholarly literature. The findings include: (1) The definition and urgency of Jarh wa Ta'dil in determining the 

quality of Hadith; (2) The stratification (levels) of Jarh and Ta'dil terminology (each having six levels) used to 

classify narrators from the most tsiqa (trustworthy) to the most kadhdhab (liar); and (3) An analysis of the 

scholarly disagreements (khilafiyah) regarding narrator assessments. When confronting such disagreements, the 

consensus (jumhur) of scholars prioritizes Jarh over Ta'dil, arguing that the critic is generally more meticulous 

in revealing a narrator's hidden flaws. This science functions to definitively establish whether a narrator's 

transmission can be accepted as a hujjah (legal argument) or must be entirely rejected. 

 

 

 

A R T I C L E   I N F O 
 
Article history: 
Received 1 Januari 2026 

Revised 15 Januari 2026 

Accepted 25 Januari 2026 
Available online 30 Januari 2026 

 
Kata Kunci: 
Validitas Sanad, Al-Jarh wa At-

Ta'dil, Hukum Islam, Aplikasi 
Teori  

Keywords: 

Sanad Validity, Al-jarh wa At-

Ta'dil, Islamic Law, Theoritical 

Aplication  

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by 
Universitas Garut. 

mailto:1muhfarhanmubarak25@gmail.com
mailto:2laode.ismail@uin-alauddin.ac.id


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1810-1817 1811 
 

PENDAHULUAN 

Dalam kajian hadis terdapat ilmu yang disebut jarah wa ta'dil, yaitu ilmu yang mempelajari 

kekurangan dan kegagalan orang yang menyampaikan hadis atau informasi dari Rasulullah, sehingga 

dari ilmunya kita dapat menentukan apakah informasi hadis tersebut shahih dan tidak. Dalam kajian 

Hadis, Sanad dan Matan merupakan dua unsur penting yang menentukan eksistensi dan kualitas Hadis 

sebagai sumber otoritas ajaran Nabi Muhammad SAW. Kedua unsur ini begitu penting dan berkaitan 

erat sehingga ketiadaan unsur yang lain akan mempengaruhi bahkan merusak keberadaan dan kualitas 

hadis. Oleh karena itu, berita tanpa sanad tidak bisa disebut hadis, begitu pula sebaliknya, matan sangat 

memerlukan adanya sanad. Dari segi kualitas, hadis shahih menurut Ibnu Shalah adalah hadis yang 

sanadnya bersambung, diriwayatkan oleh orang-orang yang berwatak adil, dlabit, hadis bukan syad dan 

tidak mengandung cacat. Berbicara tentang sanad maka ilmu jarh wa ta’dil merupakan ilmu yang 

penting dalam menilai apakah Rijal dalam sanad tersebut mengandung kecacatan atau tidak oleh karena 

itu akan dipaparkan tentang jarh wa ta’dil yang membahas tentang definisi, urgensi, stratifikasi serta 

pertentangan (khilafiyah) antara al-Jarh dan al-Ta’dil dan penyelesaian dalam perdebatan serta 

penilaian.  

Hadis-hadis atau sunnah Rasulullah SAW merupakan pedoman kedua bagi umat Islam setelah 

Al-Qur’an. Kehidupan umat Islam tidak dilepaskan dari peran hadis, seperti halnya Al-Qur’an. Karena 

dari dengan bantuan hadis-hadis Rasulullah SAW Umat Islam dapat memahami kandungan AlQur’an. 

Disamping hadis juga sumber utama bagi perkara-perkara yang tidak didapat di dalam al-Qur’an. 

dimana hadis yang sampai kepada kita saat dalam dalam bentuk kitab-kitab hadis saat ini dalam bentuk 

kitab-kitab yang sudah tercetak, baik kutub as-sittah, kutub at-tis’ah, atau kitab-kitab hadis lainnya yang 

berjumlah ratusan telah melewati proses dalam waktu yang lama dan seleksi yang ketat. Selain itu, 

keberadaan hadis-hadis yang sudah terhimpun oleh para ulama hadis tidak seluruhnya dapat dijadikan 

hujjah dan diamalkan dan Perlu adanya sebuah penelitian. Penelitian tersebut mencakup kedua sisi 

hadis, yaitu sisi matan atau isi hadis dan sisi rawi atau sanad hadis. Menginjak abad ke-19, pertanyaan 

tentang autentisitas, originalitas, authorship, asal-muasal keakuratan serta kebenaran hadis muncul dan 

menjadi isu pokok dalam studi Islam, khususnya yang menyangkut hukum Islam. Banyak sarjana 

muslim maupun barat yang mengajukan kritik terhadap hal-hal tersebut). 

Maka dalam perjalanan panjang, hadis-hadis Nabi telah diriwayatkan oleh para sahabat secara 

perorangan maupun keleompok sahabat dari satu generasi ke generasi setelahnya sampai pada 

pengumpul(mukharrij) hadis. Dikethaui bahwa hadis yang diriwayatkan secara perorangan, meskipun 

hanya pada salah satu tingkatan (tabaqah) sanadnya disebut dengan hadis ahad, yaitu hadis yang dalam 

satu atau lebih tingkatan (tabaqah) sanadnya hanya diriwayatkan oleh satu atau dua orang saja sehingga 

tidak memenuhi salah satu syarat-syarat hadis mutawatir. Sebagaimana yang dikutip oleh Muvid, bahwa 

dalam memahami hadits tidak cukup hanya langsung kepada matan hadits (subtansi)-nya, namun juga 

harus kepada perawinya karena ia adalah penyampai dari sumber primer hadits itu sendiri yakni 

Rasulullah saw. 

Kritikan para periwayat hadis itu tidak hanya berkenaan dengan hal-hal yang terpuji saja tetapi 

juga mengenai hal-hal yang tercela. Hal-hal dapat dikemukakan untuk dijadikan pertimbangan dalam 

hubungannya dengan dapat atau tidak diterimanya riwayat hadis yang mereka riwayatkan. Melalui 

kajian ilmu jahr wa alta’dil ini besar harapan umat Islam bisa lebih objektif dalam mempelajari, 

memahami dan menilai tentang sebuah hadits untuk benar-benar bisa dijadikan hujjah secara shahih. 

 

METODOLOGI PENELITIAN 
Metode ini menggunakan studi pustaka (library research), yaitu metode pengumpulan informasi 

dengan memahami dan mempelajari teori-teori literatur ilmiah. Studi pustaka mempunyai empat tahap, 

yaitu menyiapkan peralatan yang diperlukan, menyiapkan bibliografi, mengatur waktu, dan membaca 

atau mencatat bahan penelitian. Pengumpulan data ini menggunakan metode untuk mencari dan 

membangun sumber dari berbagai sumber seperti buku, jurnal dan penelitian yang sudah dilakukan. 

Bahan pustaka yang diperoleh dari berbagai sumber dianalisis secara kritis dan harus komprehensif 

untuk mendukung proposisi dan gagasannya. Dalam hal ini penulis menggunakan penelitian kualitatif 

berupa studi pustaka. Oleh karena itu, dalam penyampaiannya peneliti akan memaparkan hasil temuan 

yang terdapat dalam jurnal-jurnal ilmiah yang menggambarkan tentang “Al Jarh wa Al-Ta'dil". 

 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1810-1817 1812 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

4.1 Seputar Jarh wa Ta'dil  

 Secara ilmu bahasa, kata al-jarḥ adalah kata yang terambil dari bahasa Arab yang terdiri dari 

kumpulan huruf-huruf Arab, yang terdiri dari huruf ج, dan ا. Menurut ahli bahasa ketika huruf ج dari 

kata ا ه dibaca fatḥah maka dapat berarti memberi luka atau melukai bagian tubuh dengan pedang1, 

sedangkan apabila huruf ج dibaca ḍammah maka dapat berarti nama bagi luka itu sendiri seakan-akan 

luka itu sudah terjadi dan melakat. Akan tetapi, menurut sebagian ahli bahasa apabila جdibaca ḍammah, 

berarti melukai badan dengan besi atau sejenisnya, sedangkan apabila جdibaca fatḥah berati melukai 

dengan menggunakan lisan, dengan kata lain hal ini bersifat konkret. Al-Jarh, terlihatnya sifat pada 

ulama rāwi yang dapat menjatuhkan keadilannya dan merusak hafalan dan ingatannya, sehingga 

menyebabkan gugur riwayatnya atau melemahkannya sehingga kemudian ditolak. Al-Jarh, mensifati 

rāwi Hadis dengan sesuatu yang melemahkan riwayatnya sehingga tertolak.2 

Al-Jarh, kecacatan pada rāwi Hadis disebabkan oleh semua yang dapat merusak keadilan dan 

kedhabitahan rāwi. Al-Tajrīh menyifati ulama rāwi dengan sifat-sifat yang membawa konsekuensi 

penilaian lemah atas riwayatnya atau tidak diterima. Menunjukkan sifat-sifat cela rawi sehingga 

mengangkat atau mencacatkan ‘adalah atau keḍabitan-nya.3 

Sebagian ulama menyamakan penggunaan kata al-jarh dan al-tajrīh, dan sebagian ulama lagi 

membedakan penggunaannya dengan alasan bahwa al-jarh berkonotasi tidak mencari-cari cela ulama, 

yang biasanya telah tampak pada diri ulama. Sedang al-tajrīh berkonotasi ada upaya aktif untuk mencari 

dan mengungkap sifat-sifat tercela ulama. Menurut istilah ilmu hadis, kata al-jarḥ berarti menyifati 

seorang perawi dengan sifat yang membuat yang diriwayatkannya menjadi tidak kuat atau menjadi 

lemah atau bahkan menkadikan riwayatnya tertolak. Sehubungan dengan hal ini, perawi yang disifati 

tidak kuat maka perawi tersebut dihukumi jujur tapi memiliki kualitas hafalan yang tidak kuat. Riyawat 

ini bisa menjadi kuat jika ditemukan riwayat lain yang mendukung riwayatnya.4 

Berdasarkan uraian di atas, al-jarḥ wa al-ta’dīl merupakan ilmu yang mempelajari tentang 

kondisi seorang perawi, baik kualitas keilmuan perawi tersebut ataupun kepribadian pribadi tersebut. al-

jarh wa al-ta‘dīl pada dasarnya telah dimulai sejak zaman Rasulullah saw., hal tersebut dapat diliat dari 

hadis yang diriwayatkan oleh al-Bukhārī yang disampaikan oleh ‘Āisyah Sedangkan pada masa sahabat, 

kegiatan al-jarḥ wa al-ta’dīl dilakukan dengan cara menghadirkan saksi terhadap riwayat yang 

disampaikan. Sedangkan pada masa tabī‘īn kegiatan al-jarḥwa al-ta’dīl dilakukan dengan cara 

penekanan terhadap penggunaan sanad dalam menyampaikan riwayat karena terjadinya gejolak politik 

serta pada masa ini, sebuah riwayat akan diterima jika berasal dari perawi yang ‘adl dan ḍābiṭ.. Adapun 

pada masa berikutnya kegiatan al-jarḥ wa al-ta’dīl dilakukan begitu intensif, seorang kritikus 

memberikan penilaian terhadap perawi tertentu. 

Lawan dari kata al-jarh adalah atta’dil. Kata at-ta’dil adalah bentuk masdar dari kata 'ad-dalla-

ya’dulu-ta’dillun” yang berarti mengemukakan sifat-sifat adil yang dimiliki oleh seseorang. Artinya, 

membersihkan dan mensucikan perawi dan menetapkan bahwa ia adil dan dhabit. Ta’dīl menurut bahasa 

adalah kelurusan dan kejujuran yang ada pada diri seseorang. Sebagaimana kata al-jarḥ, kata alta‘dīl 

juga diambil dari bahasa Arab yang terdiri dari huruf  ع , د dan  ل yang dapat berarti suatu yang terdapat 

dalam hati bahwa dia adalah sesuatu yang lurus. Namun dalam hal ini, orang yang ‘adl adalah orang 

yang kesaksiannya diterima. Ta‘dīl pada diri seseorang adalah menilainya positif, sedangkan menurut 

istilah ilmu hadis, kata ta‘dīl berarti menyifati seorang perawi dengan sifat yang menjadikan riwayatnya 

dapat diterima. Sehubungan dengan hal ini, periwayat yang diterima riwayatnya tidak terlepas dari salah 

satu dari dua hukum, yakni diterima riwayatnya dengan status ṡaḥīḥ li ẓātih atau ḥasan li ẓātih. 

Beberapa pendapat tentang ta’dīl secara terminologi: Al-ta’dīl adalah mensifati si perawi 

dengan sifat-sifat yang dengan karenanya orang memandangnya adil, yang menjadi puncak penerimaan 

 
1 al-Anṡārī, Muḥammad bin Mukrim bin ‘Alī Abu al-Fadl Jamal al-Din Ibn Manzur, Lisan Al-'Arab. (Juz 2, Cet. 

III: Beirut: Dar Sadr, 1414), 422. 

2 Budi Suhartawan, "Memahami Konsep Metodologi Al-Jarh wa Ta'dil", Dirayah: Jurnal Ilmu Hadis 4, No. 2 

Juni (2024): 192-193.  

3 Noor Sulaiman, Antologi Ilmu Hadis. (Cet. II; Jakarta: Gaung Persada Press, 2009), 176. 

4 Budi Suhartawan, "Memahami Konsep Metodologi Al-Jarh wa Ta'dil", Dirayah: Jurnal Ilmu Hadis 4, No. 2 

Juni (2024): 193. 
 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1810-1817 1813 
 

riwayatnya. Al-ta’dil adalah orang yang tidak tampak padanya sifat-sifat yang dapat merusak agama dan 

perangainya, sehingga berita dan kesaksiannya dapat diterima sebagai suatu kebenaran. Al-ta’dīl 

pensifatan rāwi dengan sifat-sifat yang mensucikannya sehingga nampak keadilannya dan riwayatnya 

diterima. Al-ta’dīl, mengungkapkan sifat-sifat yang bersih yang ada pada periwayat, sehingga tampak 

jelas keadilan perawi itu dan karenanya, riwayat yang disampaikannya dapat diterima. Menilai bersih 

terhadap seorang rawi dan menghukuminya bahwa ia adil atau ḍabit.5 

Dari definisi di atas dapat dismpulkan bahwa ilmu Al-Jarh wat-Ta'dil adalah  

ilmu yang menerangkan tentang cacat-cacat yang dihadapkan kepada para perawi dan tentang 

penta'dilannya (memandang lurus perangai para perawi) dengan memakai katakata yang khusus dan 

untuk menerima atau menolak riwayat mereka.  

Para ulama menganjurkan untuk melakukan jarh dan ta'dil, dan tidak menganggap hal itu 

sebagai perbuatan ghibah yang terlarang; diantaranya berdasarkan dalil-dalil berikut : 

- Sabda Rasulullah shallallaahu'alaihi wasallam kepada seorang laki-laki : “(Dan) itu seburuk-

buruk saudara di tengah-tengah keluarganya”. (HR. Bukhari). 

- Sabda Rasulullah shallallaahu 'alaihi wasallam kepada Fathimah binti Qais yang menanyakan 

tentang Mu'awiyyah bin Abi Sufyan dan Abu Jahm yang tengah melamarnya : “Adapun Abu Jahm, dia 

tidak pernah meletakkan tongkat dari pundaknya (suka memukul), sedangkan Mu'awiyyah seorang yang 

miskin tidak mempunyai harta” (HR. Muslim).  

Dua hadits di atas merupakan dalil Al-Jarh dalam rangkan nasihat dan kemaslahatan. Adapun 

At-Tadil, salah satunya berdasarkan hadits: Rasulullah shallallaahu'alaihi wasallam bersabda: “Sebaik-

baik hamba Allah adalah Khalid bin Walid, salah satu pedang diantara pedang-pedang Allah” (HR. 

Ahmad dan Tirmidzi dari Abi Hurairah radliyallaahu 'anhu).6 

Oleh karena itu, para ulama membolehkan Al-Jarh wat-Ta'dil untuk menjaga syari'at/agama ini, 

bukan untuk mencela manusia. Dan sebagaimana dibolehkan Jarh dalam persaksian, maka pada perawi 

pun juga diperbolehkan; bahkan memperteguh dan mencari kebenaran dalam masalah agama lebih 

utama daripada masalah hak dan harta. 

Ilmu al-jarh wa al-ta’dil adalah ilmu yang membahas tentang kaidah-kaidah penjarh-an 

(penilaian buruk) dan penta’dilan (penilaian baik) terhadap para perawi. Ilmu aljarh wa al-ta’dil sangat 

penting untuk mengetahui kualitas perawi hadis yang bisa berefek kepada kualitas hadis. 

 

4.2 Kegunaan Jarh wa Ta'dil 

Ilmu jarh wa al-ta'dil sangat berguna untuk menentukan kualitas perawi dan nilai hadisnya. 

Membahas sanad terlebih dahulu harus mempelajari kaidah-kaidah ilmu jarh wa al-ta'dil yang telah 

banyak dipakai para ahli, mengetahui syarat-syarat perawi yang dapat diterima, cara menetapkan 

keadilan dan kedhabitan perawi dan hal-hal lain yang berhubungan dengan bahasan ini. Seseorang tidak 

akan dapat memperoleh biografi, jika mereka tidak terlebih dahulu mengetahui kaidah-kadah jarh dan 

ta'dil, maksud dan derajat (tingkatan) istilah yang dipergunakan dalam ilmu ini, dari tingkatan ta'dil yang 

tertinggi sampai pada tingkatan jarh yang paling rendah.7 

Jelasnya ilmu jarh wa ta'dil ini dipergunakan untuk menetapkan apakah periwayatan seorang 

perawi itu bisa diterima atau harus ditolak sama sekali. Apabila seorang perawi "dijarh" oleh para ahli 

sebagai rawi yang cacat, maka periwayatannya harus ditolak. Sebaliknya bila dipuji maka hadisnya bisa 

diterima selama syarat-syarat yang lain dipenuhi. 

Adapun informasi jarh dan ta'dilnya seorang rawi bisa diketahui melalui dua:8 

a. Popularitas para perawi di kalangan para ahli ilmu bahwa mereka dikenal sebagai orang yang adil, 

atau rawi yang mempunyai 'aib. Bagi yang sudah terkenal dikalangan ahli ilmu tentang keadilannya, 

maka mereka tidak perlu lagi diperbincangkan lagi keadilannya, begitu juga dengan perawi yang 

terkenal dengan kefasikan atau dustanya maka tidak perlu lagi dipersoalkan. 

b. Berdasarkan pujian atau pen-tarjih-an dari rawi lain yang adil. Bila seorang rawi yang adil 

menta'dilkan seorang rawi yang lain yang belum dikenal keadiannya, maka telah dianggap cukup dan 

 
5 Manna al-Qathan, Pengantar Studi Ilmu Hadis, Terj. Mifdhol Abdurrahman. (Cet. IV; Jakarta Timur: Pustaka 

al-Kauthar, 2009), 82. 

6 Muh. Haris Zubaidillah, "Ilmu Jarh Wa Ta'dil", (Osf Preprint, 2018): 5-6. 

7 Mahmud ath-Thahan, Metode Takhrij dan Penelitian Sanad Hadits, (Surabaya: PT Bina Ilmu, 1995), 100. 

8 Munzier Suparta, Ilmu Hadits. (Jakarta : PT Raja Grafindo Persada, 2020), 33. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1810-1817 1814 
 

rawi tersebut bisa menyandang gelar adil dan periwayatannya bisa di terima. Begitu juga dengan rawi 

yang di tarjih. Bila seorang rawi yang mentarjihnya maka periwayatannya menjadi tidak bisa diterima.  

 Sementara orang yang melakukan ta'dil dan tarjih harus memenuhi syarat sebagai berikut: 

berilmu pengetahuan, taqwa, wara', jujur, menjauhi sifat fanatik terhadap golongan dan mengetahui 

ruang lingkup ilmu jarh dan ta'dil ini. 

 

4.3. Tingkatan Jarh wa Ta'dil sebagai Kriteria Perawi Hadis 

Berbicara masalah kualifikasi rawi berarti berbicara mengenai tingkatan ke-siqatan dan ke-jarh-

an seorang rawi. Semua itu ditunjukan untuk memahami keperibadian rawi, baik yang berkaitan dengan 

intelektualtasnya maupun moralitasnya, sehingga penilaian terhadap kedua sifat inilah yang menentukan 

penilaian dari aspek kualitas seorang perawi.9 Sebab sebagaimana diketahui bahwa penelitian sebuah 

hadis tidak bisa dilepaskan dari penelitian terhadap pembawa haditsnya dalam hal ini adalah seorang 

perawi, terutama terkait kredibiltas, integritas, dan validitas. Lima syarat disepakati oleh ulama 

muhadditsin. Dua di antaranya harus dipastikan dalam diri perawi. Syarat tersebut adalah adil dan 

dhabit. Perpaduan antara adil dan dhabit ini biasa disebut sebagai tsiqah. Untuk mengetahui keadilan 

dan kedhabitan seorang perawi, diperlukan tanshih (ketetapan) dari para ulama terhadap perawi tersebut. 

Ketetapan ulama tersebut memiliki berbagai maratib (derajat). Derajat-derajat itu dibagi menurut kata 

yang digunakan untuk memvonis (mentanshih) seorang perawi tersebut. Maka dari itu, diperlukan ilmu 

jarh wa ta’dil untuk mengetahui derajat-derajat tersebut. Secara ringkas, Imam Jalaluddin AsSuyuthi 

merangkum seluruh tingkatan jarh wa ta’dil dari beberapa imam sebelumnya, seperti Ibnu Shalah, Ad-

Dzahabi, Al-Iraqi dan Ibnu Hajar Al-Asqalani. As-Suyuthi merangkum enam tingkatan lafadz jarh dan 

enam tingkatan lafadz ta’dil.10 Berikut enam tingkatan lafadz ta’dil menurut Mahmud Thahan:11  

Pertama, kata-kata yang menunjukkan mubalaghah (intensitas maksimal) yang berbentuk 

af’alut tafdhil dan sejenisnya. Seperti kata-kata أوثق الناس(yang paling tsiqat), نظير له ليس(tiada 

ingannyaband ,)الناس أضبط yang paling dhabith( , dan lain sebagainya).  

Kedua, kata-kata yang mengukuhkan kualitas tsiqat dengan salah satu sifat di antara sekian sifat 

‘adil dan tsiqat, yakni dengan mengulang kata yang sama secara lafal dan makna. Misalnya: ةثق  ثقة ,ثقة 

  .dan lain-lain حافظ ثقة ,مأمون 

Ketiga, kata-kata yang menunjukkan sifat ‘adil yang sekaligus menyiratkan kedhabithan 

seorang perawi tanpa taukid. Misalnya ثقة ضابط، عدل حجة, إمام عدل متقن,, ثبت dan lain-lain. 

Keempat, kata-kata yang menunjukkan sifat ‘adil, tetapi menggunakan kata yang tidak 

menyiratkan kedhabithan. Misalnya مأمون ,لا بأس به, .  صدوق  Namun  pernyataan lâ ba’sa bihi jika 

diucapkan oleh Yahya bin Ma’in, maka artinya tsiqah. Lafal yang tingkatannya setara dengan tingkat 

ini adalah kata-kata yang menunjukkan kejujuran perawi, tapi tidak menunjukkan kedhabithannya. 

Misalnya: الحص  الحديث  .dan lain-lain حلهم الصد , 

Sebagian ulama menyamakan kedua kata itu dengan tingkat keenam. Keenam, kata-kata yang 

sedikit menyiratkan makna tajrih, seperti penyertaan kata-kata di atas dengan kalimat masyi’ah. 

Misalnya شاء  أن صدوق  الله  .dan lain-lain الصواب من ببعيد شيخ، صويلح 

Adapun hadits pada tingkatan pertama hingga ketiga bisa dijadikan hujjah. Sedangkan hadits 

pada tingkatan keempat dan kelima tidak bisa dijadikan hujjah, tetapi haditsnya boleh disampaikan, 

ditulis dan dijadikan i’tibar (dijadikan pendukung dari hadits lain). Hadits pada tingkatan keenam hanya 

bisa dijadikan i’tibar, tidak bisa ditulis atau disampaikan apalagi dijadikan hujjah.12 

Tingkatan lafal jarh, para ulama muhadditsin juga membaginya menjadi enam. Urutan yang 

pertama lebih mendekati ta’dil daripada tingkatan-tingkatan setelahnya. 

Pertama, menyifati perawi dengan sifat-sifat yang menunjukkan kedha’ifannya, akan tetapi 

dekat dengan ta’dil. Misalnya: ليس غيره  بذالك القوي، ليس بحجة، فيه مقال، فيه ضعف أوثق منه .  

Kedua, kata-kata yang menunjukkan penilaian dha’if atas perawi atau kerancuan hafalannya  .

Misalnya: مضطرب الحديث، لا يحتج به ضعوفه (ulama menilainya dha’if ,)ناكيرله م (ia memiliki hadits-hadits 

munkar), ضعيف. atau yang sejenis.  

 
9 Elan Abdurrahman dan Sumarna, Metode Kritik Hadis. (Bandung: Rosda, 2017), 27. 

10 as-Suyuthi, Tadribur Rawi fi Syarh Taqrib An-Nawawi. (Riyadh: Maktabah Riyadh Al-Haditsah, tth), 342-

348. 

11 Mahmud At-Thahan, Metode Takhrij dan Penelitian Sanad Hadits, 189-192. 

12Fatchur Rahman, Ikhtisar Mushthalahul-Hadits, Cet. Ke-1, (Bandung: PT Al-Ma'arif, 1974), h.268. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1810-1817 1815 
 

Ketiga, kata-kata yang menunjukkan bahwa perawi tersebut sangat dha’if. Misalnya:  ،رد حديث

 dan lain-lainضعيف جدا، ليس بشيئ، طرح حديثه لا يكتب حديثه

Keempat, kata-kata yang menunjukkan bahwa seorang perawi tertuduh sebagai pendusta, 

pemalsu, atau yang sejenis. Misalnya: متهم بالكتاب، متهم بالوضع، يسرق الحديث 

Disamakan dengan tingkat ini adalah kata-kata yang menunjukkan ditinggalkan haditsnya. Misalnya: 

 .dan lain-lain متروك، هالك، ليس بثقة

Kelima, jarh dengan kedustaan atau pemalsuan. Misalnya كذاب, وضاع. merupakan kata-kata yang 

menunjukkan mubalaghah tetapi masih lebih ringan daripada tingkatan di bawah. Keenam, kata-kata 

yang menunjukkan mubalaghah dalam hal jarh. Misalnya:   أكذب الناس، ركن الكذبdan lain-lain. 

Para perawi yang dinilai dengan tingkatan pertama dan kedua, haditsnya tidak boleh dijadikan 

sebagai hujjah. Tetapi hadits ini bisa digunakan sebagai i’tibar. Sedangkan perawi yang tergolong 

tingkatan tiga hingga enam, tidak bisa dijadikan itibar, apalagi untuk disampaikan dan dijadikan 

hujjah.13 

Ternyata dalam hal, jarh wa’ ta’dil terjadinya pertentangan komentar mengenai Jarh wa Ta’dil. 

Diantara para ulama muhaddisin terkadang terjadi pertentangan dalam memberi komentar terhadap 

perawi hadis. Antara yang satu dan yang lainnya berbeda pendapat dalam mentajrih maupun 

menta'dilkannya. Hal tersebut menjadi sebuah permasalahan yang baru, sehingga apabila dilihat dari 

sudut pandang permasalahan tersebut maka para ulama membaginya kedalam dua kategori 

pertentangan. Pertama, pertentangan ulama dapat diketahui sabab musababnya dan kedua, pertentangan 

ulama itu tidak diketahui sabab musababnya. Adapun yang diketahui sabab musababnya biasanya terjadi 

ketika sebagian ulama mengenal salah seorang perawi ketika ia masih dalam keadaan fasik, sehingga 

para ulama tersebut mentajrih perawi hadis tersebut. Namun sebagian ulama yang lain mengenal perawi 

itu setelah bertaubat, sehingga para ulama tersebut menta'dilnya. Terkadang ada juga para ulama yang 

mengenal para perawi sebagai seorang yang hafalannya lemah sehingga ia mentajrihnya, sementara 

ulama lainnya mengenal seorang perawi tersebut sebagai orang yang dhabit maka mereka menta'dilnya. 

Terdapat dalam beberapa hal sabab musabab pertentangan para ulama terhadap jarh dan tadilnya 

seseorang perawi yang tidak bisa dikompromikan, maka dalam menentukan mana yang akan 

diunggulkan dalam perbedaan komentar ulama baik yang mentajrih ataupun yang menta’dilkannya 

terdapat beberapa pendapat sebagai berikut:14 

Pertama, Jarh lebih didahulukan daripada Ta'dil meskipun banyak ulama yang menta'dilkannya 

daripada yang mentajrihkannya. Menurut Imam as-Syaukani berpendapat bahwa kategori tersebut 

adalah yang kebanyakan dipakai oleh jumhur ulama, dengan alasan bahwa orang yang mentajrih pasti 

lebih cermat dalam melihat kekurangan yang dimiliki oleh para perawi tersebut sebelum 

menta'dilkannya. 

Kedua, Ta’dil lebih didahulukan daripada Jarh hal ini dikarenakan apabila ulama ahli hadis yang 

menta'dil lebih banyak daripada ulama yang mentajrihnya, karena dengan banyaknya yang 

mengomentari keadilannya maka memperkuat mereka. Namun pendapat tersebut sebagian ditolak 

karena meskipun banyak ulama yang menta'dilnya pasti mereka tidak akan mungkin menta'dil apa yang 

telah ditajrih oleh ulama lain. 

Ketiga, Apabila terdapat Jarh dan Ta'dil saling bertentangan satu sama lain maka tidak bisa 

ditajrihkan salah satunya tanpa adanya penguatan salah satunya. 

Keempat, Ta’dil harus diutamakan daripada Jarh, hal ini dikarenakan ketika seorang pentajrih 

dalam memberikan komentarnya terhadap perawi menggunakan ungkapan yang substansinya bukan 

jarh akan tetapi lebih kearah ta’dil. Sehingga substansi yang didahulukan lebih kearah ta’dil. 

Dengan adanya beberapa pendapat mengenai pertentangan oleh para ulama diatas, dalam 

memberikan komentar jarh dan tadil tersebut menurut Ajaj al-Khatib mengemukakan pendapatnya 

bahwa kategori yang pertamalah yang banyak dipegangi oleh ulama hadis baik golongan mutaqaddimin 

ataupun mutaakhirin. 

 

 

 

 

 
13 https://nu.or.id/ilmu-hadits/mengenalkredibilitas-perawi-hadits-lewat-jarh-dan-tadil-3HLss  

14 M. Haris Zubaidillah, "Ilmu Jarh Wa Ta'dil", (OSF Preprint, 2018), 10-11. 

https://nu.or.id/ilmu-hadits/mengenalkredibilitas-perawi-hadits-lewat-jarh-dan-tadil-3HLss


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1810-1817 1816 
 

4.4 Pertentangan Jarh wa Ta'dil 

Diantara para ulama terkadang terjadi pertentangan pendapat terhadap seorang  

perawi. Ulama yang satu menta'dilkannya sedangkan yang lainnya mentajrihnya. Apabila dipilih 

permasalahan di atas maka dapat dibagi kedalam dua kategori. Pertama, pertentangan ulama itu 

diketahui sebabnya dan kedua pertentangan itu tidak diketahui sebabnya. 

Adapun terhadap kategori yang pertama, sebab-sebab terjadinya: 

1) Terkadang sebagian ulama mengenal seorang perawi, ketika perawi masih fasik, sehingga 

mereka mentarjih (mentajrih) perawi tersebut. Sebagian ulama lainnya mengetahui perawi itu 

setelah ia (perawi etersebut) bertaubat, sehingga mereka menta‟dilkannya. Menurut Ajaj al-

Khatib sebenarnya hal tersebut bukanlah suatu pertentangan artinya jelas yang dimenangkan 

adalah ulama yang menta'dil. 

2) Terkadang pula ada ulama yang mengetahui perawi sebagai orang yang daya  

hafalnya lemah, sehingga mereka mentajrih perawi itu. Sementara ulama yang lainnya 

mengetahui perawi itu sebagai orang yang dhabith, sehingga mereka menta'dilkannya. 

Namun dalam hal sebab-sebab pertentangan ulama mengenai jarh dan ta'dilnya seorang perawi 

yang tidak dapat dikompromikan, maka untuk menentukan mana yang akan diunggulkan apakah 

pendapat ulama yang mentajrih atau yang menta'dil  

terdaapat berbagai pendapat dikalangan ulama hadits, sebagai berikut: 

1) Jarh didahulukan dari ta'dil meskipun ulama yang menta'dilnya lebih banyak dari ulama yang 

mentajrih. Menurut al-Syaukani pendapat ini adalah pendapat jumhur, alasannya orang yang 

mentajrih mempunyai kelebihan mengetahui (cermat) melihat kekurangan perawi yang hal ini 

umumnya tidak dilihat secara jeli oleh orang yang menta'dil 

2) Ta'dil didahulukan dari jarh apabila orang yang menta'dil lebih banyak dari ulama yang 

mentajrih, karena banyaknya yang menta'dil memperkuat keadaan mereka. Pendapat ini 

kemudian ditolak dengan alasan bahwa meskipun ulama yang menta'dil itu banyak, namun 

mereka tidak mungkin akan mau menta'dil sesuatu yang telah ditajrih oleh ulama lain. 

3) Apabila jarh dan ta'dil saling bertentangan maka tidak dapat ditajrihkan salah satunya, kecuali 

ada salah satu yang menguatkannya, dengan demikian terpaksa kitatawaquf dari mengamalkan 

salah satunya sampai diketemukan hal yang menguatkan salah satunya. 

4) Ta'dil harus di dahulukan dari jarh, karena pentarjih dalam mentajrih perawi menggunakan 

ukuran yang bukan substansi jarh, sedangkan menta'dil, kecuali setelah meneliti secara cermat 

persyaratan diterimanya ke'adalahannya seorang perawi. Menurut Ajaz al-Khatib pendapat 

pertamalah yang dipegangi oleh ulama hadits, baik mutaqaddimin maupun mutaakhirin.15 

 

KESIMPULAN 
 Ilmu Al-Jarh wa At-Ta'dil merupakan disiplin ilmu yang sangat fundamental dan penting 

dalam kajian hadis. Inti dari ilmu ini adalah meneliti kondisi, integritas, dan kapasitas daya ingat para 

perawi (rāwī) hadis untuk menentukan keaslian riwayat. Al-Jarh (cela) adalah penetapan sifat tercela 

yang merusak keadilan atau kedhabitahan perawi sehingga riwayatnya ditolak, sementara At-Ta'dil 

(pujian) adalah penetapan sifat positif yang membuat riwayatnya diterima sebagai hujjah. Ilmu ini 

bekerja melalui sistem klasifikasi yang ketat menggunakan enam tingkatan lafal Jarh dan Ta'dil. 

Kegunaannya adalah memastikan bahwa hadis yang dijadikan sumber hukum Islam benar-benar shahih. 

Ketika terjadi pertentangan (khilafiyah) antara ulama yang men-jarh dan men-ta'dil terhadap seorang 

perawi, pendapat mayoritas (jumhur) ulama mengutamakan Jarh (kritik), dengan alasan bahwa pihak 

yang men-jarh dianggap lebih cermat dan teliti dalam mengungkap kelemahan perawi yang mungkin 

tersembunyi. Dengan demikian, ilmu Al-Jarh wa At-Ta'dil berfungsi sebagai mekanisme seleksi yang 

vital untuk menjamin otentisitas ajaran Nabi Muhammad SAW. 
 

 

 

 

 

 
15 Ajaz al-Khatib, 'Ulum al-Hadits Ulumuhu wa Musthalahuhu. (Damaskus: Dar al-Fikr, 1975), 267. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1810-1817 1817 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdurrahman dan Sumarna, Elan. Metode Kritik Hadis. Bandung: Rosda, 2017. 

al-Anṡārī, Muḥammad bin Mukrim bin ‘Alī Abu al-Fadl Jamal al-Din Ibn Manzur. Lisan Al-'Arab. (Juz 

2, Cet. III: Beirut: Dar Sadr, 1414 H. 

al-Khatib, Ajaz. 'Ulum al-Hadits Ulumuhu wa Musthalahuhu. Damaskus: Dar al-Fikr, 1975. 

al-Qathan, Manna. Pengantar Studi Ilmu Hadis, Terj. Mifdhol Abdurrahman. Cet. IV; Jakarta Timur: 

Pustaka al-Kauthar, 2009.. 

as-Suyuthi, Tadribur Rawi fi Syarh Taqrib An-Nawawi. Riyadh: Maktabah Riyadh Al-Haditsah, t.th. 

ath-Thahan Mahmud. Metode Takhrij dan Penelitian Sanad Hadits. Surabaya: PT Bina Ilmu, 1995. 

Budi Suhartawan. "Memahami Konsep Metodologi Al-Jarh wa Ta'dil". Dirayah: Jurnal Ilmu Hadis 4, 

No. 2 Juni (2024): 192-193.  

https://nu.or.id/ilmu-hadits/mengenalkredibilitas-perawi-hadits-lewat-jarh-dan-tadil-3HLss  

Rahman, Fatchur. Ikhtisar Mushthalahul-Hadits. Cet. Ke-1, Bandung: PT Al-Ma'arif, 1974. 

Sulaiman, Noor. Antologi Ilmu Hadis. Cet. II; Jakarta: Gaung Persada Press, 2009. 

Suparta, Munzier. Ilmu Hadits. Jakarta : PT Raja Grafindo Persada, 2020. 

Zubaidillah, Muh. Haris. "Ilmu Jarh Wa Ta'dil". Osf Preprint, (2018): 5-11. 

 

 

https://nu.or.id/ilmu-hadits/mengenalkredibilitas-perawi-hadits-lewat-jarh-dan-tadil-3HLss

