
Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1831-1836  1831 
 

 

 

 

Konsep Makkiyah dan Madaniyah dalam Al-Qur’an: Analisis Konseptual, 

Linguistik, dan Relevansinya bagi Kehidupan Kontemporer 

 
Hardillah1, Muh. Khumaidi Ali2, Awaliyah Musgamy3    

1UIN Alauddin Makassar 
2STAI Al Furqan Makassar 
3UIN Alauddin Makassar 

Hardillah93@gmail.com1,  humaidi_sq@yahoo.com2 , awaliah.musgamy@uin-alauddin.ac.id3  
 

 

ABSTRAK 

Kajian tentang Makkiyah dan Madaniyah merupakan aspek fundamental dari 

‘Ulūm al-Qur’ān, yang memainkan peran penting dalam memahami konteks 

wahyu, karakteristik linguistik, dan tujuan normatif ayat-ayat Al-Qur'an. 

Namun, studi-studi sebelumnya sebagian besar meneliti Makkiyah dan 

Madaniyah secara terfragmentasi, dengan fokus terpisah pada dimensi 

konseptual, linguistik, atau sosial. Artikel ini bertujuan untuk memberikan 

analisis integratif tentang Makkiyah dan Madaniyah dengan menghubungkan 

landasan konseptual, ciri linguistik, dan relevansinya dengan kehidupan 

kontemporer. Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode riset 

pustaka, yang mengacu pada literatur klasik dan kontemporer dalam ‘Ulūm al-

Qur’ān, linguistik Arab, dan studi Al-Qur'an. Temuan menunjukkan bahwa 

Makkiyah dan Madaniyah berfungsi bukan hanya sebagai klasifikasi historis, 

tetapi sebagai kerangka epistemologis yang mencerminkan tahapan dalam 

konstruksi wacana Al-Qur'an—dari pembentukan kesadaran teologis dan moral 

hingga pelembagaan nilai-nilai ini dalam struktur sosial. Dari perspektif 

linguistik, gaya yang berbeda dari ayat-ayat Makkiyah dan Madaniyah 

menunjukkan strategi komunikasi adaptif yang disesuaikan dengan konteks 

sosial audiensnya. Dalam konteks kontemporer, pemahaman integratif tentang 

Makkiyah dan Madaniyah berkontribusi pada pengembangan paradigma keagamaan yang seimbang yang 

menyelaraskan dimensi spiritual dan sosial. Studi ini menggarisbawahi pentingnya Makkiyah dan Madaniyah 

sebagai paradigma hermeneutika untuk interpretasi Al-Qur'an yang kontekstual dan relevan secara sosial. 

 
ABSTRACT  

The study of Makkiyah and Madaniyah constitutes a fundamental aspect of ‘Ulūm al-Qur’ān, playing a crucial 

role in understanding the context of revelation, linguistic characteristics, and the normative purposes of Qur’anic 

verses. However, previous studies have largely examined Makkiyah and Madaniyah in a fragmented manner, 

focusing separately on conceptual, linguistic, or social dimensions. This article aims to provide an integrative 

analysis of Makkiyah and Madaniyah by linking their conceptual foundations, linguistic features, and relevance 

to contemporary life. This study employs a qualitative approach using library research methods, drawing on 

classical and contemporary literature in ‘Ulūm al-Qur’ān, Arabic linguistics, and Qur’anic studies. The findings 

indicate that Makkiyah and Madaniyah function not merely as historical classifications, but as epistemological 

frameworks reflecting stages in the construction of Qur’anic discourse—from the formation of theological and 

moral consciousness to the institutionalization of these values within social structures. From a linguistic 

perspective, the distinct styles of Makkiyah and Madaniyah verses demonstrate an adaptive communicative 

strategy tailored to the social context of their audiences. In contemporary terms, an integrative understanding of 

Makkiyah and Madaniyah contributes to the development of a balanced religious paradigm that harmonizes 

spiritual and social dimensions. This study underscores the significance of Makkiyah and Madaniyah as a 

hermeneutical paradigm for contextual and socially relevant interpretations of the Qur’an 

 

 

A R T I C L E   I N F O 
 
Article history: 
Received 1 Januari 2026 

Revised 15 Januari 2026 

Accepted 25 Januari 2026 
Available online 30 Januari 2026 

 
Kata Kunci: 
Makkiyah, Madaniyah, Qur’anic 

sciences, linguistic analysis, 
contemporary relevance 

 

Keywords: Makkiyah, 

Madaniyah, Qur'anic sciences, 
linguistic analysis, contemporary 

relevance 
 

mailto:Hardillah93@gmail.com1
mailto:humaidi_sq@yahoo.com
mailto:awaliah.musgamy@uin-alauddin.ac.id


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1831-1836 1832 

 
 
PENDAHULUAN 

Al-Qur’an diturunkan secara bertahap selama kurang lebih dua puluh tiga tahun dalam konteks 

sosial, budaya, dan historis yang dinamis. Proses pewahyuan yang gradual tersebut melahirkan 

klasifikasi ayat dan surah ke dalam dua kategori utama, yaitu Makkiyah dan Madaniyah. Klasifikasi ini 

tidak hanya berkaitan dengan aspek waktu dan tempat turunnya wahyu, tetapi juga mencerminkan 

tahapan dakwah Nabi Muhammad SAW serta strategi komunikasi Al-Qur’an dalam merespons 

kebutuhan umat pada setiap fase sejarah (Al-Qattan, 2000; Mustofa & Syarifah, 2024). Dalam kajian 

‘Ulūm al-Qur’ān, pemahaman terhadap Makkiyah dan Madaniyah menempati posisi strategis karena 

berfungsi sebagai perangkat metodologis dalam penafsiran Al-Qur’an. Para ulama klasik seperti al-

Zarkasyi dan al-Suyuthi menegaskan bahwa pengabaian terhadap konteks Makkiyah dan Madaniyah 

berpotensi melahirkan penafsiran yang ahistoris dan kurang proporsional (Al-Suyuthi, 2008). Oleh 

karena itu, Makkiyah dan Madaniyah tidak dapat dipahami sekadar sebagai klasifikasi teknis, melainkan 

sebagai kerangka epistemologis yang membantu mengungkap relasi antara teks wahyu dan realitas 

sosial. 

Selain aspek konseptual, perbedaan Makkiyah dan Madaniyah juga tercermin secara signifikan 

dalam karakteristik kebahasaan ayat-ayat Al-Qur’an. Ayat-ayat Makkiyah umumnya ditandai dengan 

struktur kalimat yang singkat, ritmis, dan emosional, serta berorientasi pada penguatan akidah dan 

kesadaran moral. Sebaliknya, ayat-ayat Madaniyah cenderung menggunakan struktur bahasa yang lebih 

panjang dan argumentatif dengan fokus pada regulasi sosial, hukum, dan pembentukan komunitas 

Muslim (Cahyono & Febriyanti, 2024). Perbedaan ini menunjukkan bahwa bahasa Al-Qur’an bersifat 

kontekstual dan adaptif terhadap situasi dakwah. Dalam konteks kehidupan kontemporer, pemahaman 

Makkiyah dan Madaniyah menjadi semakin relevan. Nilai-nilai universal yang terkandung dalam ayat-

ayat Makkiyah seperti tanggung jawab kolektif dan etika hukum—dapat menjadi landasan normatif 

dalam menghadapi tantangan modernitas, globalisasi, dan pluralitas masyarakat (Ramadhani et al., 

2024; Fazlur Rahman, 1982). 

Meskipun kajian tentang Makkiyah dan Madaniyah telah banyak dilakukan, sebagian besar 

penelitian sebelumnya cenderung menempatkan ketiga dimensi tersebut—konseptual, linguistik, dan 

relevansi sosial—secara terpisah. Akibatnya, potensi Makkiyah dan Madaniyah sebagai kerangka 

analisis integratif dalam memahami pesan Al-Qur’an secara kontekstual belum dimanfaatkan secara 

optimal. Berdasarkan celah penelitian tersebut, artikel ini menawarkan kebaruan berupa pendekatan 

integratif yang menghubungkan dimensi konseptual, linguistik, dan relevansi kontemporer dalam satu 

kerangka analisis, sehingga Makkiyah dan Madaniyah diposisikan sebagai paradigma hermeneutik yang 

dinamis dan aplikatif. 

METODE 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian kepustakaan 

(library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena fokus penelitian ini tidak diarahkan pada 

pengukuran statistik atau pengujian hipotesis kuantitatif, melainkan pada pemahaman mendalam 

terhadap konsep, makna, dan konstruksi pemikiran yang berkembang dalam kajian Makkiyah dan 

Madaniyah. Metode kepustakaan dinilai paling relevan karena objek penelitian berupa teks Al-Qur’an 

serta literatur tafsir, ‘Ulūm al-Qur’ān, dan kajian linguistik yang bersifat normatif, konseptual, dan 

interpretatif (Creswell, 2014). Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi data primer dan data 

sekunder. Data primer meliputi karya-karya otoritatif, baik klasik maupun kontemporer, yang secara 

langsung membahas konsep Makkiyah dan Madaniyah, asbāb al-nuzūl, serta karakteristik kebahasaan 

Al-Qur’an. Di antara sumber utama yang digunakan adalah Mabāḥith fī ‘Ulūm al-Qur’ān karya Al-

Qattan (2000), Al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān karya Al-Suyuthi (2008), serta artikel ilmiah kontemporer 

yang membahas Makkiyah dan Madaniyah dari perspektif konseptual dan linguistik (Mustofa & 

Syarifah, 2024; Cahyono & Febriyanti, 2024). Sumber-sumber ini dipilih karena memiliki otoritas 

akademik dan sering dijadikan rujukan utama dalam studi Al-Qur’an. 

Adapun data sekunder mencakup kitab tafsir klasik dan modern, buku kajian tematik Al- 

Qur’an, serta literatur pendukung dalam bidang linguistik Arab, hermeneutika Al-Qur’an, dan studi 

Islam kontemporer. Literatur sekunder ini berfungsi untuk memperkaya perspektif analisis, memperluas 

konteks teoritis, serta memperkuat argumentasi kritis dalam pembahasan relevansi Makkiyah dan 

Madaniyah bagi kehidupan kontemporer. 



Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1831-1836  1833 
 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui beberapa tahap. Pertama, peneliti melakukan 

inventarisasi literatur, yaitu mengidentifikasi dan mengumpulkan sumber-sumber yang relevan dengan 

topik Makkiyah dan Madaniyah. Kedua, dilakukan klasifikasi tematik dengan mengelompokkan 

literatur berdasarkan fokus kajian, yaitu dimensi konseptual, linguistik, dan relevansi kontemporer. 

Ketiga, peneliti melakukan pembacaan kritis terhadap teks-teks terpilih untuk mengidentifikasi gagasan 

utama, perbedaan pandangan, serta kecenderungan metodologis dalam kajian Makkiyah dan 

Madaniyah. Analisis data dilakukan menggunakan metode deskriptif-analitis dan kritis. Pada tahap 

deskriptif, peneliti memaparkan konsep Makkiyah dan Madaniyah sebagaimana dijelaskan dalam 

literatur klasik dan kontemporer. Selanjutnya, pada tahap analitis-kritis, peneliti mengkaji karakteristik 

kebahasaan ayat-ayat Makkiyah dan Madaniyah dengan menggunakan perspektif ilmu Ma‘ani, serta 

menganalisis implikasi epistemologis dan aksiologisnya bagi pemahaman Al- Qur’an. Analisis kritis 

juga dilakukan dengan membandingkan berbagai pandangan ulama dan sarjana modern untuk 

mengungkap keterbatasan pendekatan-pendekatan sebelumnya. 

Pendekatan metodologis ini memungkinkan peneliti untuk menyusun sintesis konseptual yang 

integratif, yaitu dengan menghubungkan dimensi konseptual, linguistik, dan relevansi kontemporer 

Makkiyah dan Madaniyah secara koheren. Dengan demikian, metode yang digunakan tidak hanya 

bertujuan untuk mendeskripsikan fenomena kajian Makkiyah dan Madaniyah, tetapi juga untuk 

menghasilkan pemahaman yang kontekstual, reflektif, dan relevan dengan tantangan kehidupan Muslim 

modern 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 1.Makkiyah dan Madaniyah sebagai Kerangka Konseptual dan Epistemologis 

Dalam kajian ‘Ulūm al-Qur’ān, konsep Makkiyah dan Madaniyah secara tradisional 

didefinisikan melalui tiga pendekatan utama, yaitu: (1) pendekatan temporal yang membedakan ayat 

berdasarkan waktu turunnya wahyu sebelum dan sesudah hijrah Nabi Muhammad SAW; (2) pendekatan 

geografis yang merujuk pada lokasi turunnya ayat, yakni Makkah atau Madinah; dan (3) pendekatan 

audiens atau sasaran khithāb ayat, apakah ditujukan kepada masyarakat Makkah atau Madinah. Dari 

ketiga pendekatan tersebut, mayoritas ulama sepakat bahwa pendekatan kronologis merupakan definisi 

yang paling komprehensif dan metodologis karena secara langsung merepresentasikan fase-fase dakwah 

Islam dan perkembangan komunitas Muslim awal (Al-Qattan, 2000; Al-Suyuthi, 2008). Namun 

demikian, reduksi Makkiyah dan Madaniyah semata-mata sebagai kategori klasifikasi historis 

berpotensi mengaburkan dimensi epistemologis yang lebih mendalam. Dalam perspektif epistemologi 

Qur’ani, Makkiyah dan Madaniyah tidak hanya menandai perbedaan waktu turunnya wahyu, melainkan 

juga mencerminkan tahapan konstruksi pengetahuan dan pembentukan worldview Islam. Ayat-ayat 

Makkiyah berfungsi sebagai fondasi epistemik yang menanamkan prinsip-prinsip dasar keimanan, 

tauhid, eskatologi, dan kesadaran moral individu. Fokus ini sejalan dengan kondisi masyarakat Makkah 

yang masih berada pada tahap awal penerimaan wahyu dan membutuhkan pembentukan kesadaran 

teologis yang kuat sebelum penerapan norma sosial yang lebih kompleks. 

Sebaliknya, ayat-ayat Madaniyah merepresentasikan fase epistemik lanjutan, di mana nilai-nilai 

teologis yang telah tertanam pada periode Makkiyah mulai diinstitusionalisasikan ke dalam struktur 

sosial, hukum, dan politik komunitas Muslim. Pada fase ini, Al-Qur’an tidak hanya berbicara pada 

tataran normatif-ideal, tetapi juga memberikan panduan praktis terkait relasi sosial, hukum keluarga, 

ekonomi, dan tata kelola masyarakat. Dengan demikian, peralihan dari Makkiyah ke Madaniyah dapat 

dipahami sebagai transisi dari pembentukan kesadaran normatif menuju implementasi normativitas 

tersebut dalam realitas sosial. Pemahaman ini sejalan dengan pendekatan historis-normatif Fazlur 

Rahman (1982) yang menegaskan bahwa pesan Al-Qur’an harus dibaca melalui gerak ganda (double 

movement), yaitu dari konteks historis wahyu menuju prinsip moral universal, lalu kembali 

diaplikasikan pada konteks kontemporer. Dalam kerangka ini, Makkiyah dan Madaniyah menyediakan 

petunjuk metodologis penting untuk membedakan antara nilai-nilai fundamental yang bersifat universal 

dan formulasi sosial-historis yang bersifat kontekstual. 

Pandangan serupa juga dikemukakan oleh Nasr Hamid Abu Zaid (1994), yang melihat teks Al-

Qur’an sebagai produk interaksi dialektis antara wahyu ilahi dan realitas sosial manusia. Menurutnya, 

klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah mencerminkan dinamika produksi makna (production of meaning) 

dalam Al-Qur’an, di mana teks merespons kondisi sosial yang berubah tanpa kehilangan dimensi 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1831-1836 1834 

 
 
normatif-transendennya. Oleh karena itu, membaca Makkiyah dan Madaniyah secara epistemologis 

memungkinkan penafsir untuk menghindari pendekatan literalistik yang ahistoris maupun relativisme 

yang mengabaikan otoritas teks. 

Dengan demikian, Makkiyah dan Madaniyah dapat diposisikan sebagai kerangka konseptual 

dan epistemologis yang berfungsi untuk: (1) memahami evolusi pesan Al-Qur’an dalam konteks sejarah 

dakwah; (2) membedakan antara nilai dasar dan ekspresi normatifnya; serta (3) menyediakan landasan 

metodologis bagi penafsiran Al-Qur’an yang kontekstual dan relevan lintas zaman. Pendekatan ini 

memperkuat argumen bahwa studi Makkiyah dan Madaniyah bukan sekadar kajian teknis dalam ‘Ulūm 

al-Qur’ān, melainkan merupakan instrumen kunci dalam pengembangan hermeneutika Al-Qur’an 

kontemporer. 

 

2. Karakteristik Linguistik Ayat Makkiyah dan Madaniyah 

Dari perspektif linguistik, khususnya dalam kerangka ilmu Balāghah perbedaan antara ayat 

Makkiyah dan Madaniyah tidak hanya tampak pada pilihan kata dan struktur kalimat, tetapi juga pada 

tujuan komunikatif (maqṣad al-khiṭāb) yang hendak dicapai oleh teks. Ilmu Ma‘ānī menekankan 

kesesuaian antara struktur ujaran dan konteks situasional (muqtaḍā al- ḥāl), sehingga analisis terhadap 

Makkiyah dan Madaniyah menjadi relevan untuk memahami bagaimana bahasa Al-Qur’an beradaptasi 

dengan kondisi sosial dan psikologis audiensnya (Al- Jurjani, 1950). Ayat-ayat Makkiyah umumnya 

ditandai oleh penggunaan struktur kalimat yang relatif pendek, ritmis, dan penuh tekanan retoris. Dalam 

konteks Ma‘ānī, gaya ini sering diwujudkan melalui dominasi kalam khabarī yang berfungsi untuk 

menegaskan kebenaran wahyu, seperti pernyataan tentang keesaan Allah, hari kebangkitan, dan 

konsekuensi moral dari penolakan terhadap kebenaran. Penegasan ini sering kali diperkuat dengan unsur 

ta’kīd (penekanan), seperti pengulangan, sumpah (qasam), dan penggunaan partikel penguat, yang 

bertujuan membangun keyakinan audiens yang masih meragukan pesan kenabian. 

Selain kalam khabarī, ayat-ayat Makkiyah juga banyak memanfaatkan kalam insyā’ī, khususnya 

dalam bentuk pertanyaan retoris (isti)ām inkārī), peringatan (tahdhīr), dan seruan universal seperti yā 

ayyuhā al-nās. Strategi linguistik ini bersifat persuasif dan konfrontatif sekaligus, mencerminkan situasi 

dakwah di Makkah yang ditujukan kepada masyarakat yang secara teologis dan ideologis masih resisten 

terhadap ajaran Islam. Dengan demikian, bahasa Makkiyah berfungsi sebagai sarana pembentukan 

kesadaran (consciousness-forming discourse) yang berupaya menggugah nalar, emosi, dan nurani 

audiens (Cahyono & Febriyanti, 2024). Sebaliknya, ayat-ayat Madaniyah menunjukkan pergeseran yang 

signifikan dalam strategi linguistik dan tujuan komunikatif. Struktur kalimat dalam ayat Madaniyah 

cenderung lebih panjang, sistematis, dan argumentatif, dengan dominasi kalam insyā’ī ṭalabī seperti 

perintah (amr), larangan (nahy), dan ketentuan hukum. Dalam perspektif Ma‘ānī, pergeseran ini 

mencerminkan perubahan konteks audiens: dari masyarakat yang menolak wahyu menjadi komunitas 

beriman yang membutuhkan panduan normatif untuk mengatur kehidupan sosial, hukum, dan politik. 

Penggunaan panggilan yā ayyuhā alladzīna āmanū dalam ayat Madaniyah menunjukkan bahwa bahasa 

Al-Qur’an menyesuaikan diri dengan identitas audiens yang telah terbentuk sebagai komunitas religius. 

Bahasa tidak lagi berfungsi terutama untuk membangun keyakinan dasar, tetapi untuk mengarahkan 

tindakan, mengatur relasi sosial, dan menegakkan nilai-nilai etika secara institusional. Dengan 

demikian, ayat-ayat Madaniyah dapat dipahami sebagai bentuk normative-regulative discourse yang 

melengkapi fungsi persuasif ayat-ayat Makkiyah. Perbedaan linguistik antara Makkiyah dan Madaniyah 

ini menegaskan bahwa bahasa Al-Qur’an bersifat kontekstual dan adaptif, bukan statis. Bahasa wahyu 

tidak disampaikan dalam satu gaya tunggal yang ahistoris, melainkan disesuaikan dengan kebutuhan 

sosial, tingkat kesadaran audiens, dan fase perkembangan komunitas Muslim. Hal ini memperkuat 

pandangan bahwa analisis linguistik Makkiyah dan Madaniyah tidak hanya penting bagi studi 

kebahasaan Al-Qur’an, tetapi juga bagi pemahaman strategi dakwah, komunikasi religius, dan dinamika 

transformasi sosial yang diusung oleh Al-Qur’an. 

Dengan demikian, karakteristik linguistik ayat Makkiyah dan Madaniyah memperlihatkan 

keterkaitan erat antara bentuk bahasa, konteks sosial, dan tujuan normatif wahyu. Pendekatan linguistik 

berbasis Ilmu Ma‘ānī memungkinkan pembacaan Al-Qur’an yang lebih sensitif terhadap konteks dan 

sekaligus menghindari reduksi makna akibat pembacaan literal yang mengabaikan situasi pewahyuan. 

 

 



Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1831-1836  1835 
 

3. Relevansi Makkiyah dan Madaniyah bagi Kehidupan Kontemporer. 

Dalam konteks kehidupan kontemporer yang ditandai oleh krisis moral, fragmentasi sosial, 

ekstremisme keagamaan, serta tantangan globalisasi, pemahaman terhadap Makkiyah dan Madaniyah 

menjadi semakin signifikan. Klasifikasi ini menyediakan kerangka normative yang memungkinkan 

integrasi antara dimensi spiritual-individual dan sosial-kolektif dalam ajaran Islam. Ayat-ayat Makkiyah 

dan Madaniyah, jika dibaca secara integratif, merepresentasikan keseimbangan antara pembentukan 

kesadaran moral dan penerapan nilai- nilai tersebut dalam struktur sosial yang nyata. Ayat-ayat 

Makkiyah menekankan nilai-nilai fundamental seperti tauhid, kesabaran (ṣabr), keadilan, kebebasan 

nurani, dan martabat kemanusiaan. Nilai-nilai ini berfungsi sebagai fondasi etis dan spiritual yang 

membentuk karakter individu Muslim. Dalam masyarakat modern yang sering mengalami krisis 

identitas dan makna, pesan Makkiyah memberikan orientasi moral yang bersifat universal dan 

transhistoris. Penanaman kesadaran etis ini penting agar keberagamaan tidak terjebak pada formalitas 

ritual semata, tetapi berakar pada integritas moral dan tanggung jawab personal (Saude et al., 2023; 

Fazlur Rahman, 1982). 

Sementara itu, ayat-ayat Madaniyah menawarkan panduan normatif yang bersifat aplikatif 

dalam mengelola kehidupan sosial, hukum, ekonomi, dan relasi antarindividu. Ketentuan-ketentuan 

yang terdapat dalam ayat Madaniyah menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya mengatur relasi 

manusia dengan Tuhan, tetapi juga mengarahkan pembentukan tatanan sosial yang berkeadilan dan 

beretika. Dalam konteks negara-bangsa modern dan masyarakat plural, prinsip-prinsip Madaniyah dapat 

menjadi landasan etis dalam membangun kehidupan publik yang inklusif dan berkeadaban (Ramadhani 

et al., 2024). Relevansi Makkiyah dan Madaniyah semakin tampak ketika keduanya diposisikan secara 

integratif. Pemisahan yang kaku antara dimensi Makkiyah dan Madaniyah berpotensi melahirkan dua 

kecenderungan ekstrem dalam keberagamaan. Di satu sisi, penekanan berlebihan pada aspek Makkiyah 

tanpa dimensi Madaniyah dapat menghasilkan spiritualisme individual yang ahistoris dan kurang peka 

terhadap persoalan sosial. Di sisi lain, penekanan yang eksklusif pada aspek Madaniyah tanpa fondasi 

etis Makkiyah berisiko melahirkan legalisme normatif yang kering nilai dan rentan terhadap formalisme 

agama. 

Oleh karena itu, pemahaman Makkiyah dan Madaniyah secara komplementer berkontribusi 

pada pengembangan paradigma keberagamaan yang moderat dan kontekstual. Pendekatan ini 

memungkinkan umat Islam untuk menempatkan nilai-nilai universal Al-Qur’an sebagai fondasi etis, 

sekaligus menerjemahkannya secara kreatif dan kontekstual dalam realitas sosial yang terus berubah. 

Dalam kerangka hermeneutik kontemporer, Makkiyah dan Madaniyah dapat berfungsi sebagai panduan 

metodologis untuk membedakan antara prinsip moral yang bersifat universal dan formulasi normatif 

yang kontekstual, sehingga pesan Al- Qur’an tetap relevan lintas ruang dan waktu (Abu Zaid, 1994). 

Dengan demikian, relevansi Makkiyah dan Madaniyah bagi kehidupan kontemporer tidak hanya terletak 

pada aspek normatifnya, tetapi juga pada kemampuannya menyediakan kerangka etis dan hermeneutik 

yang adaptif. Studi Makkiyah dan Madaniyah, dalam konteks ini, berperan strategis dalam 

menjembatani antara teks wahyu dan realitas modern, serta dalam membangun wacana Islam yang 

berorientasi pada kemaslahatan, keadilan, dan kemanusiaan universal. 

 

KESIMPULAN 

  Kajian ini menegaskan bahwa Makkiyah dan Madaniyah merupakan konsep fundamental dalam 

studi Al-Qur’an yang melampaui fungsi klasifikasi historis semata. Lebih dari sekadar penanda waktu 

dan tempat turunnya wahyu, Makkiyah dan Madaniyah berperan sebagai kerangka konseptual dan 

epistemologis yang merefleksikan tahapan konstruksi pesan Al-Qur’an dalam merespons realitas sosial 

umat. Ayat-ayat Makkiyah menekankan pembentukan kesadaran teologis dan moral sebagai fondasi 

spiritual individu, sementara ayat-ayat Madaniyah merepresentasikan proses institusionalisasi nilai-nilai 

tersebut dalam tatanan sosial, hukum, dan kehidupan kolektif. 

Dari perspektif linguistik, perbedaan karakteristik ayat Makkiyah dan Madaniyah menunjukkan 

bahwa bahasa Al-Qur’an bersifat kontekstual, adaptif, dan komunikatif. Variasi struktur kalimat, gaya 

retoris, dan tujuan komunikatif mencerminkan strategi dakwah yang disesuaikan dengan kondisi 

audiens pada setiap fase pewahyuan. Temuan ini menegaskan bahwa analisis kebahasaan, khususnya 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1831-1836 1836 

 
 
melalui pendekatan Ilmu Ma‘ānī, memiliki kontribusi signifikan dalam mengungkap relasi antara bentuk 

bahasa, konteks sosial, dan tujuan normatif wahyu. Lebih jauh, kajian ini menunjukkan bahwa 

pemahaman Makkiyah dan Madaniyah memiliki relevansi yang kuat bagi kehidupan kontemporer. 

Integrasi nilai-nilai Makkiyah yang bersifat universal (seperti tauhid, kesabaran, keadilan, dan martabat 

kemanusiaan) dengan prinsip-prinsip Madaniyah yang bersifat aplikatif (seperti tanggung jawab sosial, 

keadilan hukum, dan etika publik) menawarkan paradigma keberagamaan yang seimbang antara 

dimensi spiritual dan sosial. Pendekatan integratif ini berpotensi mencegah kecenderungan ekstrem 

dalam keberagamaan, baik dalam bentuk spiritualisme individual yang ahistoris maupun legalisme 

normatif yang kehilangan dimensi etis. 

Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada penguatan posisi Makkiyah dan Madaniyah 

sebagai paradigma hermeneutik dalam studi Al-Qur’an kontemporer. Pendekatan integratif yang 

ditawarkan memperluas cakupan kajian Makki–Madani dari ranah deskriptif menuju analisis 

epistemologis dan aksiologis yang lebih reflektif. Secara praktis, temuan penelitian ini dapat menjadi 

landasan bagi pengembangan wacana tafsir kontekstual, pendidikan Islam, dan penguatan nilai-nilai 

moderasi beragama dalam masyarakat modern. 

Dengan demikian, pemahaman yang mendalam dan integratif terhadap Makkiyah dan 

Madaniyah tidak hanya relevan bagi pengembangan keilmuan Al-Qur’an, tetapi juga memiliki implikasi 

strategis dalam upaya mengaktualisasikan nilai-nilai Qur’ani secara kontekstual dan berkelanjutan. 

Kajian lanjutan disarankan untuk mengembangkan pendekatan ini melalui analisis tematik yang lebih 

spesifik atau penerapan kerangka Makki–Madani dalam studi kasus sosial-kontemporer, guna 

memperkaya kontribusi studi Al-Qur’an terhadap tantangan zaman. 

 

REFERENCES 

Abu Zaid, N. H. (1994). Naqd al-khiṭāb al-dīnī. Cairo: Sina Publishing. 

Al-Ghazali, A. H. (2005). Iḥyā’ ‘ulūm al-dīn. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Jurjani, A. Q. (1950). Dalā’il al-i‘jāz. Cairo: Dār al-Ma‘ārif. 

Al-Qattan, M. K. (2000). Mabāḥith fī ‘ulūm al-Qur’ān. Cairo: Maktabah Wahbah. Al-

Suyuthi, J. (2008). Al-itqān fī ‘ulūm al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Fikr. 

Cahyono, I. D., & Febriyanti, P. (2024). Linguistic analysis of surah Makkiyah and Madaniyah from 

the ilmu ma‘ani perspective. Jurnal Bahasa Arab, 1(2), 87–98. 

Fazlur Rahman. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition. 

Chicago, IL: University of Chicago Press. 

Kiftiyah, K., Wahidah, W., & Muslimah, M. (2023). The theories of Makki and Madani according to 

classical and contemporary scholars. Bulletin of Pedagogical Research, 3(1), 1–15. 

Mustofa, A. Z., & Syarifah, N. (2024). The ‘ilm al-Qur’an: A study of asbāb al-nuzūl, Makkiyyah and 

Madaniyyah. AL-IKHSAN: Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, 2(2), 203– 214. 

Ramadhani, N., Hidayat, W., Nuha, F. K., & Rahmawati, S. (2024). The virtues of understanding 

Makiyah and Madaniyah verses in human life. Jurnal Al Burhan, 4(2), 102–112. 

Saude, S., Arief, A., Sabry, M. S., & Idzhar, M. (2023). Lafal al-sabr in the Qur’an: Thematic study of 

Makkiyah verses. An-Nahdlah: Journal of Islamic Studies, 1(1), 37–55. 
 


