JPI

Konsep Makkiyah dan Madaniyah dalam Al-Qur’an: Analisis Konseptual,
Linguistik, dan Relevansinya bagi Kehidupan Kontemporer

Hardillah, Muh. Khumaidi Ali?, Awaliyah Musgamy?
IUIN Alauddin Makassar
2STAI Al Furgan Makassar

SUIN Alauddin Makassar
Hardillah93@gmail.com?®, humaidi_sq@yahoo.com? , awaliah.musgamy@uin-alauddin.ac.id®

ABSTRAK

ARTICLE INFO

Article history:

Received 1 Januari 2026
Revised 15 Januari 2026
Accepted 25 Januari 2026
Auvailable online 30 Januari 2026

Kata Kunci:

Makkiyah, Madaniyah, Qur’anic
sciences, linguistic analysis,
contemporary relevance

Keywords: Makkiyah,
Madaniyah, Qur'anic sciences,
linguistic analysis, contemporary

Kajian tentang Makkiyah dan Madaniyah merupakan aspek fundamental dari
‘Ulim al-Qur’an, yang memainkan peran penting dalam memahami konteks
wahyu, karakteristik linguistik, dan tujuan normatif ayat-ayat Al-Qur'an.
Namun, studi-studi sebelumnya sebagian besar meneliti Makkiyah dan
Madaniyah secara terfragmentasi, dengan fokus terpisah pada dimensi
konseptual, linguistik, atau sosial. Artikel ini bertujuan untuk memberikan
analisis integratif tentang Makkiyah dan Madaniyah dengan menghubungkan
landasan konseptual, ciri linguistik, dan relevansinya dengan kehidupan
kontemporer. Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode riset
pustaka, yang mengacu pada literatur klasik dan kontemporer dalam ‘Ultm al-
Qur’an, linguistik Arab, dan studi Al-Qur'an. Temuan menunjukkan bahwa
Makkiyah dan Madaniyah berfungsi bukan hanya sebagai klasifikasi historis,
tetapi sebagai kerangka epistemologis yang mencerminkan tahapan dalam
konstruksi wacana Al-Qur'an—dari pembentukan kesadaran teologis dan moral
hingga pelembagaan nilai-nilai ini dalam struktur sosial. Dari perspektif

relevance linguistik, gaya yang berbeda dari ayat-ayat Makkiyah dan Madaniyah
menunjukkan strategi komunikasi adaptif yang disesuaikan dengan konteks
sosial audiensnya. Dalam konteks kontemporer, pemahaman integratif tentang
Makkiyah dan Madaniyah berkontribusi pada pengembangan paradigma keagamaan yang seimbang yang
menyelaraskan dimensi spiritual dan sosial. Studi ini menggarisbawahi pentingnya Makkiyah dan Madaniyah

sebagai paradigma hermeneutika untuk interpretasi Al-Qur'an yang kontekstual dan relevan secara sosial.

ABSTRACT

The study of Makkiyah and Madaniyah constitutes a fundamental aspect of ‘Ulim al-Qur’an, playing a crucial
role in understanding the context of revelation, linguistic characteristics, and the normative purposes of Qur’anic
verses. However, previous studies have largely examined Makkiyah and Madaniyah in a fragmented manner,
focusing separately on conceptual, linguistic, or social dimensions. This article aims to provide an integrative
analysis of Makkiyah and Madaniyah by linking their conceptual foundations, linguistic features, and relevance
to contemporary life. This study employs a qualitative approach using library research methods, drawing on
classical and contemporary literature in ‘Ulim al-Qur’an, Arabic linguistics, and Qur’anic studies. The findings
indicate that Makkiyah and Madaniyah function not merely as historical classifications, but as epistemological
frameworks reflecting stages in the construction of Qur’anic discourse—from the formation of theological and
moral consciousness to the institutionalization of these values within social structures. From a linguistic
perspective, the distinct styles of Makkiyah and Madaniyah verses demonstrate an adaptive communicative
strategy tailored to the social context of their audiences. In contemporary terms, an integrative understanding of
Makkiyah and Madaniyah contributes to the development of a balanced religious paradigm that harmonizes
spiritual and social dimensions. This study underscores the significance of Makkiyah and Madaniyah as a
hermeneutical paradigm for contextual and socially relevant interpretations of the Qur’an



mailto:Hardillah93@gmail.com1
mailto:humaidi_sq@yahoo.com
mailto:awaliah.musgamy@uin-alauddin.ac.id

Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1831-1836 1832

PENDAHULUAN

Al-Qur’an diturunkan secara bertahap selama kurang lebih dua puluh tiga tahun dalam konteks
sosial, budaya, dan historis yang dinamis. Proses pewahyuan yang gradual tersebut melahirkan
klasifikasi ayat dan surah ke dalam dua kategori utama, yaitu Makkiyah dan Madaniyah. Klasifikasi ini
tidak hanya berkaitan dengan aspek waktu dan tempat turunnya wahyu, tetapi juga mencerminkan
tahapan dakwah Nabi Muhammad SAW serta strategi komunikasi Al-Qur’an dalam merespons
kebutuhan umat pada setiap fase sejarah (Al-Qattan, 2000; Mustofa & Syarifah, 2024). Dalam kajian
‘Ulim al-Qur’an, pemahaman terhadap Makkiyah dan Madaniyah menempati posisi strategis karena
berfungsi sebagai perangkat metodologis dalam penafsiran Al-Qur’an. Para ulama klasik seperti al-
Zarkasyi dan al-Suyuthi menegaskan bahwa pengabaian terhadap konteks Makkiyah dan Madaniyah
berpotensi melahirkan penafsiran yang ahistoris dan kurang proporsional (Al-Suyuthi, 2008). Oleh
karena itu, Makkiyah dan Madaniyah tidak dapat dipahami sekadar sebagai klasifikasi teknis, melainkan
sebagai kerangka epistemologis yang membantu mengungkap relasi antara teks wahyu dan realitas
sosial.

Selain aspek konseptual, perbedaan Makkiyah dan Madaniyah juga tercermin secara signifikan
dalam karakteristik kebahasaan ayat-ayat Al-Qur’an. Ayat-ayat Makkiyah umumnya ditandai dengan
struktur kalimat yang singkat, ritmis, dan emosional, serta berorientasi pada penguatan akidah dan
kesadaran moral. Sebaliknya, ayat-ayat Madaniyah cenderung menggunakan struktur bahasa yang lebih
panjang dan argumentatif dengan fokus pada regulasi sosial, hukum, dan pembentukan komunitas
Muslim (Cahyono & Febriyanti, 2024). Perbedaan ini menunjukkan bahwa bahasa Al-Qur’an bersifat
kontekstual dan adaptif terhadap situasi dakwah. Dalam konteks kehidupan kontemporer, pemahaman
Makkiyah dan Madaniyah menjadi semakin relevan. Nilai-nilai universal yang terkandung dalam ayat-
ayat Makkiyah seperti tanggung jawab kolektif dan etika hukum—dapat menjadi landasan normatif
dalam menghadapi tantangan modernitas, globalisasi, dan pluralitas masyarakat (Ramadhani et al.,
2024; Fazlur Rahman, 1982).

Meskipun kajian tentang Makkiyah dan Madaniyah telah banyak dilakukan, sebagian besar
penelitian sebelumnya cenderung menempatkan ketiga dimensi tersebut—konseptual, linguistik, dan
relevansi sosial—secara terpisah. Akibatnya, potensi Makkiyah dan Madaniyah sebagai kerangka
analisis integratif dalam memahami pesan Al-Qur’an secara kontekstual belum dimanfaatkan secara
optimal. Berdasarkan celah penelitian tersebut, artikel ini menawarkan kebaruan berupa pendekatan
integratif yang menghubungkan dimensi konseptual, linguistik, dan relevansi kontemporer dalam satu
kerangka analisis, sehingga Makkiyah dan Madaniyah diposisikan sebagai paradigma hermeneutik yang
dinamis dan aplikatif.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian kepustakaan
(library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena fokus penelitian ini tidak diarahkan pada
pengukuran statistik atau pengujian hipotesis kuantitatif, melainkan pada pemahaman mendalam
terhadap konsep, makna, dan konstruksi pemikiran yang berkembang dalam kajian Makkiyah dan
Madaniyah. Metode kepustakaan dinilai paling relevan karena objek penelitian berupa teks Al-Qur’an
serta literatur tafsir, ‘Ulim al-Qur’an, dan kajian linguistik yang bersifat normatif, konseptual, dan
interpretatif (Creswell, 2014). Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi data primer dan data
sekunder. Data primer meliputi karya-karya otoritatif, baik klasik maupun kontemporer, yang secara
langsung membahas konsep Makkiyah dan Madaniyah, asbab al-nuzil, serta karakteristik kebahasaan
Al-Qur’an. Di antara sumber utama yang digunakan adalah Mabahith fi ‘Ulam al-Qur’an karya Al-
Qattan (2000), Al-Itgan fi ‘Ulim al-Qur’an karya Al-Suyuthi (2008), serta artikel ilmiah kontemporer
yang membahas Makkiyah dan Madaniyah dari perspektif konseptual dan linguistik (Mustofa &
Syarifah, 2024; Cahyono & Febriyanti, 2024). Sumber-sumber ini dipilih karena memiliki otoritas
akademik dan sering dijadikan rujukan utama dalam studi Al-Qur’an.

Adapun data sekunder mencakup kitab tafsir klasik dan modern, buku kajian tematik Al-
Qur’an, serta literatur pendukung dalam bidang linguistik Arab, hermeneutika Al-Qur’an, dan studi
Islam kontemporer. Literatur sekunder ini berfungsi untuk memperkaya perspektif analisis, memperluas
konteks teoritis, serta memperkuat argumentasi kritis dalam pembahasan relevansi Makkiyah dan
Madaniyah bagi kehidupan kontemporer.



llmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1831-1836 1833

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui beberapa tahap. Pertama, peneliti melakukan
inventarisasi literatur, yaitu mengidentifikasi dan mengumpulkan sumber-sumber yang relevan dengan
topik Makkiyah dan Madaniyah. Kedua, dilakukan klasifikasi tematik dengan mengelompokkan
literatur berdasarkan fokus kajian, yaitu dimensi konseptual, linguistik, dan relevansi kontemporer.
Ketiga, peneliti melakukan pembacaan kritis terhadap teks-teks terpilih untuk mengidentifikasi gagasan
utama, perbedaan pandangan, serta kecenderungan metodologis dalam kajian Makkiyah dan
Madaniyah. Analisis data dilakukan menggunakan metode deskriptif-analitis dan kritis. Pada tahap
deskriptif, peneliti memaparkan konsep Makkiyah dan Madaniyah sebagaimana dijelaskan dalam
literatur klasik dan kontemporer. Selanjutnya, pada tahap analitis-kritis, peneliti mengkaji karakteristik
kebahasaan ayat-ayat Makkiyah dan Madaniyah dengan menggunakan perspektif ilmu Ma‘ani, serta
menganalisis implikasi epistemologis dan aksiologisnya bagi pemahaman Al- Qur’an. Analisis kritis
juga dilakukan dengan membandingkan berbagai pandangan ulama dan sarjana modern untuk
mengungkap keterbatasan pendekatan-pendekatan sebelumnya.

Pendekatan metodologis ini memungkinkan peneliti untuk menyusun sintesis konseptual yang
integratif, yaitu dengan menghubungkan dimensi konseptual, linguistik, dan relevansi kontemporer
Makkiyah dan Madaniyah secara koheren. Dengan demikian, metode yang digunakan tidak hanya
bertujuan untuk mendeskripsikan fenomena kajian Makkiyah dan Madaniyah, tetapi juga untuk
menghasilkan pemahaman yang kontekstual, reflektif, dan relevan dengan tantangan kehidupan Muslim
modern

HASIL DAN PEMBAHASAN
1.Makkiyah dan Madaniyah sebagai Kerangka Konseptual dan Epistemologis

Dalam kajian ‘Ulom al-Qur’an, konsep Makkiyah dan Madaniyah secara tradisional
didefinisikan melalui tiga pendekatan utama, yaitu: (1) pendekatan temporal yang membedakan ayat
berdasarkan waktu turunnya wahyu sebelum dan sesudah hijrah Nabi Muhammad SAW; (2) pendekatan
geografis yang merujuk pada lokasi turunnya ayat, yakni Makkah atau Madinah; dan (3) pendekatan
audiens atau sasaran khithab ayat, apakah ditujukan kepada masyarakat Makkah atau Madinah. Dari
ketiga pendekatan tersebut, mayoritas ulama sepakat bahwa pendekatan kronologis merupakan definisi
yang paling komprehensif dan metodologis karena secara langsung merepresentasikan fase-fase dakwah
Islam dan perkembangan komunitas Muslim awal (Al-Qattan, 2000; Al-Suyuthi, 2008). Namun
demikian, reduksi Makkiyah dan Madaniyah semata-mata sebagai kategori Kklasifikasi historis
berpotensi mengaburkan dimensi epistemologis yang lebih mendalam. Dalam perspektif epistemologi
Qur’ani, Makkiyah dan Madaniyah tidak hanya menandai perbedaan waktu turunnya wahyu, melainkan
juga mencerminkan tahapan konstruksi pengetahuan dan pembentukan worldview Islam. Ayat-ayat
Makkiyah berfungsi sebagai fondasi epistemik yang menanamkan prinsip-prinsip dasar keimanan,
tauhid, eskatologi, dan kesadaran moral individu. Fokus ini sejalan dengan kondisi masyarakat Makkah
yang masih berada pada tahap awal penerimaan wahyu dan membutuhkan pembentukan kesadaran
teologis yang kuat sebelum penerapan norma sosial yang lebih kompleks.

Sebaliknya, ayat-ayat Madaniyah merepresentasikan fase epistemik lanjutan, di mana nilai-nilai
teologis yang telah tertanam pada periode Makkiyah mulai diinstitusionalisasikan ke dalam struktur
sosial, hukum, dan politik komunitas Muslim. Pada fase ini, Al-Qur’an tidak hanya berbicara pada
tataran normatif-ideal, tetapi juga memberikan panduan praktis terkait relasi sosial, hukum keluarga,
ekonomi, dan tata kelola masyarakat. Dengan demikian, peralihan dari Makkiyah ke Madaniyah dapat
dipahami sebagai transisi dari pembentukan kesadaran normatif menuju implementasi normativitas
tersebut dalam realitas sosial. Pemahaman ini sejalan dengan pendekatan historis-normatif Fazlur
Rahman (1982) yang menegaskan bahwa pesan Al-Qur’an harus dibaca melalui gerak ganda (double
movement), yaitu dari konteks historis wahyu menuju prinsip moral universal, lalu kembali
diaplikasikan pada konteks kontemporer. Dalam kerangka ini, Makkiyah dan Madaniyah menyediakan
petunjuk metodologis penting untuk membedakan antara nilai-nilai fundamental yang bersifat universal
dan formulasi sosial-historis yang bersifat kontekstual.

Pandangan serupa juga dikemukakan oleh Nasr Hamid Abu Zaid (1994), yang melihat teks Al-
Qur’an sebagai produk interaksi dialektis antara wahyu ilahi dan realitas sosial manusia. Menurutnya,
klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah mencerminkan dinamika produksi makna (production of meaning)
dalam Al-Qur’an, di mana teks merespons kondisi sosial yang berubah tanpa kehilangan dimensi



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1831-1836 1834

normatif-transendennya. Oleh karena itu, membaca Makkiyah dan Madaniyah secara epistemologis
memungkinkan penafsir untuk menghindari pendekatan literalistik yang ahistoris maupun relativisme
yang mengabaikan otoritas teks.

Dengan demikian, Makkiyah dan Madaniyah dapat diposisikan sebagai kerangka konseptual
dan epistemologis yang berfungsi untuk: (1) memahami evolusi pesan Al-Qur’an dalam konteks sejarah
dakwah; (2) membedakan antara nilai dasar dan ekspresi normatifnya; serta (3) menyediakan landasan
metodologis bagi penafsiran Al-Qur’an yang kontekstual dan relevan lintas zaman. Pendekatan ini
memperkuat argumen bahwa studi Makkiyah dan Madaniyah bukan sekadar kajian teknis dalam ‘Ulim
al-Qur’an, melainkan merupakan instrumen kunci dalam pengembangan hermeneutika Al-Qur’an
kontemporer.

2. Karakteristik Linguistik Ayat Makkiyah dan Madaniyah

Dari perspektif linguistik, khususnya dalam kerangka ilmu Balaghah perbedaan antara ayat
Makkiyah dan Madaniyah tidak hanya tampak pada pilihan kata dan struktur kalimat, tetapi juga pada
tujuan komunikatif (magsad al-khitab) yang hendak dicapai oleh teks. Ilmu Ma‘ani menekankan
kesesuaian antara struktur ujaran dan konteks situasional (muqtada al- hal), sehingga analisis terhadap
Makkiyah dan Madaniyah menjadi relevan untuk memahami bagaimana bahasa Al-Qur’an beradaptasi
dengan kondisi sosial dan psikologis audiensnya (Al- Jurjani, 1950). Ayat-ayat Makkiyah umumnya
ditandai oleh penggunaan struktur kalimat yang relatif pendek, ritmis, dan penuh tekanan retoris. Dalam
konteks Ma‘ani, gaya ini sering diwujudkan melalui dominasi kalam khabarT yang berfungsi untuk
menegaskan kebenaran wahyu, seperti pernyataan tentang keesaan Allah, hari kebangkitan, dan
konsekuensi moral dari penolakan terhadap kebenaran. Penegasan ini sering kali diperkuat dengan unsur
ta’kid (penekanan), seperti pengulangan, sumpah (qasam), dan penggunaan partikel penguat, yang
bertujuan membangun keyakinan audiens yang masih meragukan pesan kenabian.

Selain kalam khabari, ayat-ayat Makkiyah juga banyak memanfaatkan kalam insya’1, khususnya
dalam bentuk pertanyaan retoris (isti)am inkari), peringatan (tahdhir), dan seruan universal seperti ya
ayyuha al-nas. Strategi linguistik ini bersifat persuasif dan konfrontatif sekaligus, mencerminkan situasi
dakwah di Makkah yang ditujukan kepada masyarakat yang secara teologis dan ideologis masih resisten
terhadap ajaran Islam. Dengan demikian, bahasa Makkiyah berfungsi sebagai sarana pembentukan
kesadaran (consciousness-forming discourse) yang berupaya menggugah nalar, emosi, dan nurani
audiens (Cahyono & Febriyanti, 2024). Sebaliknya, ayat-ayat Madaniyah menunjukkan pergeseran yang
signifikan dalam strategi linguistik dan tujuan komunikatif. Struktur kalimat dalam ayat Madaniyah
cenderung lebih panjang, sistematis, dan argumentatif, dengan dominasi kalam insya’i talabi seperti
perintah (amr), larangan (nahy), dan ketentuan hukum. Dalam perspektif Ma‘ani, pergeseran ini
mencerminkan perubahan konteks audiens: dari masyarakat yang menolak wahyu menjadi komunitas
beriman yang membutuhkan panduan normatif untuk mengatur kehidupan sosial, hukum, dan politik.
Penggunaan panggilan ya ayyuha alladzina amant dalam ayat Madaniyah menunjukkan bahwa bahasa
Al-Qur’an menyesuaikan diri dengan identitas audiens yang telah terbentuk sebagai komunitas religius.
Bahasa tidak lagi berfungsi terutama untuk membangun keyakinan dasar, tetapi untuk mengarahkan
tindakan, mengatur relasi sosial, dan menegakkan nilai-nilai etika secara institusional. Dengan
demikian, ayat-ayat Madaniyah dapat dipahami sebagai bentuk normative-regulative discourse yang
melengkapi fungsi persuasif ayat-ayat Makkiyah. Perbedaan linguistik antara Makkiyah dan Madaniyah
ini menegaskan bahwa bahasa Al-Qur’an bersifat kontekstual dan adaptif, bukan statis. Bahasa wahyu
tidak disampaikan dalam satu gaya tunggal yang ahistoris, melainkan disesuaikan dengan kebutuhan
sosial, tingkat kesadaran audiens, dan fase perkembangan komunitas Muslim. Hal ini memperkuat
pandangan bahwa analisis linguistik Makkiyah dan Madaniyah tidak hanya penting bagi studi
kebahasaan Al-Qur’an, tetapi juga bagi pemahaman strategi dakwah, komunikasi religius, dan dinamika
transformasi sosial yang diusung oleh Al-Qur’an.

Dengan demikian, karakteristik linguistik ayat Makkiyah dan Madaniyah memperlihatkan
keterkaitan erat antara bentuk bahasa, konteks sosial, dan tujuan normatif wahyu. Pendekatan linguistik
berbasis [lmu Ma‘ant memungkinkan pembacaan Al-Qur’an yang lebih sensitif terhadap konteks dan
sekaligus menghindari reduksi makna akibat pembacaan literal yang mengabaikan situasi pewahyuan.



llmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1831-1836 1835

3. Relevansi Makkiyah dan Madaniyah bagi Kehidupan Kontemporer.

Dalam konteks kehidupan kontemporer yang ditandai oleh krisis moral, fragmentasi sosial,
ekstremisme keagamaan, serta tantangan globalisasi, pemahaman terhadap Makkiyah dan Madaniyah
menjadi semakin signifikan. Klasifikasi ini menyediakan kerangka normative yang memungkinkan
integrasi antara dimensi spiritual-individual dan sosial-kolektif dalam ajaran Islam. Ayat-ayat Makkiyah
dan Madaniyah, jika dibaca secara integratif, merepresentasikan keseimbangan antara pembentukan
kesadaran moral dan penerapan nilai- nilai tersebut dalam struktur sosial yang nyata. Ayat-ayat
Makkiyah menekankan nilai-nilai fundamental seperti tauhid, kesabaran (sabr), keadilan, kebebasan
nurani, dan martabat kemanusiaan. Nilai-nilai ini berfungsi sebagai fondasi etis dan spiritual yang
membentuk karakter individu Muslim. Dalam masyarakat modern yang sering mengalami Krisis
identitas dan makna, pesan Makkiyah memberikan orientasi moral yang bersifat universal dan
transhistoris. Penanaman kesadaran etis ini penting agar keberagamaan tidak terjebak pada formalitas
ritual semata, tetapi berakar pada integritas moral dan tanggung jawab personal (Saude et al., 2023;
Fazlur Rahman, 1982).

Sementara itu, ayat-ayat Madaniyah menawarkan panduan normatif yang bersifat aplikatif
dalam mengelola kehidupan sosial, hukum, ekonomi, dan relasi antarindividu. Ketentuan-ketentuan
yang terdapat dalam ayat Madaniyah menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya mengatur relasi
manusia dengan Tuhan, tetapi juga mengarahkan pembentukan tatanan sosial yang berkeadilan dan
beretika. Dalam konteks negara-bangsa modern dan masyarakat plural, prinsip-prinsip Madaniyah dapat
menjadi landasan etis dalam membangun kehidupan publik yang inklusif dan berkeadaban (Ramadhani
et al., 2024). Relevansi Makkiyah dan Madaniyah semakin tampak ketika keduanya diposisikan secara
integratif. Pemisahan yang kaku antara dimensi Makkiyah dan Madaniyah berpotensi melahirkan dua
kecenderungan ekstrem dalam keberagamaan. Di satu sisi, penekanan berlebihan pada aspek Makkiyah
tanpa dimensi Madaniyah dapat menghasilkan spiritualisme individual yang ahistoris dan kurang peka
terhadap persoalan sosial. Di sisi lain, penekanan yang eksklusif pada aspek Madaniyah tanpa fondasi
etis Makkiyah berisiko melahirkan legalisme normatif yang kering nilai dan rentan terhadap formalisme
agama.

Oleh karena itu, pemahaman Makkiyah dan Madaniyah secara komplementer berkontribusi
pada pengembangan paradigma keberagamaan yang moderat dan kontekstual. Pendekatan ini
memungkinkan umat Islam untuk menempatkan nilai-nilai universal Al-Qur’an sebagai fondasi etis,
sekaligus menerjemahkannya secara kreatif dan kontekstual dalam realitas sosial yang terus berubah.
Dalam kerangka hermeneutik kontemporer, Makkiyah dan Madaniyah dapat berfungsi sebagai panduan
metodologis untuk membedakan antara prinsip moral yang bersifat universal dan formulasi normatif
yang kontekstual, sehingga pesan Al- Qur’an tetap relevan lintas ruang dan waktu (Abu Zaid, 1994).
Dengan demikian, relevansi Makkiyah dan Madaniyah bagi kehidupan kontemporer tidak hanya terletak
pada aspek normatifnya, tetapi juga pada kemampuannya menyediakan kerangka etis dan hermeneutik
yang adaptif. Studi Makkiyah dan Madaniyah, dalam konteks ini, berperan strategis dalam
menjembatani antara teks wahyu dan realitas modern, serta dalam membangun wacana Islam yang
berorientasi pada kemaslahatan, keadilan, dan kemanusiaan universal.

KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa Makkiyah dan Madaniyah merupakan konsep fundamental dalam
studi Al-Qur’an yang melampaui fungsi klasifikasi historis semata. Lebih dari sekadar penanda waktu
dan tempat turunnya wahyu, Makkiyah dan Madaniyah berperan sebagai kerangka konseptual dan
epistemologis yang merefleksikan tahapan konstruksi pesan Al-Qur’an dalam merespons realitas sosial
umat. Ayat-ayat Makkiyah menekankan pembentukan kesadaran teologis dan moral sebagai fondasi
spiritual individu, sementara ayat-ayat Madaniyah merepresentasikan proses institusionalisasi nilai-nilai
tersebut dalam tatanan sosial, hukum, dan kehidupan kolektif.

Dari perspektif linguistik, perbedaan karakteristik ayat Makkiyah dan Madaniyah menunjukkan
bahwa bahasa Al-Qur’an bersifat kontekstual, adaptif, dan komunikatif. Variasi struktur kalimat, gaya
retoris, dan tujuan komunikatif mencerminkan strategi dakwah yang disesuaikan dengan kondisi
audiens pada setiap fase pewahyuan. Temuan ini menegaskan bahwa analisis kebahasaan, khususnya



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1831-1836 1836

melalui pendekatan Ilmu Ma‘ani, memiliki kontribusi signifikan dalam mengungkap relasi antara bentuk
bahasa, konteks sosial, dan tujuan normatif wahyu. Lebih jauh, kajian ini menunjukkan bahwa
pemahaman Makkiyah dan Madaniyah memiliki relevansi yang kuat bagi kehidupan kontemporer.
Integrasi nilai-nilai Makkiyah yang bersifat universal (seperti tauhid, kesabaran, keadilan, dan martabat
kemanusiaan) dengan prinsip-prinsip Madaniyah yang bersifat aplikatif (seperti tanggung jawab sosial,
keadilan hukum, dan etika publik) menawarkan paradigma keberagamaan yang seimbang antara
dimensi spiritual dan sosial. Pendekatan integratif ini berpotensi mencegah kecenderungan ekstrem
dalam keberagamaan, baik dalam bentuk spiritualisme individual yang ahistoris maupun legalisme
normatif yang kehilangan dimensi etis.

Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada penguatan posisi Makkiyah dan Madaniyah
sebagai paradigma hermeneutik dalam studi Al-Qur’an kontemporer. Pendekatan integratif yang
ditawarkan memperluas cakupan kajian Makki—Madani dari ranah deskriptif menuju analisis
epistemologis dan aksiologis yang lebih reflektif. Secara praktis, temuan penelitian ini dapat menjadi
landasan bagi pengembangan wacana tafsir kontekstual, pendidikan Islam, dan penguatan nilai-nilai
moderasi beragama dalam masyarakat modern.

Dengan demikian, pemahaman yang mendalam dan integratif terhadap Makkiyah dan
Madaniyah tidak hanya relevan bagi pengembangan keilmuan Al-Qur’an, tetapi juga memiliki implikasi
strategis dalam upaya mengaktualisasikan nilai-nilai Qur’ani secara kontekstual dan berkelanjutan.
Kajian lanjutan disarankan untuk mengembangkan pendekatan ini melalui analisis tematik yang lebih
spesifik atau penerapan kerangka Makki-Madani dalam studi kasus sosial-kontemporer, guna
memperkaya kontribusi studi Al-Qur’an terhadap tantangan zaman.

REFERENCES

Abu Zaid, N. H. (1994). Naqd al-khitab al-dini. Cairo: Sina Publishing.

Al-Ghazali, A. H. (2005). Ihya’ ‘ulam al-din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah.

Al-Jurjani, A. Q. (1950). Dala’il al-i‘jaz. Cairo: Dar al-Ma‘arif.

Al-Qattan, M. K. (2000). Mabahith fi ‘ulam al-Qur’an. Cairo: Maktabah Wahbah. Al-

Suyuthi, J. (2008). Al-itqan fi ‘ulim al-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr.

Cahyono, I. D., & Febriyanti, P. (2024). Linguistic analysis of surah Makkiyah and Madaniyah from
the ilmu ma‘ani perspective. Jurnal Bahasa Arab, 1(2), 87-98.

Fazlur Rahman. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition.
Chicago, IL: University of Chicago Press.

Kiftiyah, K., Wahidah, W., & Muslimah, M. (2023). The theories of Makki and Madani according to
classical and contemporary scholars. Bulletin of Pedagogical Research, 3(1), 1-15.

Mustofa, A. Z., & Syarifah, N. (2024). The ‘ilm al-Qur’an: A study of asbab al-nuziil, Makkiyyah and
Madaniyyah. AL-IKHSAN: Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, 2(2), 203— 214.

Ramadhani, N., Hidayat, W., Nuha, F. K., & Rahmawati, S. (2024). The virtues of understanding
Makiyah and Madaniyah verses in human life. Jurnal Al Burhan, 4(2), 102-112.

Saude, S., Arief, A., Sabry, M. S., & Idzhar, M. (2023). Lafal al-sabr in the Qur’an: Thematic study of
Makkiyah verses. An-Nahdlah: Journal of Islamic Studies, 1(1), 37-55.



