
*Corresponding author 
E-mail addresses: ahmadqoriululalbab@gmail.com  (Ahmad Qori Ulul Albab) 

 

 

 

Revisi Kurikulum Berbasis Filsafat Islam 

 
A qori1*, R Hasandi2,  A mubassyir, Sumarno    

1Pendidikan Agama Islam, Institut Ahmad Dahlan Probolinggo,Indonesia 
2 Pendidikan Agama Islam, Institut Ahmad Dahlan Probolinggo,Indonesia 

3Pendidikan Agama Islam, Institut Ahmad Dahlan Probolinggo,Indonesia 

4 Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Muhammadiyah Ngawi, Indonesia 
Ahmadqoriululalbab@gmail.com1, azkurkum9741@gmail.com2, ahmadmubassyir@gmail.com3, 

gusmarno1912@gmail.com4,   

 

 

ABSTRAK 

Perkembangan globalisasi dan modernisasi menuntut sistem pendidikan 

Indonesia melakukan pembaruan kurikulum yang tidak hanya berfokus pada 

capaian kognitif, tetapi juga pembentukan karakter dan spiritualitas peserta 

didik. Kurikulum nasional masih cenderung menekankan aspek akademik, 

sementara dimensi moral dan spiritual belum terintegrasi secara sistematis. 

Penelitian ini bertujuan menganalisis potensi filsafat pendidikan Islam sebagai 

kerangka konseptual dalam pembaruan kurikulum menuju pendidikan yang 

holistik dan berkelanjutan. Metode penelitian menggunakan pendekatan 

kualitatif melalui studi pustaka dengan analisis literatur klasik dan kontemporer, 

khususnya pemikiran al-Ghazali dan al-Farabi. Analisis data dilakukan secara 

komparatif dan hermeneutika kontekstual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

filsafat pendidikan Islam menekankan integrasi ilmu dan agama, penguatan 

pendidikan karakter, serta keseimbangan pengembangan intelektual, moral, dan 

spiritual sebagai landasan pembaruan kurikulum nasional. 

 
ABSTRACT  

Globalization and modernization require the Indonesian education system to 

reform its curriculum by emphasizing not only cognitive achievement but also 

the development of students’ character and spirituality. The current national 

curriculum still prioritizes academic outcomes, while moral and spiritual 

dimensions have not been systematically integrated. This study aims to analyze 

the potential of Islamic educational philosophy as a conceptual framework for 

curriculum reform toward holistic and sustainable education. This research employs a qualitative approach based 

on a literature review of classical and contemporary Islamic philosophical works, particularly the thoughts of al-

Ghazali and al-Farabi. Data are analyzed using comparative analysis and contextual hermeneutic interpretation. 

The findings indicate that Islamic educational philosophy offers strategic principles, including the integration of 

knowledge and religion, strengthening character education, holistic educational approaches, and balanced 

educational objectives encompassing intellectual, moral, and spiritual dimensions. These principles are relevant 

for addressing global challenges while reinforcing the identity of Indonesian,education. 

PENDAHULUAN 

Dalam era globalisasi dan modernisasi yang semakin pesat, Indonesia menghadapi tantangan 

besar dalam memastikan sistem pendidikan tetap relevan dengan perkembangan zaman. Perubahan 

sosial yang terjadi begitu cepat menuntut adanya penyesuaian di berbagai bidang, termasuk di dunia 

pendidikan. Salah satu tantangan utama adalah bagaimana pendidikan dapat terus berkembang 

mengikuti kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, sekaligus memastikan bahwa pendidikan tidak 

kehilangan esensi dalam pembentukan karakter peserta didik. Kurikulum pendidikan yang ada saat ini 

lebih terfokus pada pencapaian kompetensi kognitif atau kemampuan intelektual peserta didik, 

sementara aspek afektif dan spiritual sering kali terabaikan. Padahal, kedua aspek ini memiliki peran 

A R T I C L E   I N F O 
 
Article history: 
Received 1 Januari 2026 

Revised 15 Januari 2026 

Accepted 25 Januari 2026 

Available online 30 Januari 2026 

 
Kata Kunci: 
filsafat pendidikan Islam; 

pembaruan kurikulum; 

pendidikan karakter; pendidikan 
holistik. 

 

Keywords: Islamic educational 

philosophy; curriculum reform; 
character education; holistic 

education 
 

 

 

 

mailto:ahmadqoriululalbab@gmail.com
mailto:Ahmadqoriululalbab@gmail.com1
mailto:azkurkum9741@gmail.com2
mailto:ahmadmubassyir@gmail.com3
mailto:gusmarno1912@gmail.com4


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1819 

Ahmad Qori Ulul Albab/Revisi kurikulum berbasis filsafat islam 
 

yang sangat penting dalam membentuk individu yang tidak hanya cerdas, tetapi juga memiliki budi 

pekerti yang baik. Dalam konteks Indonesia, yang mayoritas penduduknya beragama Islam, integrasi 

nilai-nilai agama dan filsafat pendidikan Islam menjadi hal yang sangat mendesak dan relevan untuk 

dilakukan. Pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai Islam tidak hanya akan menciptakan individu yang 

berkompeten dalam bidang ilmu pengetahuan, tetapi juga mampu menghasilkan generasi yang memiliki 

karakter yang kuat, moralitas yang tinggi, dan kesadaran spiritual yang mendalam. Hal ini semakin 

penting mengingat peran pendidikan dalam menghadapi tantangan zaman yang semakin kompleks, 

terutama dalam menghadapi dampak negatif dari globalisasi dan modernisasi. Dengan demikian, 

pembaharuan kurikulum pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam menjadi kebutuhan yang 

mendesak untuk menciptakan pendidikan yang holistik dan berkesinambungan dalam membangun 

generasi yang seimbang dalam aspek intelektual, moral, dan spiritual (Ramadhani et al., 2021; 

Nurhidaya, 2025; Mustofa et al., 2025). 

A. Relevansi Filsafat Islam dalam Pendidikan 

  Filsafat Islam memiliki potensi yang sangat besar untuk dijadikan dasar dalam merancang 

kurikulum pendidikan yang tidak hanya mengutamakan pencapaian intelektual, tetapi juga menyentuh 

aspek moral dan spiritual. Banyak pemikir besar dalam tradisi Islam, seperti al-Ghazali dan al-Farabi, 

yang mengemukakan bahwa pendidikan seharusnya mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan nilai-

nilai spiritual, agar peserta didik tidak hanya dibekali dengan kecerdasan akal, tetapi juga dengan 

pembangunan karakter moral dan kesadaran spiritual. Al-Ghazali dan al-Farabi berpendapat bahwa 

pendidikan seharusnya membentuk manusia secara holistik, dengan menyeimbangkan antara 

kemampuan kognitif dan pengembangan akhlak yang mulia. Dalam konteks ini, filsafat Islam 

mengajarkan bahwa pengembangan ilmu pengetahuan tidak dapat dipisahkan dari tujuan untuk 

membangun karakter yang baik dan mendalamkan spiritualitas peserta didik. Dengan demikian, filsafat 

Islam menawarkan landasan yang kuat untuk mengembangkan kurikulum pendidikan yang lebih 

holistik, yang tidak hanya berfokus pada kecakapan intelektual, tetapi juga memperhatikan dimensi 

moral dan spiritual yang semakin penting di era globalisasi ini (Selamat, 2025; Rozaq et al., 2025). 

Meskipun demikian, meskipun sudah banyak penelitian yang menyoroti pentingnya filsafat Islam dalam 

pendidikan, penerapan konsep ini dalam revisi kurikulum pendidikan Indonesia masih sangat terbatas 

dan perlu mendapat perhatian lebih lanjut (Nurhidaya, 2025; Mustofa et al., 2025). 

  Beberapa penelitian juga menunjukkan bahwa pendidikan agama Islam di Indonesia seringkali 

terpisah dari mata pelajaran lainnya, yang seharusnya tidak terjadi. Pemahaman dan penerapan nilai-

nilai agama Islam seharusnya dapat terintegrasi dalam setiap mata pelajaran yang ada di kurikulum 

pendidikan. Integrasi ini penting untuk memastikan bahwa nilai-nilai agama yang diajarkan tidak hanya 

bersifat teori, tetapi juga dapat diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari peserta didik. Penelitian yang 

dilakukan oleh Sholekah serta Mahardhika dan Wantini menunjukkan bahwa pemisahan antara 

pendidikan agama Islam dan mata pelajaran lainnya dapat menghambat pengembangan karakter moral 

peserta didik secara menyeluruh (Sholekah, 2020; Mahardhika & Wantini, 2023). Oleh karena itu, hal 

ini menunjukkan bahwa perlu adanya revisi kurikulum pendidikan yang lebih berfokus pada integrasi 

filsafat Islam secara menyeluruh dalam semua aspek pembelajaran, agar pendidikan tidak hanya 

mengembangkan aspek kognitif, tetapi juga membentuk karakter moral dan etika peserta didik. Dengan 

demikian, integrasi filsafat Islam dalam pendidikan dapat menjadi solusi untuk menciptakan pendidikan 

yang lebih holistik dan menyeluruh, yang melibatkan aspek intelektual, moral, dan spiritual dalam 

pembentukan pribadi yang seimbang (Puspita, 2025; Jamil, 2023). 

B. Pentingnya Pembaruan Kurikulum 

  Kurikulum pendidikan di Indonesia telah mengalami beberapa perubahan signifikan dalam 

beberapa tahun terakhir. Salah satu perubahan besar adalah transisi dari Kurikulum 2006 ke Kurikulum 

2013 yang dirancang dengan tujuan untuk lebih menekankan pengembangan tiga aspek utama dalam 

pendidikan, yaitu kognitif, afektif, dan psikomotor. Perubahan ini diharapkan dapat menciptakan sistem 

pendidikan yang lebih menyeluruh dan berimbang, dengan memperhatikan tidak hanya penguasaan 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1820 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

pengetahuan, tetapi juga pengembangan keterampilan dan sikap peserta didik secara lebih 

komprehensif. Meskipun begitu, implementasi dari Kurikulum 2013 tersebut seringkali masih 

menghadapi kendala, terutama dalam mengakomodasi nilai-nilai spiritual yang seharusnya menjadi 

bagian integral dari pendidikan, khususnya dalam konteks Indonesia sebagai negara dengan mayoritas 

Muslim. Pembaruan kurikulum yang berbasis filsafat Islam diharapkan dapat menjadi solusi yang efektif 

untuk mengatasi kekurangan tersebut. Pendekatan ini akan memberikan penekanan yang lebih besar 

pada pendidikan karakter, serta penguatan nilai-nilai keislaman yang menjadi inti dari identitas bangsa. 

Dengan demikian, kurikulum berbasis filsafat Islam tidak hanya akan menciptakan generasi yang cerdas 

secara intelektual, tetapi juga memiliki karakter yang baik dan moral yang tinggi, sesuai dengan ajaran 

agama Islam (Sidabalok et al., 2023; Putra & Sudarsono, 2024; Fatihah et al., 2024; Nurhidaya, 2025; 

Mustofa et al., 2025). 

  Penelitian yang dilakukan oleh Jamil menunjukkan adanya tren dan berbagai tantangan dalam 

pendidikan, mengintegrasikan prinsip-prinsip Islam dalam kurikulum pendidikan nasional (Jamil, 

2023). Menurut penelitian tersebut, integrasi nilai-nilai Islam dalam pendidikan bukan hanya 

memberikan arah yang lebih jelas bagi peserta didik, tetapi juga memiliki potensi untuk menciptakan 

pendidikan yang lebih baik dan sesuai dengan ajaran Islam. Namun, tantangan besar yang dihadapi 

pendidikan, bagaimana menerjemahkan prinsip-prinsip tersebut dalam kurikulum yang dapat diterima 

oleh semua pihak tanpa mengabaikan keberagaman yang ada. Di sisi lain, penelitian lain mengenai 

kurikulum pendidik-integratif mengungkapkan bahwa pendekatan semacam ini sangat efektif dalam 

mengembangkan siswa secara menyeluruh, baik dari segi akademik maupun spiritual. Kurikulum yang 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam dan mengedepankan pendidikan karakter ini berupaya untuk 

menciptakan individu yang tidak hanya cerdas, tetapi juga memiliki kesadaran moral dan spiritual yang 

tinggi. Hal ini tentunya sejalan dengan kebutuhan untuk menciptakan generasi yang mampu menghadapi 

tantangan global dengan integritas yang kuat, serta menjaga keseimbangan antara ilmu pengetahuan dan 

etika dalam kehidupan sehari-hari (Mahardhika & Wantini, 2023; Faqihuddin & Romadhon, 2023). 

C. Kontribusi Penelitian Masa Depan 

  Penelitian ini bertujuan untuk mengisi kekosongan dalam kajian pendidikan dengan meneliti 

potensi penerapan filsafat Islam dalam revisi kurikulum pendidikan Indonesia, serta memberikan 

kontribusi bagi pengembangan pemikiran pendidikan Islam yang lebih kontemporer. Dalam hal ini, 

pendekatan literatur akan diterapkan untuk mengeksplorasi berbagai elemen dalam filsafat Islam yang 

dapat diterjemahkan dan diterapkan dalam kurikulum pendidikan. Harapannya, penelitian ini dapat 

memberikan wawasan baru dalam merumuskan kurikulum yang tidak hanya berfokus pada pencapaian 

akademis, tetapi juga mencakup dimensi moral dan spiritual peserta didik, yang sangat penting dalam 

membentuk pribadi yang utuh. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai yang terkandung dalam filsafat 

Islam, kurikulum pendidikan dapat mengarahkan peserta didik untuk tidak hanya menguasai ilmu 

pengetahuan, tetapi juga memiliki karakter yang luhur dan dapat menghadapi tantangan kehidupan 

dengan sikap yang benar. Hal ini sangat relevan dengan kebutuhan untuk menciptakan sistem 

pendidikan yang lebih menyeluruh, yang tidak hanya mengutamakan pencapaian kognitif, tetapi juga 

mempersiapkan generasi muda untuk mengembangkan kesadaran moral dan spiritual (Mahesti & 

Koeswanti, 2021; Kamaliyah et al., 2025; Sipahelut, 2024). 

  Diharapkan, dengan pemahaman yang lebih mendalam tentang filsafat pendidikan Islam, 

kurikulum pendidikan di Indonesia dapat menjadi lebih adaptif terhadap perubahan zaman yang pesat 

dan dapat mengakomodasi dinamika sosial dan budaya yang terus berkembang. Sebagai negara yang 

mengalami berbagai tantangan dalam era globalisasi, pendidikan di Indonesia harus mampu beradaptasi 

dengan perkembangan teknologi dan perubahan sosial yang terjadi. Oleh karena itu, penting bagi 

kurikulum untuk tidak hanya berfokus pada pencapaian akademis, tetapi juga menekankan pada 

pembentukan karakter moral dan spiritual yang kuat. Pemahaman terhadap teks-teks agama, yang tidak 

hanya dilakukan secara literal, namun melalui pendekatan yang kontekstual, akan memberikan relevansi 

yang lebih besar dalam pendidikan, khususnya dalam menghasilkan individu yang tidak hanya memiliki 

pengetahuan yang luas, tetapi juga memiliki akhlak yang mulia dan siap menghadapi tantangan global 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1821 

Ahmad Qori Ulul Albab/Revisi kurikulum berbasis filsafat islam 
 

yang semakin kompleks. Pendidikan yang mampu memadukan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai 

agama akan menghasilkan generasi yang lebih berimbang, yang tidak hanya unggul dalam bidang 

akademis, tetapi juga memiliki karakter yang kuat untuk berkontribusi positif di masyarakat (Faqihuddin 

& Romadhon, 2023; Kamaliyah et al., 2025; Sidabalok et al., 2023). 

  Integrasi filsafat Islam dalam kurikulum pendidikan Indonesia merupakan langkah yang sangat 

penting dan mendesak, bukan hanya sebagai pilihan, tetapi sebagai kebutuhan untuk menciptakan 

generasi yang lebih holistik. Kurikulum yang berbasis pada filsafat Islam dapat mengarahkan peserta 

didik untuk tidak hanya unggul dalam bidang akademis, tetapi juga memiliki karakter yang kokoh dan 

moral yang baik. Filsafat Islam mengajarkan keseimbangan antara pengetahuan dan nilai-nilai agama 

yang berfungsi untuk membentuk karakter moral peserta didik. Dengan memberikan perhatian lebih 

pada aspek moral dan spiritual, serta mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan prinsip-prinsip agama, 

kurikulum pendidikan akan lebih relevan dan dapat menanggapi tantangan zaman yang semakin 

kompleks. Pendekatan ini akan membantu menciptakan pendidikan yang lebih komprehensif dan 

responsif terhadap perubahan sosial dan budaya yang terjadi, serta menghasilkan individu yang siap 

menghadapi tantangan global dengan sikap dan nilai-nilai yang luhur. Dengan demikian, integrasi 

filsafat Islam dalam pendidikan bukan hanya sebuah tambahan, tetapi sebuah langkah strategis yang 

mendasar dalam menciptakan pendidikan yang lebih berkualitas dan berorientasi pada pembentukan 

generasi yang unggul dalam berbagai aspek (Mahesti & Koeswanti, 2021; Nurhidaya, 2025; Mustofa et 

al., 2025) 

METODE 

 Penelitian ini mengusulkan penerapan filsafat pendidikan Islam sebagai dasar revisi kurikulum 

pendidikan Indonesia melalui pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka dan analisis literatur. 

Pendekatan ini memungkinkan eksplorasi mendalam terhadap teks-teks primer dan sekunder guna 

mengidentifikasi prinsip-prinsip dasar filsafat pendidikan Islam yang relevan bagi pengembangan 

kurikulum holistik. Fokus penelitian diarahkan pada konsep integrasi pengembangan kognitif, moral, 

dan spiritual peserta didik. Sumber utama penelitian meliputi karya klasik seperti Ihya’ Ulum al-Din 

karya al-Ghazali dan Al-Madina al-Fadhila karya al-Farabi yang menekankan keterkaitan antara ilmu 

pengetahuan dan moralitas dalam pendidikan. Penerapan filsafat Islam diharapkan mampu membentuk 

peserta didik yang berkarakter luhur dan memiliki kesadaran spiritual tinggi serta memperkaya 

diskursus pembaruan kurikulum pendidikan Indonesia (Erdriani et al., 2024; Mustadi & Qomaruddin, 

2023; Faizi et al., 2023). 

  Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka dengan menghimpun data sekunder 

dari artikel jurnal ilmiah, buku pendidikan Islam, serta literatur klasik dan kontemporer. Pendekatan ini 

digunakan untuk membangun pemahaman komprehensif mengenai integrasi nilai-nilai filsafat Islam 

dalam sistem pendidikan Indonesia. Kombinasi sumber klasik dan modern memungkinkan analisis yang 

lebih seimbang antara perspektif tradisional dan kebutuhan pendidikan masa kini, khususnya dalam 

pembentukan karakter dan spiritualitas peserta didik (Hadi, 2023; Nurhakim & Musthafa, 2024; Romli 

et al., 2023). 

   Analisis data menggunakan analisis komparatif dan hermeneutika kontekstual. Analisis 

komparatif membandingkan pemikiran al-Ghazali, al-Farabi, dan pemikir kontemporer terkait konsep 

pendidikan dan moral, untuk menilai relevansinya dengan konteks Indonesia. Hermeneutika kontekstual 

digunakan untuk menafsirkan nilai-nilai filsafat Islam agar sesuai dengan dinamika sosial, budaya, dan 

perkembangan teknologi, sehingga kurikulum yang dihasilkan bersifat adaptif dan responsif terhadap 

tantangan global (Adliyah et al., 2024; Fuadhah, 2024; Nuridyanto et al., 2024; Romli et al., 2023). 

 Penelitian ini berkontribusi pada penguatan teori pendidikan Islam dan memberikan 

rekomendasi aplikatif bagi pembaruan kurikulum nasional yang menekankan keseimbangan antara 

kecerdasan intelektual dan pembentukan akhlak. Integrasi filsafat Islam diharapkan mampu 

menghasilkan generasi yang berkarakter, bermoral, dan siap menghadapi tantangan global, sekaligus 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1822 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

memperkuat identitas pendidikan Indonesia yang holistik dan berkelanjutan (Hadi, 2023; Faizi et al., 

2023. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

  Hasil studi literatur menunjukkan bahwa filsafat Islam menawarkan berbagai nilai dan prinsip 

yang dapat dijadikan dasar dalam merumuskan kurikulum pendidikan yang lebih komprehensif dan 

responsif terhadap kebutuhan zaman. Beberapa elemen penting yang dapat diintegrasikan dalam 

kurikulum pendidikan di Indonesia meliputi integrasi ilmu dan agama, pendidikan karakter, pendekatan 

holistik, dan penetapan tujuan pendidikan yang seimbang. Penerapan nilai-nilai ini memerlukan revisi 

menyeluruh yang melibatkan berbagai elemen pendidikan, dari kebijakan pemerintah hingga praktik di 

sekolah-sekolah. 

 

A. Elemen Penting dalam Kurikulum Pendidikan Islam 

Integrasi Ilmu dan Agama 

Dalam filsafat pendidikan Islam, tidak ada pemisahan yang jelas antara ilmu duniawi dan 

ilmu agama. Kedua aspek tersebut seharusnya saling melengkapi satu sama lain agar pendidikan 

tidak hanya menekankan pada penguasaan pengetahuan semata, tetapi juga pada pemahaman nilai-

nilai moral dan etika yang terkandung dalam ilmu yang dipelajari. Prinsip ini menegaskan bahwa 

ilmu bukan hanya untuk memenuhi tuntutan kognitif peserta didik, tetapi juga untuk membentuk 

karakter dan akhlak mereka. Hal ini penting untuk memastikan bahwa generasi yang terdidik tidak 

hanya cerdas dalam bidang akademik, tetapi juga memiliki kesadaran moral dan tanggung jawab 

sosial yang tinggi. Pemahaman ini sangat relevan dalam konteks pendidikan Islam, di mana tujuan 

utama bukan hanya transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan pribadi yang berintegritas. 

Penelitian yang dilakukan oleh Ma’arif dan Rusydi memberikan dukungan kuat terhadap konsep 

pendidikan yang mengintegrasikan ilmu agama dan duniawi, terutama dalam konteks pesantren. Di 

dalam pesantren, penerapan pendidikan holistik ini mengharuskan integrasi antara ilmu 

pengetahuan umum dan ajaran agama untuk menciptakan pemahaman yang lebih mendalam dan 

menyeluruh bagi peserta didik. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan di pesantren tidak hanya 

mengajarkan pengetahuan duniawi, tetapi juga membentuk karakter dan moralitas peserta didik 

sesuai dengan ajaran Islam. Oleh karena itu, pendidikan yang berbasis pada integrasi ilmu agama 

dan duniawi ini menjadi sangat relevan dalam mengembangkan kurikulum pendidikan yang lebih 

menyeluruh di Indonesia (Ma`arif & Rusydi, 2020). 

Lebih lanjut, penelitian oleh Masnila juga menekankan pentingnya tauhid sebagai prinsip 

utama dalam integrasi ilmu dan iman dalam pendidikan Islam. Tauhid, sebagai ajaran tentang 

keesaan Tuhan, tidak hanya berfungsi sebagai dasar spiritual, tetapi juga sebagai landasan dalam 

membangun pemahaman yang lebih komprehensif tentang hubungan antara ilmu pengetahuan dan 

iman. Pendidikan Islam yang mengedepankan tauhid sebagai prinsip integrasi ilmu dan iman 

bertujuan untuk menciptakan peserta didik yang tidak hanya menguasai ilmu pengetahuan tetapi 

juga memiliki kesadaran akan akhlak yang mulia dan tanggung jawab sosial yang tinggi. Konsep 

ini memberikan penekanan pada pengembangan akhlak yang berorientasi pada nilai-nilai agama dan 

sosial yang baik. Melalui pendidikan yang mengintegrasikan ilmu dengan iman, peserta didik dapat 

belajar tidak hanya untuk meraih kesuksesan akademis, tetapi juga untuk menjalani kehidupan 

dengan penuh tanggung jawab, sesuai dengan ajaran Islam yang mengajarkan pentingnya 

keseimbangan antara dunia dan akhirat. Dengan demikian, pendidikan Islam yang berbasis pada 

tauhid dan integrasi ilmu dengan iman memiliki peran yang sangat penting dalam membentuk 

generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berakhlak mulia dan peduli terhadap masyarakat 

sekitar (Masnila, 2025). 

 

Pendidikan Karakter 

Pendidikan karakter dalam filsafat Islam menekankan pada pentingnya nilai-nilai moral dan 

etika yang menjadi landasan pembentukan pribadi yang utuh. Beberapa nilai yang diajarkan dalam 

filsafat pendidikan Islam mencakup kejujuran, keadilan, kepedulian sosial, dan kepemimpinan yang 

bijaksana. Nilai-nilai ini diharapkan dapat membentuk individu yang tidak hanya cerdas secara 

akademis, tetapi juga memiliki karakter yang kuat dan kemampuan untuk bertindak dengan bijak 

dalam masyarakat. Pendidikan karakter dalam kerangka Islam tidak hanya mencakup pengajaran 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1823 

Ahmad Qori Ulul Albab/Revisi kurikulum berbasis filsafat islam 
 

aspek moralitas, tetapi juga mengintegrasikan pemahaman tentang hubungan manusia dengan 

Tuhan dan sesama manusia. Konsep ini bertujuan untuk memastikan bahwa peserta didik tidak 

hanya belajar untuk mencapai kesuksesan intelektual, tetapi juga memahami tanggung jawab sosial 

mereka. Penelitian yang dilakukan oleh Sumarni et al. menunjukkan bahwa kurikulum pendidikan 

seharusnya menggabungkan prinsip-prinsip psikologi pendidikan dengan nilai-nilai Islam (Sumarni 

et al., 2025). Hal ini bertujuan untuk meningkatkan efektivitas proses pembelajaran dan memperkuat 

internalisasi nilai-nilai spiritual di dalam diri peserta didik. Dengan demikian, pendidikan karakter 

dalam filsafat Islam tidak hanya berfokus pada pengembangan intelektual, tetapi juga pada 

pembentukan akhlak yang baik, yang dapat tercermin dalam sikap dan tindakan sehari-hari peserta 

didik dalam berbagai situasi sosial. 

Lebih lanjut, Fadilah et al. menegaskan bahwa pendidikan karakter harus diintegrasikan 

secara holistik dalam seluruh proses Pendidikan (Fadilah et al., 2025). Integrasi ini mencakup 

kolaborasi yang sinergis antara keluarga, sekolah, dan masyarakat. Dalam hal ini, keluarga 

memainkan peran yang sangat penting dalam mendukung pembentukan karakter sejak dini, 

sedangkan sekolah bertanggung jawab untuk memperkuat nilai-nilai karakter melalui kurikulum dan 

metode pembelajaran. Masyarakat juga memiliki peran besar dalam menciptakan lingkungan yang 

mendukung perkembangan karakter positif bagi individu, melalui interaksi sosial yang berbasis 

pada nilai-nilai moral yang baik. Oleh karena itu, pendidikan karakter dalam konteks pendidikan 

Islam tidak dapat berjalan sendiri, melainkan harus melibatkan seluruh komponen yang ada dalam 

kehidupan peserta didik. Dengan pendekatan holistik ini, diharapkan pendidikan dapat 

menghasilkan individu yang tidak hanya cerdas, tetapi juga mampu berkontribusi positif dalam 

masyarakat, dengan memiliki karakter yang baik dan penuh tanggung jawab. Integrasi pendidikan 

karakter dalam kurikulum pendidikan Islam akan memastikan bahwa peserta didik dapat 

menginternalisasi nilai-nilai moral yang dapat membimbing mereka dalam kehidupan sehari-hari 

(Sumarni et al., 2025; Fadilah et al., 2025). 

 

Pendidikan Holistik 

Filsafat Islam mengajarkan pandangan yang holistik tentang manusia, dengan menyadari 

bahwa setiap individu memiliki tiga dimensi penting: jasmani, rohani, dan akal. Ketiga aspek ini 

saling terkait dan tidak dapat dipisahkan, karena setiap dimensi memainkan peran vital dalam 

membentuk keseimbangan dan keutuhan manusia. Dalam konteks pendidikan, pendekatan berbasis 

filsafat Islam harus mampu mengakomodasi ketiga dimensi tersebut untuk menciptakan kurikulum 

yang tidak hanya mengembangkan intelektualitas peserta didik, tetapi juga memperhatikan aspek 

fisik dan spiritual mereka. Pendidikan yang berfokus pada pengembangan akal, tubuh, dan jiwa ini 

bertujuan untuk menghasilkan individu yang seimbang dalam semua aspek kehidupan. Penelitian 

yang dilakukan oleh Sholehah et al. memberikan bukti bahwa penerapan kurikulum terpadu dalam 

pendidikan Islam mampu menciptakan keseimbangan antara kehidupan duniawi dan ukhrawi 

(Sholehah et al., 2025). Dalam pendekatan ini, pengajaran tidak hanya berorientasi pada pencapaian 

akademik, tetapi juga mencakup pembentukan karakter moral, spiritualitas, dan penghayatan 

terhadap nilai-nilai agama. Melalui kurikulum yang berbasis pada filsafat Islam yang holistik dan 

inovatif, pendidikan dapat menjadi sarana yang efektif untuk membentuk individu yang seimbang, 

bijaksana, dan memiliki rasa tanggung jawab baik terhadap diri sendiri, masyarakat, maupun Tuhan. 

Selain itu, penelitian yang dilakukan oleh Taufikin et al. menyoroti pentingnya integrasi 

ajaran teologi Islam dengan literasi ekologi, yang menunjukkan bahwa pendidikan berbasis nilai-

nilai Islam juga harus mencakup kesadaran lingkungan (Taufikin & Yusdani, 2025). Pendidikan 

yang memadukan ajaran Islam dengan pengetahuan ekologi ini bertujuan untuk memperkuat 

pemahaman peserta didik mengenai pentingnya menjaga dan merawat lingkungan hidup sebagai 

bagian dari tanggung jawab moral terhadap ciptaan Tuhan. Dalam filsafat Islam, manusia dipandang 

sebagai khalifah di bumi yang memiliki kewajiban untuk menjaga keharmonisan alam. Oleh karena 

itu, pendidikan yang berbasis nilai-nilai Islam harus mengajarkan pentingnya keseimbangan antara 

pemenuhan kebutuhan hidup manusia dengan pelestarian lingkungan. Integrasi literasi ekologi 

dalam pendidikan Islam tidak hanya memberikan pengetahuan tentang isu-isu lingkungan, tetapi 

juga mengajarkan nilai-nilai etika yang berhubungan dengan tanggung jawab sosial dan ekologi. 

Dengan pendekatan ini, diharapkan peserta didik dapat tumbuh menjadi individu yang tidak hanya 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1824 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kesadaran tinggi terhadap pentingnya menjaga alam, 

yang merupakan bagian integral dari ajaran Islam (Taufikin & Yusdani, 2025). 

 

 

Tujuan Pendidikan Yang Seimbang 

Dalam filsafat pendidikan Islam, tujuan utama pendidikan tidak terbatas pada 

pengembangan kecerdasan intelektual semata, melainkan juga untuk membentuk individu yang 

memiliki akhlak yang mulia serta kesadaran spiritual yang tinggi. Konsep ini menekankan 

pentingnya keseimbangan antara perkembangan kognitif dan pembentukan karakter moral, dengan 

tujuan menghasilkan manusia yang tidak hanya pintar secara akademik, tetapi juga berperilaku 

sesuai dengan nilai-nilai luhur agama Islam. Dalam hal ini, pendidikan Islam mengajarkan bahwa 

pengetahuan yang diperoleh harus selalu diimbangi dengan pengembangan akhlak, sehingga peserta 

didik tidak hanya menjadi individu yang cerdas, tetapi juga mampu menjalani kehidupan yang 

penuh tanggung jawab, beretika, dan sesuai dengan prinsip-prinsip moral yang terkandung dalam 

ajaran agama. Laporan yang disusun oleh Nasution menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai etika 

Islam dalam pendidikan anak usia dini memiliki peran yang sangat penting dalam membentuk 

karakter generasi yang berakhlak mulia (Nasution, 2024). Pendidikan yang dimulai sejak usia dini 

sangat berpengaruh dalam membentuk dasar-dasar akhlak yang baik, yang akan terus berkembang 

sepanjang hidup peserta didik. Oleh karena itu, kurikulum pendidikan harus dirancang untuk 

mencakup pembelajaran yang tidak hanya mengembangkan potensi intelektual peserta didik, tetapi 

juga memperhatikan dan memperkuat dimensi spiritual dan moral mereka. Dengan demikian, 

pendidikan yang berbasis pada filsafat Islam tidak hanya fokus pada pencapaian akademis, tetapi 

juga pada pembentukan pribadi yang seimbang dalam aspek kognitif, moral, dan spiritual, sejalan 

dengan ajaran Islam yang mengedepankan kesejahteraan dunia dan akhirat. 

Mengingat hal ini, penting bagi kurikulum pendidikan untuk mengintegrasikan 

pembelajaran yang dapat membantu peserta didik mengembangkan semua aspek potensial mereka, 

baik yang berkaitan dengan pengetahuan maupun dengan nilai-nilai spiritual dan moral. Penekanan 

pada keseimbangan antara ilmu dan akhlak akan menciptakan individu yang mampu memanfaatkan 

pengetahuan untuk kebaikan diri sendiri, keluarga, dan masyarakat, serta bertanggung jawab 

terhadap Tuhan dan alam semesta. Dengan demikian, kurikulum yang dibangun harus mendukung 

pembentukan pribadi yang tidak hanya kompeten dalam bidang akademik, tetapi juga memiliki 

karakter yang kuat dan mampu menerapkan prinsip-prinsip moral dalam setiap aspek kehidupan 

mereka. Seiring dengan perkembangan zaman yang semakin kompleks, pendekatan pendidikan 

yang berbasis pada filsafat Islam ini menjadi sangat relevan untuk membentuk generasi yang tidak 

hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga berperan aktif dalam membangun masyarakat yang lebih 

baik, dengan menegakkan nilai-nilai Islam yang universal (Nasution, 2024). 

 

B. Tantangan dalam Penerapan Nilai-nilai Filsafat Islam dalam Kurikulum Pendidikan di 

Indonesia 

Integrasi nilai-nilai filsafat Islam dalam kurikulum pendidikan di Indonesia menghadapi 

beberapa tantangan serius, terutama dalam konteks sistem pendidikan formal dan non-formal. 

Penelitian oleh Kurahman menekankan pentingnya manajemen pendidikan yang berbasis akhlakul 

karimah untuk menciptakan lingkungan pendidikan yang Islami dan responsif terhadap 

perkembangan zaman (Kurahman, 2025). Hal ini mencakup upaya untuk menyelaraskan antara 

prinsip-prinsip ajaran Islam dan realitas sosial serta budaya yang ada di masyarakat. 

 

Perbedaan Pendekatan dalam Pendidikan Formal dan non-formal 

Salah satu tantangan yang signifikan dalam penerapan nilai-nilai filsafat Islam dalam 

pendidikan adalah perbedaan pendekatan yang diterapkan antara institusi pendidikan formal, seperti 

sekolah negeri dan madrasah, dengan pendidikan non-formal yang meliputi pesantren dan lembaga 

pendidikan masyarakat. Setiap jenis lembaga pendidikan ini memiliki karakteristik dan struktur 

kurikulum yang berbeda, yang pada gilirannya dapat menimbulkan kesulitan dalam menciptakan 

integrasi nilai-nilai yang konsisten di seluruh sistem pendidikan. Di institusi pendidikan formal, 

terdapat kecenderungan untuk lebih menekankan pada pencapaian standar akademik yang tinggi 

dan penguasaan materi pelajaran sesuai dengan kurikulum yang telah ditentukan oleh pemerintah. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1825 

Ahmad Qori Ulul Albab/Revisi kurikulum berbasis filsafat islam 
 

Hal ini sering kali membuat sekolah formal lebih terfokus pada aspek kognitif dan kurang 

memberikan ruang untuk penguatan nilai moral dan spiritual peserta didik. Sebaliknya, pendidikan 

non-formal seperti yang ada di pesantren atau lembaga pendidikan masyarakat cenderung lebih 

fleksibel dalam mengintegrasikan nilai-nilai moral dan spiritual dalam proses pembelajaran mereka. 

Di sini, pendidikan tidak hanya berfokus pada pengajaran ilmu pengetahuan, tetapi juga pada 

pembentukan karakter peserta didik yang mengedepankan nilai-nilai agama, akhlak, dan tanggung 

jawab sosial. Meskipun demikian, fleksibilitas dalam pendidikan non-formal ini dapat menyebabkan 

kesulitan dalam menyelaraskan kurikulum yang diterapkan dengan standar pendidikan formal, yang 

pada akhirnya dapat menghambat integrasi nilai-nilai filsafat Islam secara menyeluruh dalam sistem 

pendidikan Indonesia. Perbedaan karakteristik ini sering kali menyebabkan adanya kesulitan dalam 

menciptakan kesatuan tujuan dan pendekatan yang konsisten dalam penerapan nilai-nilai Islam 

dalam pendidikan (Jamil, 2023). 

Di sisi lain, perbedaan ini juga menciptakan tantangan dalam menciptakan sistem 

pendidikan yang dapat mengakomodasi kebutuhan moral dan spiritual peserta didik dalam konteks 

pendidikan formal. Sementara itu, di sekolah formal, seperti yang disebutkan sebelumnya, ada 

tekanan yang besar untuk memenuhi standar akademik yang tinggi, sehingga fokus utama sering 

kali tertuju pada pencapaian akademik dan hasil ujian yang terstandarisasi. Pada pendidikan non-

formal, seperti pesantren, terdapat ruang yang lebih luas untuk mengembangkan dan 

mengintegrasikan nilai-nilai moral dan spiritual. namun hal ini sering kali dilakukan tanpa adanya 

koordinasi yang jelas dengan sistem pendidikan formal yang ada. Dalam banyak kasus, pesantren 

dan lembaga pendidikan masyarakat dapat lebih mengutamakan pengajaran akhlak dan etika tanpa 

terbebani oleh tuntutan standar akademik yang ketat, yang memberikan kelebihan tersendiri dalam 

pembentukan karakter peserta didik. Di sisi lain, kelemahan pendekatan ini terletak pada kurangnya 

pengakuan resmi terhadap kurikulum yang digunakan dalam pendidikan non-formal, yang 

menyebabkan beberapa lulusan pendidikan non-formal menghadapi tantangan dalam memasuki 

dunia akademik atau dunia kerja yang lebih terstruktur. Oleh karena itu, meskipun terdapat 

fleksibilitas dalam pendidikan non-formal, integrasi antara pendidikan formal dan non-formal harus 

dioptimalkan untuk menciptakan sistem pendidikan yang tidak hanya mencerdaskan peserta didik 

secara akademis tetapi juga membentuk karakter yang kuat dan moralitas yang baik. Kasmawati et 

al. menekankan bahwa perubahan dalam kurikulum yang mengintegrasikan pendidikan karakter dan 

akhlak melalui pendekatan holistik dapat memberikan manfaat signifikan bagi siswa (Kasmawati et 

al., 2023). Dengan harmonisasi antara kedua sistem, siswa akan memperoleh pendidikan yang 

seimbang dan komprehensif. 

 

Pengaruh Globalisasi 

Globalisasi memiliki dampak yang signifikan terhadap berbagai sektor, termasuk sistem 

pendidikan, dan hal ini turut memengaruhi penerapan nilai-nilai filsafat Islam dalam kurikulum 

pendidikan. Sebagai fenomena global yang menyebar luas, globalisasi membawa pengaruh yang 

kuat terhadap cara pandang dan pola hidup masyarakat di berbagai belahan dunia, tidak terkecuali 

di Indonesia. Salah satu dampak negatif yang ditimbulkan oleh globalisasi adalah terjadinya 

perubahan dalam struktur sosial dan budaya yang semakin terbuka terhadap nilai-nilai asing, yang 

sering kali bertentangan dengan ajaran-ajaran Islam. Arus informasi yang sangat cepat, ditambah 

dengan penyebaran budaya luar yang mendominasi berbagai media massa, dapat menjadi tantangan 

besar dalam mempertahankan dan mengimplementasikan ajaran Islam yang otentik. Hal ini 

menciptakan kesulitan dalam menjaga nilai-nilai tradisional dan moral yang terkandung dalam 

filsafat Islam, yang dalam beberapa kasus terpinggirkan oleh nilai-nilai budaya asing yang lebih 

populer dan lebih mudah diakses. Globalisasi memaksa sistem pendidikan untuk menyesuaikan diri 

dengan perkembangan zaman, namun tantangan utama adalah bagaimana tetap menjaga esensi 

ajaran Islam dan tidak kehilangan identitas budaya dan agama dalam proses tersebut. Oleh karena 

itu, pendidikan di Indonesia harus mampu menjaga keseimbangan antara mengikuti perkembangan 

global tanpa kehilangan arah dan identitas yang sudah menjadi bagian dari nilai-nilai budaya dan 

agama yang ada (Husni et al., 2023; Rozi, 2020). 

Penting bagi kurikulum pendidikan Indonesia untuk tetap relevan dengan kondisi sosial 

yang ada, namun pada saat yang sama harus tetap mampu mempertahankan nilai-nilai inti Islam 

sebagai landasan moral dan spiritual. Sebagai negara dengan mayoritas penduduk Muslim, 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1826 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

Indonesia menghadapi tantangan besar dalam merancang kurikulum yang tidak hanya mengikuti 

tren global tetapi juga mencerminkan karakteristik sosial dan budaya yang ada di masyarakat. Dalam 

konteks ini, pendidikan harus dirancang agar tidak hanya mampu memenuhi tuntutan akademik, 

tetapi juga memperhatikan pentingnya penguatan identitas Islam yang menjadi ciri khas bangsa 

Indonesia. Oleh karena itu, kurikulum yang berbasis pada filsafat Islam perlu dikembangkan untuk 

memastikan bahwa pendidikan di Indonesia tidak hanya mengembangkan kemampuan intelektual, 

tetapi juga memperkuat nilai-nilai agama dan moral yang sejalan dengan ajaran Islam. Hal ini sangat 

penting agar generasi muda Indonesia tetap memiliki landasan spiritual yang kuat, meskipun mereka 

terpapar dengan berbagai budaya global yang sering kali tidak sesuai dengan prinsip-prinsip ajaran 

Islam. Dengan demikian, pembaruan kurikulum yang relevan dan kontekstual ini sangat diperlukan 

untuk memastikan bahwa pendidikan Indonesia dapat menghasilkan individu yang cerdas sekaligus 

berkarakter dan mampu menghadapi tantangan zaman tanpa kehilangan identitas agama dan budaya 

mereka (Jamil, 2023). 

 

Perluasan dan Penyesuaian Kurikulum 

Revisi kurikulum yang didasarkan pada nilai-nilai filsafat Islam memerlukan perhatian 

khusus terhadap kebutuhan serta konteks sosial masyarakat yang beragam. Pendidikan harus mampu 

merespons dinamika perubahan zaman, baik dalam hal teknologi, ekonomi, maupun budaya, sambil 

tetap mempertahankan nilai-nilai agama yang menjadi dasar dari sistem pendidikan tersebut. 

Penyesuaian metode pengajaran dan materi pelajaran menjadi penting dalam memastikan kurikulum 

tetap relevan dengan dunia modern, namun tetap berakar pada ajaran Islam yang memberikan arah 

dan makna dalam setiap aspek kehidupan. Hal ini tidak hanya menyangkut aspek akademis, tetapi 

juga karakter dan moral peserta didik. Oleh karena itu, dalam revisi kurikulum berbasis filsafat 

Islam, sangat penting untuk menemukan keseimbangan antara mengintegrasikan pengetahuan 

terbaru dan teknologi dengan menjaga nilai-nilai spiritual serta etika yang terkandung dalam ajaran 

Islam. Hal ini menuntut adanya kreativitas dan inovasi dalam merancang metode pembelajaran yang 

tidak hanya efektif dalam menyampaikan materi pelajaran, tetapi juga dapat memperkuat karakter 

peserta didik, agar mereka tumbuh menjadi individu yang berakhlak mulia, berpikiran terbuka, dan 

dapat menghadapi tantangan zaman dengan bijaksana. Sebagaimana diungkapkan oleh Sholihah dan 

Maulida serta Kurahman, penting untuk memperhatikan konteks sosial yang ada saat merancang 

dan mengimplementasikan kurikulum berbasis nilai-nilai filsafat Islam, agar pendidikan tersebut 

tetap memberikan manfaat maksimal bagi generasi muda (Sholihah & Maulida, 2020; Kurahman, 

2025). 

Pendidikan agama Islam tidak hanya bertujuan untuk menyampaikan pengetahuan, tetapi 

juga berfungsi sebagai pilar dalam membentuk karakter anak. Somad menegaskan bahwa 

pendidikan agama yang diterima anak sejak dini dapat menjadi landasan utama bagi pengembangan 

kepribadian sesuai dengan nilai-nilai Islam. Dengan demikian, pendidikan agama berperan penting 

dalam menginternalisasi nilai-nilai keagamaan yang moderat dan memberi dampak positif terhadap 

perilaku sosial anak (Laili & Barata, 2021). Salah satu cara untuk mencapai tujuan ini adalah dengan 

melakukan seleksi guru yang berkualitas, yang tidak hanya memiliki kompetensi akademik yang 

tinggi, tetapi juga memiliki pemahaman yang baik terhadap nilai-nilai Islam moderat. Guru 

memegang peranan penting dalam mentransfer nilai-nilai karakter kepada peserta didik, sehingga 

pemilihan guru yang tepat menjadi salah satu langkah strategis dalam memperkuat nilai-nilai moral 

dalam pendidikan. Selain itu, pemilihan bahan ajar yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam 

moderat juga sangat krusial, agar materi yang disampaikan kepada peserta didik tidak hanya 

mengembangkan pengetahuan mereka, tetapi juga menanamkan sikap moderat yang menjadi bagian 

dari karakter mereka. Penanaman sikap moderat dalam proses pembelajaran dapat dilakukan dengan 

berbagai cara, mulai dari pengajaran nilai-nilai toleransi, keberagaman, hingga pengembangan 

keterampilan sosial yang dapat membantu peserta didik untuk hidup harmonis di tengah masyarakat 

yang plural. Dengan demikian, Penelitian oleh Laili dan Barata menunjukkan bahwa penguatan ini 

dapat dilakukan secara efektif melalui beberapa pendekatan, antara lain seleksi guru yang 

berkualitas, pemilihan bahan ajar yang sesuai, dan penanaman sikap moderat dalam proses 

pembelajaran (Laili & Barata, 2021). 

 

Implementasi Manajemen Pendidikan yang Efektif 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1827 

Ahmad Qori Ulul Albab/Revisi kurikulum berbasis filsafat islam 
 

Penerapan manajemen pendidikan yang berbasis pada akhlakul karimah sangat penting 

untuk menciptakan suasana belajar yang positif, yang selaras dengan nilai-nilai Islam. Akhlakul 

karimah, sebagai pedoman perilaku yang berlandaskan pada ajaran Islam, memiliki peran yang 

sangat vital dalam membentuk karakter siswa dan menciptakan lingkungan pendidikan yang 

mendukung perkembangan moral dan spiritual mereka. Dengan menerapkan prinsip-prinsip 

akhlakul karimah, semua aspek dalam sistem pendidikan termasuk kurikulum, metode pengajaran, 

dan kualitas pendidik, dapat diselaraskan untuk mendukung pembentukan karakter siswa yang baik. 

Prinsip ini tidak hanya menekankan pada pengajaran pengetahuan akademik, tetapi juga pada 

pembentukan kepribadian yang kuat dan berakhlak mulia. Kurikulum yang disusun dengan 

mempertimbangkan nilai-nilai akhlakul karimah akan lebih mampu mengintegrasikan ilmu 

pengetahuan dengan nilai moral dan spiritual, sehingga peserta didik tidak hanya mendapatkan 

pengetahuan yang luas, tetapi juga memahami bagaimana menerapkan pengetahuan tersebut dalam 

kehidupan sehari-hari dengan cara yang bermoral dan sesuai dengan ajaran agama. Selain itu, 

penerapan manajemen pendidikan berbasis akhlakul karimah juga memberikan perhatian khusus 

pada kualitas pendidik, yang diharapkan tidak hanya kompeten dalam bidang akademik, tetapi juga 

mampu menjadi teladan dalam aspek moral dan spiritual. Oleh karena itu, manajemen pendidikan 

yang efektif harus mampu mengintegrasikan nilai-nilai akhlakul karimah dalam setiap aspek, mulai 

dari perencanaan, pelaksanaan, hingga evaluasi. Sebagaimana diungkapkan oleh Syafi’i et al. 

manajemen pendidikan yang baik berpengaruh positif terhadap pembentukan karakter siswa (Syafi’i 

et al., 2023). Kepemimpinan yang baik dari kepala sekolah dan kolaborasi antar guru juga berperan 

signifikan dalam menciptakan lingkungan belajar yang kondusif bagi pengembangan karakter 

(Dewi et al., 2024). 

Integrasi nilai-nilai filsafat Islam dalam pendidikan Indonesia sangat diperlukan untuk 

menciptakan generasi yang tidak hanya unggul secara intelektual, tetapi juga memiliki moral dan 

spiritual yang kokoh. Dalam konteks ini, pendidikan tidak hanya bertujuan untuk menghasilkan 

individu yang cerdas, tetapi juga untuk membentuk pribadi yang memiliki nilai-nilai etika dan moral 

yang sesuai dengan ajaran Islam. Oleh karena itu, penting untuk merancang dan 

mengimplementasikan kurikulum yang mencakup nilai-nilai filsafat Islam yang dapat 

mengembangkan karakter peserta didik secara menyeluruh. Namun, untuk mencapai tujuan 

tersebut, dibutuhkan strategi dan kebijakan pendidikan yang inklusif, yang mampu mengakomodasi 

berbagai kebutuhan dan tantangan yang ada. Tantangan tersebut termasuk perbedaan pendekatan 

pendidikan yang ada di Indonesia, serta pengaruh globalisasi yang sering kali membawa perubahan 

budaya dan nilai yang berbeda dari nilai-nilai yang ada dalam ajaran Islam. Globalisasi, meskipun 

membawa kemajuan dalam banyak hal, juga dapat menyebabkan terjadinya pergeseran nilai yang 

bertentangan dengan prinsip-prinsip agama. Untuk itu, penerapan prinsip-prinsip filsafat Islam 

dalam pendidikan Indonesia harus diimbangi dengan kebijakan pendidikan yang adaptif terhadap 

perubahan zaman, tanpa mengorbankan identitas budaya dan agama yang sudah ada. Kolaborasi 

yang kuat antara pembuat kebijakan, pendidik, dan komunitas menjadi kunci untuk menciptakan 

kurikulum yang relevan dan dapat memenuhi kebutuhan masyarakat Indonesia di masa depan. 

Dengan sinergi yang baik antara berbagai pihak, diharapkan pendidikan Indonesia dapat 

menghasilkan generasi yang tidak hanya cerdas secara akademis, tetapi juga memiliki akhlak yang 

baik dan mampu menghadapi tantangan global dengan prinsip moral yang kuat (Kurahman, 2025). 

 

KESIMPULAN 

  Berdasarkan hasil kajian literatur yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa pembaruan 

kurikulum pendidikan di Indonesia perlu mengintegrasikan nilai-nilai filsafat pendidikan Islam secara 

lebih komprehensif dan sistematis. Integrasi tersebut tidak hanya berorientasi pada pencapaian 

akademik, tetapi juga menekankan penguatan pendidikan karakter serta pembentukan moral dan 

spiritual peserta didik. Filsafat pendidikan Islam menawarkan kerangka konseptual yang 

menyeimbangkan aspek kognitif, afektif, dan spiritual, sehingga mampu menjawab tantangan 

pendidikan modern tanpa mengabaikan nilai-nilai keislaman. Dengan demikian, filsafat pendidikan 

Islam relevan dijadikan sebagai landasan dalam pengembangan kurikulum yang holistik dan 

berkelanjutan. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1828 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

  Sehubungan dengan temuan tersebut, disarankan agar pemerintah dan pemangku kebijakan 

pendidikan mengembangkan kebijakan kurikulum yang lebih inklusif terhadap nilai-nilai filsafat 

pendidikan Islam, khususnya dalam penguatan karakter dan akhlakul karimah. Pendidik dan pengelola 

lembaga pendidikan perlu meningkatkan kompetensi profesional dan pedagogik melalui pelatihan yang 

berorientasi pada internalisasi nilai moral dan spiritual dalam proses pembelajaran. Selain itu, kerja sama 

antara lembaga pendidikan formal dan non-formal, seperti sekolah dan pesantren, perlu diperkuat untuk 

mendukung terciptanya sistem pendidikan yang holistik. Bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk 

melakukan penelitian empiris, baik dengan pendekatan kualitatif maupun kuantitatif, guna mengkaji 

secara langsung implementasi filsafat pendidikan Islam di berbagai jenjang pendidikan serta 

membandingkan efektivitasnya dengan kurikulum konvensional dalam membentuk karakter peserta 

didik 

REFERENCES 

Adliyah, A. E., Jaelani, I., & Subhan, Moh. (2024). Studi Tentang Konsepsi Peserta Didik 

Dalam Filsafat Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Nusantara, 3(2), 92–104. 

https://doi.org/10.55080/jpn.v2i2.97  

Dewi, R. P., Mukti, A., & Haidir, H. (2024). Strategi Guru Pendidikan Agama Islam Dalam 

Membina Akhlakul Karimah Siswa di SD Negeri 106826 Desa Sidodadi. Research and 

Development Journal of Education, 10(1), 01. https://doi.org/10.30998/rdje.v10i1.20123  

Erdriani, D., Mukhaiyar, M., & Anananda, A. (2024). Filosofis Dan Praktis Dalam Pemikiran 

Al Farabi Dalam Pendidikan. Populer Jurnal Penelitian Mahasiswa, 3(4), 46–55. 

https://doi.org/10.58192/populer.v3i4.2688  

Fadilah, L. N., Istikomah, N., & Afriantoni, A. (2025). Kontribusi Ilmu Pengetahuan Islam 

Dalam Pembentukan Karakter Untuk Meningkatkan Mutu Pendidikan. Cendekia Jurnal 

Ilmu Pengetahuan, 5(2), 496–508. https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4707  

Faizi, N., Munauwarah, R., & Fathina, N. (2023). Landasan Filosofis Terhadap Pengembangan 

Kurikulum Pendidikan Islam. Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Ke Islaman, 

10(3), 315–329. https://doi.org/10.31102/alulum.10.3.2023.315-329  

Faqihuddin, A., & Romadhon, F. (2023). Diferensiasi Konseptual Dan Praktis Pendidikan 

Islam, Pendidikan Islami Dan Pendidikan Agama Islam. Tjpai, 21(2), 119–132. 

https://doi.org/10.17509/tk.v21i2.67838  

Fatihah, A. R., Indrianti, E., Adhatunnisa, A., Amelia, E., Harianja, S. I., & Utami, W. S. 

(2024). Implementasi Perpaduan Antara Kurikulum Domain Ke Kurikulum 2013 Di Paud 

Ar-Rahimah. Innovative Journal of Social Science Research, 4(3), 11261–11269. 

https://doi.org/10.31004/innovative.v4i3.11594  

Fuadhah, N. L. (2024). Membentuk Karakter Peserta Didik Dalam Prespektif Filsafat 

Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Nusantara, 3(2), 127–139. 

https://doi.org/10.55080/jpn.v3i2.90  

Hadi, M. F. (2023). Disorientation of Islamic Education Integration: Overview of the Crisis of 

Islamic Education in Indonesia. 305–312. https://doi.org/10.2991/978-2-38476-022-0_33  

Jamil, S. (2023). Analisis Relevansi Pendidikan Nasional Dan Pendidikan Islam. Wistara, 4(2), 

111–120. https://doi.org/10.23969/wistara.v4i2.10720  

Kamaliyah, D., Parmujianto, P., & Tharaba, F. (2025). Integrasi Pembelajaran Ilmu Agama Dan 

Sains Dalam Sistem Pendidikan Terpadu Di Pondok Pesantren Terpadu Al Yasini. Jiip - 

Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 8(7), 7584–7589. https://doi.org/10.54371/jiip.v8i7.8511  

Kasmawati, K., Herlian, H., Adam, A., Deluma, R., Abubakar, A., & Muliyani, M. (2023). 

Transformation of Islamic Education: Fostering Exemplary Character Through Integrated 

Curriculum in Islamic Elementary Schools. Journal of Leadership Management and 

Policy in Education, 1(2), 33–40. https://doi.org/10.51454/jlmpedu.v1i2.427  

https://doi.org/10.55080/jpn.v2i2.97
https://doi.org/10.30998/rdje.v10i1.20123
https://doi.org/10.58192/populer.v3i4.2688
https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4707
https://doi.org/10.31102/alulum.10.3.2023.315-329
https://doi.org/10.17509/tk.v21i2.67838
https://doi.org/10.31004/innovative.v4i3.11594
https://doi.org/10.55080/jpn.v3i2.90
https://doi.org/10.2991/978-2-38476-022-0_33
https://doi.org/10.23969/wistara.v4i2.10720
https://doi.org/10.54371/jiip.v8i7.8511
https://doi.org/10.51454/jlmpedu.v1i2.427


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1829 

Ahmad Qori Ulul Albab/Revisi kurikulum berbasis filsafat islam 
 

Kurahman, O. T. (2025). Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Akhlakul Karimah: 

Kolaborasi Antara Lingkungan Islami Dan Pembiayaan Modern. Jpai, 3(1). 

https://doi.org/10.69698/jpai.v3i1.835  

Laili, F., & Barata, P. T. (2021). Penanaman Nilai-Nilai Pendidikan Agama Islam Pada Masa 

Pandemi Covid-19 Di Madrasah Ibtidaiyah. Educare Journal of Primary Education, 2(1), 

59–74. https://doi.org/10.35719/educare.v2i1.48  

Ma`arif, M. A., & Rusydi, I. (2020). Implementasi Pendidikan Holistik Di Pondok Pesantren 

Amanatul Ummah Mojokerto. Edukasi Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan 

Keagamaan, 18(1), 100–117. https://doi.org/10.32729/edukasi.v18i1.598  

Mahardhika, M. F., & Wantini, W. (2023). Kurikulum Holistik-Integratif: Analisis Kurikulum 

Al-Islam Dan Kemuhammadiyahan Berpola Kurikulum Merdeka. Fenomena, 15(2), 121–

135. https://doi.org/10.21093/fj.v15i2.8927  

Mahesti, G., & Koeswanti, H. D. (2021). Pengembangan Media Pembelajaran Permainan 

Monopoli Asean Untuk Meningkatkan Hasil Belajar Tema 1 Selamatkan Makhluk Hidup 

Pada Siswa Kelas 6 Sekolah Dasar. Mimbar PGSD Undiksha, 9(1), 30. 

https://doi.org/10.23887/jjpgsd.v9i1.33586  

Masnila, M. (2025). Mengintegrasikan Iman Dan Ilmu: Telaah Filosofis Pendidikan Islam 

Dalam Menjawab Tantangan Postmodernisme. Jiip - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 

8(12), 13693–13698. https://doi.org/10.54371/jiip.v8i12.9972  

Mustadi, M., & Qomaruddin, Q. (2023). Peran Filsafat Pendidikan Islam  Dalam Kerangka 

Pendidikan Islam. Jppuqg, 1(1), 56–62. https://doi.org/10.62740/jppuqg.v1i1.18  

Mustofa, K., Hernawati, S., & Rofingah, M. N. S. (2025). Pengembangan Kurikulum 

Pendidikan Agama Di Pesantren, Sekolah Dan Madrasah. Al-I Tibar Jurnal Pendidikan 

Islam, 12(1), 72–79. https://doi.org/10.30599/jxhr7g68  

Nasution, A. S. (2024). Integrasi Nilai-Nilai Etika Islam Dalam Kurikulum Pendidikan Anak 

Usia Dini: Sebuah Kajian Konseptual. Sultra Educational Journal, 4(3), 277–287. 

https://doi.org/10.54297/seduj.v4i3.922  

Nurhakim, H. Q., & Musthafa, I. (2024). Filsafat Pendidikan Dan Teori Pendidikan Perspektif 

Ali Ahmad Madkur. At-Tarbiyah Al-Mustamirrah Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 263. 

https://doi.org/10.31958/atjpi.v5i2.13650  

Nurhidaya, M. (2025). Kurikulum Pendidikan Islam Di Indonesia (Problematika, Tantangan 

Dan Lintasan Sejarah Kurikulum Di Indonesia). Micjo, 2(1), 356–365. 

https://doi.org/10.62567/micjo.v2i1.398  

Nuridyanto, N., Muhajir, M., Zuhri, S., Basri, H., & Suhartini, A. (2024). Hakikat Kurikulum 

Pendidikan Islam Di Era Modern. Al Ulya Jurnal Pendidikan Islam, 9(1), 16–38. 

https://doi.org/10.32665/alulya.v9i1.2797  

Puspita, K. K. T. (2025). Analisis Kebijakan Pendidikan Agama Islam Tentang Kurikulum 

Cinta Di Sekolah Negeri Dan Sekolah Swasta. Riggs Journal of Artificial Intelligence and 

Digital Business, 4(4), 4913–4919. https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.3556  

Putra, F. F. H., & Sudarsono, A. (2024). Menumbuhkan Jiwa Kewirausahaan Sejak Dini Kelas 

Iii Pada Sd Negeri 18 Kota Bengkulu. Jdun, 3(1). https://doi.org/10.37676/jdun.v3i1.5151  

Ramadhani, S. P., Marini, A., & Sumantri, S. (2021). Bagaimana Pengelolaan Pendidikan 

Karakter  Berbasis Islam Sekolah Dasar? Jurnal Basicedu, 5(3), 1617–1624. 

https://doi.org/10.31004/basicedu.v5i3.916  

Romli, A. B. S., Shodiq, M. F., Juliansyah, A. D., Mawardi, M. I., & El-Yunusi, M. Y. M. 

(2023). Implementasi Filsafat Pendidikan Islam Dalam Mengembangkan Kurikulum 

Pendidikan Islam. Al-Qalam Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan, 15(2), 214–223. 

https://doi.org/10.47435/al-qalam.v15i2.2340  

https://doi.org/10.69698/jpai.v3i1.835
https://doi.org/10.35719/educare.v2i1.48
https://doi.org/10.32729/edukasi.v18i1.598
https://doi.org/10.21093/fj.v15i2.8927
https://doi.org/10.23887/jjpgsd.v9i1.33586
https://doi.org/10.54371/jiip.v8i12.9972
https://doi.org/10.62740/jppuqg.v1i1.18
https://doi.org/10.30599/jxhr7g68
https://doi.org/10.54297/seduj.v4i3.922
https://doi.org/10.31958/atjpi.v5i2.13650
https://doi.org/10.62567/micjo.v2i1.398
https://doi.org/10.32665/alulya.v9i1.2797
https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.3556
https://doi.org/10.37676/jdun.v3i1.5151
https://doi.org/10.31004/basicedu.v5i3.916
https://doi.org/10.47435/al-qalam.v15i2.2340


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1830 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

Rozaq, M. F., Mahfuzah, A. M., Nissa, K., & Fazriansyah, M. Y. (2025). Relevansi Ushul Fiqih 

Dalam Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam Di Era Digital Di Madrasah 

Aliyah. Ijijel, 3(2), 1602–1610. https://doi.org/10.62976/ijijel.v3i2.1152  

Selamat, M. I. (2025). Sumbangan Pemikiran Tentang Konsep Paradigma Tauhid Dalam 

Sistem Pendidikan Islam: Studi Kasus M. Natsir Di Indonesia. Jim, 3(5), 238–247. 

https://doi.org/10.60126/jim.v3i5.935  

Sholehah, A. F., Khoerunnisa, A. S., Nursobah, A., & Erihadiana, M. (2025). Telaah Kurikulum 

TERPADU Khas JSIT:  Perumusan Dan Aplikasinya Dalam Pendidikan Islam. Jurnal 

Intelektualita Keislaman Sosial Dan Sains, 14(1), 69–81. 

https://doi.org/10.19109/intelektualita.v14i1.26655  

Sholekah, F. F. (2020). Pendidikan Karakter Dalam Kurikulum 2013. Childhood Education 

Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 1(1), 1–6. https://doi.org/10.53515/cji.2020.1.1.1-6  

Sholihah, A. M., & Maulida, W. Z. (2020). Pendidikan Islam Sebagai Fondasi Pendidikan 

Karakter. Qalamuna Jurnal Pendidikan Sosial Dan Agama, 12(01), 49–58. 

https://doi.org/10.37680/qalamuna.v12i01.214  

Sidabalok, N. E., Efendi, S., & Naibaho, A. J. (2023). Pengaruh Model Learning Cycle 

Terhadap Hasil Belajar Matematika Di Sd Kelas v SDN 122380 Pematangsiantar. Jurnal 

Perspektif Pendidikan, 17(1), 103–115. https://doi.org/10.31540/jpp.v17i1.2383  

Sipahelut, J. (2024). Paradigma Psikologi Pendidikan: Tinjauan Filsafat Psikologi. Sultan Idris 

Journal of Psychology and Education, 4(1), 71–83. 

https://doi.org/10.21093/sijope.v4i1.10361  

Sumarni, S., Wahyu, W., Fathurrahman, A., & H, C. (2025). Kurikulum Pendidikan Agama 

Isam Dalam Perspektif Sosiologis. Dahzain Nur, 15(1). 

https://doi.org/10.69834/dn.v15i1.290  

Syafi’i, A., Saied, M., & Hakim, A. R. (2023). Efektivitas Manajemen Pendidikan Dalam 

Membentuk Karakter Diri. Journal of Economics and Business Ubs, 12(3), 1905–1912. 

https://doi.org/10.52644/joeb.v12i3.237  

Taufikin, T., & Yusdani, Y. (2025). Ecological Literacy in Islamic Education: Strengthening 

Environmental Awareness Through Tauhid-Based Learning. Madania Jurnal Kajian 

Keislaman, 29(1), 187. https://doi.org/10.29300/madania.v29i1.7741  
 
 

https://doi.org/10.62976/ijijel.v3i2.1152
https://doi.org/10.60126/jim.v3i5.935
https://doi.org/10.19109/intelektualita.v14i1.26655
https://doi.org/10.53515/cji.2020.1.1.1-6
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v12i01.214
https://doi.org/10.31540/jpp.v17i1.2383
https://doi.org/10.21093/sijope.v4i1.10361
https://doi.org/10.69834/dn.v15i1.290
https://doi.org/10.52644/joeb.v12i3.237
https://doi.org/10.29300/madania.v29i1.7741

