AL-ILMIYA: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM

JP1

Revisi Kurikulum Berbasis Filsafat Islam

A gori'*, R Hasandi?, A mubassyir, Sumarno

!Pendidikan Agama Islam, Institut Ahmad Dahlan Probolinggo,Indonesia
2 pendidikan Agama Islam, Institut Ahmad Dahlan Probolinggo,Indonesia
3Pendidikan Agama Islam, Institut Ahmad Dahlan Probolinggo,Indonesia

4 Sekolah Tinggi llmu Tarbiyah Muhammadiyah Ngawi, Indonesia
Ahmadqoriululalbab@gmail.com?, azkurkum9741@gmail.com? ahmadmubassyir@gmail.com?,

gusmarno1912@gmail.com*

ARTICLE INFO

Avrticle history:

Received 1 Januari 2026
Revised 15 Januari 2026
Accepted 25 Januari 2026
Available online 30 Januari 2026

Kata Kunci:

filsafat pendidikan Islam;
pembaruan kurikulum;
pendidikan karakter; pendidikan
holistik.

Keywords: Islamic educational
philosophy; curriculum reform;
character education; holistic
education

ABSTRAK

Perkembangan globalisasi dan modernisasi menuntut sistem pendidikan
Indonesia melakukan pembaruan kurikulum yang tidak hanya berfokus pada
capaian kognitif, tetapi juga pembentukan karakter dan spiritualitas peserta
didik. Kurikulum nasional masih cenderung menekankan aspek akademik,
sementara dimensi moral dan spiritual belum terintegrasi secara sistematis.
Penelitian ini bertujuan menganalisis potensi filsafat pendidikan Islam sebagai
kerangka konseptual dalam pembaruan kurikulum menuju pendidikan yang
holistik dan berkelanjutan. Metode penelitian menggunakan pendekatan
kualitatif melalui studi pustaka dengan analisis literatur klasik dan kontemporer,
khususnya pemikiran al-Ghazali dan al-Farabi. Analisis data dilakukan secara
komparatif dan hermeneutika kontekstual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
filsafat pendidikan Islam menekankan integrasi ilmu dan agama, penguatan
pendidikan karakter, serta keseimbangan pengembangan intelektual, moral, dan
spiritual sebagai landasan pembaruan kurikulum nasional.

ABSTRACT
Globalization and modernization require the Indonesian education system to

reform its curriculum by emphasizing not only cognitive achievement but also

the development of students’ character and spirituality. The current national

curriculum still prioritizes academic outcomes, while moral and spiritual

dimensions have not been systematically integrated. This study aims to analyze

the potential of Islamic educational philosophy as a conceptual framework for
curriculum reform toward holistic and sustainable education. This research employs a qualitative approach based
on a literature review of classical and contemporary Islamic philosophical works, particularly the thoughts of al-
Ghazali and al-Farabi. Data are analyzed using comparative analysis and contextual hermeneutic interpretation.
The findings indicate that Islamic educational philosophy offers strategic principles, including the integration of
knowledge and religion, strengthening character education, holistic educational approaches, and balanced
educational objectives encompassing intellectual, moral, and spiritual dimensions. These principles are relevant
for addressing global challenges while reinforcing the identity of Indonesian,education.

PENDAHULUAN

Dalam era globalisasi dan modernisasi yang semakin pesat, Indonesia menghadapi tantangan
besar dalam memastikan sistem pendidikan tetap relevan dengan perkembangan zaman. Perubahan
sosial yang terjadi begitu cepat menuntut adanya penyesuaian di berbagai bidang, termasuk di dunia
pendidikan. Salah satu tantangan utama adalah bagaimana pendidikan dapat terus berkembang
mengikuti kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, sekaligus memastikan bahwa pendidikan tidak
kehilangan esensi dalam pembentukan karakter peserta didik. Kurikulum pendidikan yang ada saat ini
lebih terfokus pada pencapaian kompetensi kognitif atau kemampuan intelektual peserta didik,
sementara aspek afektif dan spiritual sering kali terabaikan. Padahal, kedua aspek ini memiliki peran

*Corresponding author

E-mail addresses: ahmadgoriululalbab@gmail.com (Ahmad Qori Ulul Albab)


mailto:ahmadqoriululalbab@gmail.com
mailto:Ahmadqoriululalbab@gmail.com1
mailto:azkurkum9741@gmail.com2
mailto:ahmadmubassyir@gmail.com3
mailto:gusmarno1912@gmail.com4

Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1819

yang sangat penting dalam membentuk individu yang tidak hanya cerdas, tetapi juga memiliki budi
pekerti yang baik. Dalam konteks Indonesia, yang mayoritas penduduknya beragama Islam, integrasi
nilai-nilai agama dan filsafat pendidikan Islam menjadi hal yang sangat mendesak dan relevan untuk
dilakukan. Pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai Islam tidak hanya akan menciptakan individu yang
berkompeten dalam bidang ilmu pengetahuan, tetapi juga mampu menghasilkan generasi yang memiliki
karakter yang kuat, moralitas yang tinggi, dan kesadaran spiritual yang mendalam. Hal ini semakin
penting mengingat peran pendidikan dalam menghadapi tantangan zaman yang semakin kompleks,
terutama dalam menghadapi dampak negatif dari globalisasi dan modernisasi. Dengan demikian,
pembaharuan kurikulum pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam menjadi kebutuhan yang
mendesak untuk menciptakan pendidikan yang holistik dan berkesinambungan dalam membangun
generasi yang seimbang dalam aspek intelektual, moral, dan spiritual (Ramadhani et al., 2021;
Nurhidaya, 2025; Mustofa et al., 2025).

A. Relevansi Filsafat Islam dalam Pendidikan

Filsafat I1slam memiliki potensi yang sangat besar untuk dijadikan dasar dalam merancang
kurikulum pendidikan yang tidak hanya mengutamakan pencapaian intelektual, tetapi juga menyentuh
aspek moral dan spiritual. Banyak pemikir besar dalam tradisi Islam, seperti al-Ghazali dan al-Farabi,
yang mengemukakan bahwa pendidikan seharusnya mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan nilai-
nilai spiritual, agar peserta didik tidak hanya dibekali dengan kecerdasan akal, tetapi juga dengan
pembangunan karakter moral dan kesadaran spiritual. Al-Ghazali dan al-Farabi berpendapat bahwa
pendidikan seharusnya membentuk manusia secara holistik, dengan menyeimbangkan antara
kemampuan kognitif dan pengembangan akhlak yang mulia. Dalam konteks ini, filsafat Islam
mengajarkan bahwa pengembangan ilmu pengetahuan tidak dapat dipisahkan dari tujuan untuk
membangun karakter yang baik dan mendalamkan spiritualitas peserta didik. Dengan demikian, filsafat
Islam menawarkan landasan yang kuat untuk mengembangkan kurikulum pendidikan yang lebih
holistik, yang tidak hanya berfokus pada kecakapan intelektual, tetapi juga memperhatikan dimensi
moral dan spiritual yang semakin penting di era globalisasi ini (Selamat, 2025; Rozaq et al., 2025).
Meskipun demikian, meskipun sudah banyak penelitian yang menyoroti pentingnya filsafat Islam dalam
pendidikan, penerapan konsep ini dalam revisi kurikulum pendidikan Indonesia masih sangat terbatas
dan perlu mendapat perhatian lebih lanjut (Nurhidaya, 2025; Mustofa et al., 2025).

Beberapa penelitian juga menunjukkan bahwa pendidikan agama Islam di Indonesia seringkali
terpisah dari mata pelajaran lainnya, yang seharusnya tidak terjadi. Pemahaman dan penerapan nilai-
nilai agama Islam seharusnya dapat terintegrasi dalam setiap mata pelajaran yang ada di kurikulum
pendidikan. Integrasi ini penting untuk memastikan bahwa nilai-nilai agama yang diajarkan tidak hanya
bersifat teori, tetapi juga dapat diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari peserta didik. Penelitian yang
dilakukan oleh Sholekah serta Mahardhika dan Wantini menunjukkan bahwa pemisahan antara
pendidikan agama Islam dan mata pelajaran lainnya dapat menghambat pengembangan karakter moral
peserta didik secara menyeluruh (Sholekah, 2020; Mahardhika & Wantini, 2023). Oleh karena itu, hal
ini menunjukkan bahwa perlu adanya revisi kurikulum pendidikan yang lebih berfokus pada integrasi
filsafat Islam secara menyeluruh dalam semua aspek pembelajaran, agar pendidikan tidak hanya
mengembangkan aspek kognitif, tetapi juga membentuk karakter moral dan etika peserta didik. Dengan
demikian, integrasi filsafat Islam dalam pendidikan dapat menjadi solusi untuk menciptakan pendidikan
yang lebih holistik dan menyeluruh, yang melibatkan aspek intelektual, moral, dan spiritual dalam
pembentukan pribadi yang seimbang (Puspita, 2025; Jamil, 2023).

B. Pentingnya Pembaruan Kurikulum

Kurikulum pendidikan di Indonesia telah mengalami beberapa perubahan signifikan dalam
beberapa tahun terakhir. Salah satu perubahan besar adalah transisi dari Kurikulum 2006 ke Kurikulum
2013 yang dirancang dengan tujuan untuk lebih menekankan pengembangan tiga aspek utama dalam
pendidikan, yaitu kognitif, afektif, dan psikomotor. Perubahan ini diharapkan dapat menciptakan sistem
pendidikan yang lebih menyeluruh dan berimbang, dengan memperhatikan tidak hanya penguasaan

Ahmad Qori Ulul Albab/Revisi kurikulum berbasis filsafat islam



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1820

pengetahuan, tetapi juga pengembangan keterampilan dan sikap peserta didik secara lebih
komprehensif. Meskipun begitu, implementasi dari Kurikulum 2013 tersebut seringkali masih
menghadapi kendala, terutama dalam mengakomodasi nilai-nilai spiritual yang seharusnya menjadi
bagian integral dari pendidikan, khususnya dalam konteks Indonesia sebagai negara dengan mayoritas
Muslim. Pembaruan kurikulum yang berbasis filsafat Islam diharapkan dapat menjadi solusi yang efektif
untuk mengatasi kekurangan tersebut. Pendekatan ini akan memberikan penekanan yang lebih besar
pada pendidikan karakter, serta penguatan nilai-nilai keislaman yang menjadi inti dari identitas bangsa.
Dengan demikian, kurikulum berbasis filsafat Islam tidak hanya akan menciptakan generasi yang cerdas
secara intelektual, tetapi juga memiliki karakter yang baik dan moral yang tinggi, sesuai dengan ajaran
agama Islam (Sidabalok et al., 2023; Putra & Sudarsono, 2024; Fatihah et al., 2024; Nurhidaya, 2025;
Mustofa et al., 2025).

Penelitian yang dilakukan oleh Jamil menunjukkan adanya tren dan berbagai tantangan dalam
pendidikan, mengintegrasikan prinsip-prinsip Islam dalam kurikulum pendidikan nasional (Jamil,
2023). Menurut penelitian tersebut, integrasi nilai-nilai Islam dalam pendidikan bukan hanya
memberikan arah yang lebih jelas bagi peserta didik, tetapi juga memiliki potensi untuk menciptakan
pendidikan yang lebih baik dan sesuai dengan ajaran Islam. Namun, tantangan besar yang dihadapi
pendidikan, bagaimana menerjemahkan prinsip-prinsip tersebut dalam kurikulum yang dapat diterima
oleh semua pihak tanpa mengabaikan keberagaman yang ada. Di sisi lain, penelitian lain mengenai
kurikulum pendidik-integratif mengungkapkan bahwa pendekatan semacam ini sangat efektif dalam
mengembangkan siswa secara menyeluruh, baik dari segi akademik maupun spiritual. Kurikulum yang
mengintegrasikan nilai-nilai Islam dan mengedepankan pendidikan karakter ini berupaya untuk
menciptakan individu yang tidak hanya cerdas, tetapi juga memiliki kesadaran moral dan spiritual yang
tinggi. Hal ini tentunya sejalan dengan kebutuhan untuk menciptakan generasi yang mampu menghadapi
tantangan global dengan integritas yang kuat, serta menjaga keseimbangan antara ilmu pengetahuan dan
etika dalam kehidupan sehari-hari (Mahardhika & Wantini, 2023; Fagihuddin & Romadhon, 2023).

C. Kontribusi Penelitian Masa Depan

Penelitian ini bertujuan untuk mengisi kekosongan dalam kajian pendidikan dengan meneliti
potensi penerapan filsafat Islam dalam revisi kurikulum pendidikan Indonesia, serta memberikan
kontribusi bagi pengembangan pemikiran pendidikan Islam yang lebih kontemporer. Dalam hal ini,
pendekatan literatur akan diterapkan untuk mengeksplorasi berbagai elemen dalam filsafat Islam yang
dapat diterjemahkan dan diterapkan dalam kurikulum pendidikan. Harapannya, penelitian ini dapat
memberikan wawasan baru dalam merumuskan kurikulum yang tidak hanya berfokus pada pencapaian
akademis, tetapi juga mencakup dimensi moral dan spiritual peserta didik, yang sangat penting dalam
membentuk pribadi yang utuh. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai yang terkandung dalam filsafat
Islam, kurikulum pendidikan dapat mengarahkan peserta didik untuk tidak hanya menguasai ilmu
pengetahuan, tetapi juga memiliki karakter yang luhur dan dapat menghadapi tantangan kehidupan
dengan sikap yang benar. Hal ini sangat relevan dengan kebutuhan untuk menciptakan sistem
pendidikan yang lebih menyeluruh, yang tidak hanya mengutamakan pencapaian kognitif, tetapi juga
mempersiapkan generasi muda untuk mengembangkan kesadaran moral dan spiritual (Mahesti &
Koeswanti, 2021; Kamaliyah et al., 2025; Sipahelut, 2024).

Diharapkan, dengan pemahaman yang lebih mendalam tentang filsafat pendidikan Islam,
kurikulum pendidikan di Indonesia dapat menjadi lebih adaptif terhadap perubahan zaman yang pesat
dan dapat mengakomodasi dinamika sosial dan budaya yang terus berkembang. Sebagai negara yang
mengalami berbagai tantangan dalam era globalisasi, pendidikan di Indonesia harus mampu beradaptasi
dengan perkembangan teknologi dan perubahan sosial yang terjadi. Oleh karena itu, penting bagi
kurikulum untuk tidak hanya berfokus pada pencapaian akademis, tetapi juga menekankan pada
pembentukan karakter moral dan spiritual yang kuat. Pemahaman terhadap teks-teks agama, yang tidak
hanya dilakukan secara literal, namun melalui pendekatan yang kontekstual, akan memberikan relevansi
yang lebih besar dalam pendidikan, khususnya dalam menghasilkan individu yang tidak hanya memiliki
pengetahuan yang luas, tetapi juga memiliki akhlak yang mulia dan siap menghadapi tantangan global

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1821

yang semakin kompleks. Pendidikan yang mampu memadukan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai
agama akan menghasilkan generasi yang lebih berimbang, yang tidak hanya unggul dalam bidang
akademis, tetapi juga memiliki karakter yang kuat untuk berkontribusi positif di masyarakat (Fagihuddin
& Romadhon, 2023; Kamaliyah et al., 2025; Sidabalok et al., 2023).

Integrasi filsafat Islam dalam kurikulum pendidikan Indonesia merupakan langkah yang sangat
penting dan mendesak, bukan hanya sebagai pilihan, tetapi sebagai kebutuhan untuk menciptakan
generasi yang lebih holistik. Kurikulum yang berbasis pada filsafat Islam dapat mengarahkan peserta
didik untuk tidak hanya unggul dalam bidang akademis, tetapi juga memiliki karakter yang kokoh dan
moral yang baik. Filsafat Islam mengajarkan keseimbangan antara pengetahuan dan nilai-nilai agama
yang berfungsi untuk membentuk karakter moral peserta didik. Dengan memberikan perhatian lebih
pada aspek moral dan spiritual, serta mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan prinsip-prinsip agama,
kurikulum pendidikan akan lebih relevan dan dapat menanggapi tantangan zaman yang semakin
kompleks. Pendekatan ini akan membantu menciptakan pendidikan yang lebih komprehensif dan
responsif terhadap perubahan sosial dan budaya yang terjadi, serta menghasilkan individu yang siap
menghadapi tantangan global dengan sikap dan nilai-nilai yang luhur. Dengan demikian, integrasi
filsafat Islam dalam pendidikan bukan hanya sebuah tambahan, tetapi sebuah langkah strategis yang
mendasar dalam menciptakan pendidikan yang lebih berkualitas dan berorientasi pada pembentukan
generasi yang unggul dalam berbagai aspek (Mahesti & Koeswanti, 2021; Nurhidaya, 2025; Mustofa et
al., 2025)

METODE

Penelitian ini mengusulkan penerapan filsafat pendidikan Islam sebagai dasar revisi kurikulum
pendidikan Indonesia melalui pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka dan analisis literatur.
Pendekatan ini memungkinkan eksplorasi mendalam terhadap teks-teks primer dan sekunder guna
mengidentifikasi prinsip-prinsip dasar filsafat pendidikan Islam yang relevan bagi pengembangan
kurikulum holistik. Fokus penelitian diarahkan pada konsep integrasi pengembangan kognitif, moral,
dan spiritual peserta didik. Sumber utama penelitian meliputi karya klasik seperti Ihya’ Ulum al-Din
karya al-Ghazali dan Al-Madina al-Fadhila karya al-Farabi yang menekankan keterkaitan antara ilmu
pengetahuan dan moralitas dalam pendidikan. Penerapan filsafat Islam diharapkan mampu membentuk
peserta didik yang berkarakter luhur dan memiliki kesadaran spiritual tinggi serta memperkaya
diskursus pembaruan kurikulum pendidikan Indonesia (Erdriani et al., 2024; Mustadi & Qomaruddin,
2023; Faizi et al., 2023).

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka dengan menghimpun data sekunder
dari artikel jurnal ilmiah, buku pendidikan Islam, serta literatur klasik dan kontemporer. Pendekatan ini
digunakan untuk membangun pemahaman komprehensif mengenai integrasi nilai-nilai filsafat Islam
dalam sistem pendidikan Indonesia. Kombinasi sumber klasik dan modern memungkinkan analisis yang
lebih seimbang antara perspektif tradisional dan kebutuhan pendidikan masa kini, khususnya dalam
pembentukan karakter dan spiritualitas peserta didik (Hadi, 2023; Nurhakim & Musthafa, 2024; Romli
etal., 2023).

Analisis data menggunakan analisis komparatif dan hermeneutika kontekstual. Analisis
komparatif membandingkan pemikiran al-Ghazali, al-Farabi, dan pemikir kontemporer terkait konsep
pendidikan dan moral, untuk menilai relevansinya dengan konteks Indonesia. Hermeneutika kontekstual
digunakan untuk menafsirkan nilai-nilai filsafat Islam agar sesuai dengan dinamika sosial, budaya, dan
perkembangan teknologi, sehingga kurikulum yang dihasilkan bersifat adaptif dan responsif terhadap
tantangan global (Adliyah et al., 2024; Fuadhah, 2024; Nuridyanto et al., 2024; Romli et al., 2023).

Penelitian ini berkontribusi pada penguatan teori pendidikan Islam dan memberikan
rekomendasi aplikatif bagi pembaruan kurikulum nasional yang menekankan keseimbangan antara
kecerdasan intelektual dan pembentukan akhlak. Integrasi filsafat Islam diharapkan mampu
menghasilkan generasi yang berkarakter, bermoral, dan siap menghadapi tantangan global, sekaligus

Ahmad Qori Ulul Albab/Revisi kurikulum berbasis filsafat islam



Al-llmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1822

memperkuat identitas pendidikan Indonesia yang holistik dan berkelanjutan (Hadi, 2023; Faizi et al.,
2023.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil studi literatur menunjukkan bahwa filsafat Islam menawarkan berbagai nilai dan prinsip
yang dapat dijadikan dasar dalam merumuskan kurikulum pendidikan yang lebih komprehensif dan
responsif terhadap kebutuhan zaman. Beberapa elemen penting yang dapat diintegrasikan dalam
kurikulum pendidikan di Indonesia meliputi integrasi ilmu dan agama, pendidikan karakter, pendekatan
holistik, dan penetapan tujuan pendidikan yang seimbang. Penerapan nilai-nilai ini memerlukan revisi
menyeluruh yang melibatkan berbagai elemen pendidikan, dari kebijakan pemerintah hingga praktik di
sekolah-sekolah.

A. Elemen Penting dalam Kurikulum Pendidikan Islam
Integrasi llmu dan Agama

Dalam filsafat pendidikan Islam, tidak ada pemisahan yang jelas antara ilmu duniawi dan
ilmu agama. Kedua aspek tersebut seharusnya saling melengkapi satu sama lain agar pendidikan
tidak hanya menekankan pada penguasaan pengetahuan semata, tetapi juga pada pemahaman nilai-
nilai moral dan etika yang terkandung dalam ilmu yang dipelajari. Prinsip ini menegaskan bahwa
ilmu bukan hanya untuk memenuhi tuntutan kognitif peserta didik, tetapi juga untuk membentuk
karakter dan akhlak mereka. Hal ini penting untuk memastikan bahwa generasi yang terdidik tidak
hanya cerdas dalam bidang akademik, tetapi juga memiliki kesadaran moral dan tanggung jawab
sosial yang tinggi. Pemahaman ini sangat relevan dalam konteks pendidikan Islam, di mana tujuan
utama bukan hanya transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan pribadi yang berintegritas.
Penelitian yang dilakukan oleh Ma’arif dan Rusydi memberikan dukungan kuat terhadap konsep
pendidikan yang mengintegrasikan ilmu agama dan duniawi, terutama dalam konteks pesantren. Di
dalam pesantren, penerapan pendidikan holistik ini mengharuskan integrasi antara ilmu
pengetahuan umum dan ajaran agama untuk menciptakan pemahaman yang lebih mendalam dan
menyeluruh bagi peserta didik. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan di pesantren tidak hanya
mengajarkan pengetahuan duniawi, tetapi juga membentuk karakter dan moralitas peserta didik
sesuai dengan ajaran Islam. Oleh karena itu, pendidikan yang berbasis pada integrasi ilmu agama
dan duniawi ini menjadi sangat relevan dalam mengembangkan kurikulum pendidikan yang lebih
menyeluruh di Indonesia (Ma’arif & Rusydi, 2020).

Lebih lanjut, penelitian oleh Masnila juga menekankan pentingnya tauhid sebagai prinsip
utama dalam integrasi ilmu dan iman dalam pendidikan Islam. Tauhid, sebagai ajaran tentang
keesaan Tuhan, tidak hanya berfungsi sebagai dasar spiritual, tetapi juga sebagai landasan dalam
membangun pemahaman yang lebih komprehensif tentang hubungan antara ilmu pengetahuan dan
iman. Pendidikan Islam yang mengedepankan tauhid sebagai prinsip integrasi ilmu dan iman
bertujuan untuk menciptakan peserta didik yang tidak hanya menguasai ilmu pengetahuan tetapi
juga memiliki kesadaran akan akhlak yang mulia dan tanggung jawab sosial yang tinggi. Konsep
ini memberikan penekanan pada pengembangan akhlak yang berorientasi pada nilai-nilai agama dan
sosial yang baik. Melalui pendidikan yang mengintegrasikan ilmu dengan iman, peserta didik dapat
belajar tidak hanya untuk meraih kesuksesan akademis, tetapi juga untuk menjalani kehidupan
dengan penuh tanggung jawab, sesuai dengan ajaran Islam yang mengajarkan pentingnya
keseimbangan antara dunia dan akhirat. Dengan demikian, pendidikan Islam yang berbasis pada
tauhid dan integrasi ilmu dengan iman memiliki peran yang sangat penting dalam membentuk
generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berakhlak mulia dan peduli terhadap masyarakat
sekitar (Masnila, 2025).

Pendidikan Karakter

Pendidikan karakter dalam filsafat Islam menekankan pada pentingnya nilai-nilai moral dan
etika yang menjadi landasan pembentukan pribadi yang utuh. Beberapa nilai yang diajarkan dalam
filsafat pendidikan Islam mencakup kejujuran, keadilan, kepedulian sosial, dan kepemimpinan yang
bijaksana. Nilai-nilai ini diharapkan dapat membentuk individu yang tidak hanya cerdas secara
akademis, tetapi juga memiliki karakter yang kuat dan kemampuan untuk bertindak dengan bijak
dalam masyarakat. Pendidikan karakter dalam kerangka Islam tidak hanya mencakup pengajaran

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1823

aspek moralitas, tetapi juga mengintegrasikan pemahaman tentang hubungan manusia dengan
Tuhan dan sesama manusia. Konsep ini bertujuan untuk memastikan bahwa peserta didik tidak
hanya belajar untuk mencapai kesuksesan intelektual, tetapi juga memahami tanggung jawab sosial
mereka. Penelitian yang dilakukan oleh Sumarni et al. menunjukkan bahwa kurikulum pendidikan
seharusnya menggabungkan prinsip-prinsip psikologi pendidikan dengan nilai-nilai Islam (Sumarni
etal., 2025). Hal ini bertujuan untuk meningkatkan efektivitas proses pembelajaran dan memperkuat
internalisasi nilai-nilai spiritual di dalam diri peserta didik. Dengan demikian, pendidikan karakter
dalam filsafat Islam tidak hanya berfokus pada pengembangan intelektual, tetapi juga pada
pembentukan akhlak yang baik, yang dapat tercermin dalam sikap dan tindakan sehari-hari peserta
didik dalam berbagai situasi sosial.

Lebih lanjut, Fadilah et al. menegaskan bahwa pendidikan karakter harus diintegrasikan
secara holistik dalam seluruh proses Pendidikan (Fadilah et al., 2025). Integrasi ini mencakup
kolaborasi yang sinergis antara keluarga, sekolah, dan masyarakat. Dalam hal ini, keluarga
memainkan peran yang sangat penting dalam mendukung pembentukan karakter sejak dini,
sedangkan sekolah bertanggung jawab untuk memperkuat nilai-nilai karakter melalui kurikulum dan
metode pembelajaran. Masyarakat juga memiliki peran besar dalam menciptakan lingkungan yang
mendukung perkembangan karakter positif bagi individu, melalui interaksi sosial yang berbasis
pada nilai-nilai moral yang baik. Oleh karena itu, pendidikan karakter dalam konteks pendidikan
Islam tidak dapat berjalan sendiri, melainkan harus melibatkan seluruh komponen yang ada dalam
kehidupan peserta didik. Dengan pendekatan holistik ini, diharapkan pendidikan dapat
menghasilkan individu yang tidak hanya cerdas, tetapi juga mampu berkontribusi positif dalam
masyarakat, dengan memiliki karakter yang baik dan penuh tanggung jawab. Integrasi pendidikan
karakter dalam kurikulum pendidikan Islam akan memastikan bahwa peserta didik dapat
menginternalisasi nilai-nilai moral yang dapat membimbing mereka dalam kehidupan sehari-hari
(Sumarni et al., 2025; Fadilah et al., 2025).

Pendidikan Holistik

Filsafat Islam mengajarkan pandangan yang holistik tentang manusia, dengan menyadari
bahwa setiap individu memiliki tiga dimensi penting: jasmani, rohani, dan akal. Ketiga aspek ini
saling terkait dan tidak dapat dipisahkan, karena setiap dimensi memainkan peran vital dalam
membentuk keseimbangan dan keutuhan manusia. Dalam konteks pendidikan, pendekatan berbasis
filsafat Islam harus mampu mengakomodasi ketiga dimensi tersebut untuk menciptakan kurikulum
yang tidak hanya mengembangkan intelektualitas peserta didik, tetapi juga memperhatikan aspek
fisik dan spiritual mereka. Pendidikan yang berfokus pada pengembangan akal, tubuh, dan jiwa ini
bertujuan untuk menghasilkan individu yang seimbang dalam semua aspek kehidupan. Penelitian
yang dilakukan oleh Sholehah et al. memberikan bukti bahwa penerapan kurikulum terpadu dalam
pendidikan Islam mampu menciptakan keseimbangan antara kehidupan duniawi dan ukhrawi
(Sholehah et al., 2025). Dalam pendekatan ini, pengajaran tidak hanya berorientasi pada pencapaian
akademik, tetapi juga mencakup pembentukan karakter moral, spiritualitas, dan penghayatan
terhadap nilai-nilai agama. Melalui kurikulum yang berbasis pada filsafat Islam yang holistik dan
inovatif, pendidikan dapat menjadi sarana yang efektif untuk membentuk individu yang seimbang,
bijaksana, dan memiliki rasa tanggung jawab baik terhadap diri sendiri, masyarakat, maupun Tuhan.

Selain itu, penelitian yang dilakukan oleh Taufikin et al. menyoroti pentingnya integrasi
ajaran teologi Islam dengan literasi ekologi, yang menunjukkan bahwa pendidikan berbasis nilai-
nilai Islam juga harus mencakup kesadaran lingkungan (Taufikin & Yusdani, 2025). Pendidikan
yang memadukan ajaran Islam dengan pengetahuan ekologi ini bertujuan untuk memperkuat
pemahaman peserta didik mengenai pentingnya menjaga dan merawat lingkungan hidup sebagai
bagian dari tanggung jawab moral terhadap ciptaan Tuhan. Dalam filsafat Islam, manusia dipandang
sebagai khalifah di bumi yang memiliki kewajiban untuk menjaga keharmonisan alam. Oleh karena
itu, pendidikan yang berbasis nilai-nilai Islam harus mengajarkan pentingnya keseimbangan antara
pemenuhan kebutuhan hidup manusia dengan pelestarian lingkungan. Integrasi literasi ekologi
dalam pendidikan Islam tidak hanya memberikan pengetahuan tentang isu-isu lingkungan, tetapi
juga mengajarkan nilai-nilai etika yang berhubungan dengan tanggung jawab sosial dan ekologi.
Dengan pendekatan ini, diharapkan peserta didik dapat tumbuh menjadi individu yang tidak hanya

Ahmad Qori Ulul Albab/Revisi kurikulum berbasis filsafat islam



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1824

cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kesadaran tinggi terhadap pentingnya menjaga alam,
yang merupakan bagian integral dari ajaran Islam (Taufikin & Yusdani, 2025).

Tujuan Pendidikan Yang Seimbang

Dalam filsafat pendidikan Islam, tujuan utama pendidikan tidak terbatas pada
pengembangan kecerdasan intelektual semata, melainkan juga untuk membentuk individu yang
memiliki akhlak yang mulia serta kesadaran spiritual yang tinggi. Konsep ini menekankan
pentingnya keseimbangan antara perkembangan kognitif dan pembentukan karakter moral, dengan
tujuan menghasilkan manusia yang tidak hanya pintar secara akademik, tetapi juga berperilaku
sesuai dengan nilai-nilai luhur agama Islam. Dalam hal ini, pendidikan Islam mengajarkan bahwa
pengetahuan yang diperoleh harus selalu diimbangi dengan pengembangan akhlak, sehingga peserta
didik tidak hanya menjadi individu yang cerdas, tetapi juga mampu menjalani kehidupan yang
penuh tanggung jawab, beretika, dan sesuai dengan prinsip-prinsip moral yang terkandung dalam
ajaran agama. Laporan yang disusun oleh Nasution menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai etika
Islam dalam pendidikan anak usia dini memiliki peran yang sangat penting dalam membentuk
karakter generasi yang berakhlak mulia (Nasution, 2024). Pendidikan yang dimulai sejak usia dini
sangat berpengaruh dalam membentuk dasar-dasar akhlak yang baik, yang akan terus berkembang
sepanjang hidup peserta didik. Oleh karena itu, kurikulum pendidikan harus dirancang untuk
mencakup pembelajaran yang tidak hanya mengembangkan potensi intelektual peserta didik, tetapi
juga memperhatikan dan memperkuat dimensi spiritual dan moral mereka. Dengan demikian,
pendidikan yang berbasis pada filsafat Islam tidak hanya fokus pada pencapaian akademis, tetapi
juga pada pembentukan pribadi yang seimbang dalam aspek kogpnitif, moral, dan spiritual, sejalan
dengan ajaran Islam yang mengedepankan kesejahteraan dunia dan akhirat.

Mengingat hal ini, penting bagi kurikulum pendidikan untuk mengintegrasikan
pembelajaran yang dapat membantu peserta didik mengembangkan semua aspek potensial mereka,
baik yang berkaitan dengan pengetahuan maupun dengan nilai-nilai spiritual dan moral. Penekanan
pada keseimbangan antara ilmu dan akhlak akan menciptakan individu yang mampu memanfaatkan
pengetahuan untuk kebaikan diri sendiri, keluarga, dan masyarakat, serta bertanggung jawab
terhadap Tuhan dan alam semesta. Dengan demikian, kurikulum yang dibangun harus mendukung
pembentukan pribadi yang tidak hanya kompeten dalam bidang akademik, tetapi juga memiliki
karakter yang kuat dan mampu menerapkan prinsip-prinsip moral dalam setiap aspek kehidupan
mereka. Seiring dengan perkembangan zaman yang semakin kompleks, pendekatan pendidikan
yang berbasis pada filsafat Islam ini menjadi sangat relevan untuk membentuk generasi yang tidak
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga berperan aktif dalam membangun masyarakat yang lebih
baik, dengan menegakkan nilai-nilai Islam yang universal (Nasution, 2024).

B. Tantangan dalam Penerapan Nilai-nilai Filsafat Islam dalam Kurikulum Pendidikan di
Indonesia

Integrasi nilai-nilai filsafat Islam dalam kurikulum pendidikan di Indonesia menghadapi
beberapa tantangan serius, terutama dalam konteks sistem pendidikan formal dan non-formal.
Penelitian oleh Kurahman menekankan pentingnya manajemen pendidikan yang berbasis akhlakul
karimah untuk menciptakan lingkungan pendidikan yang Islami dan responsif terhadap
perkembangan zaman (Kurahman, 2025). Hal ini mencakup upaya untuk menyelaraskan antara
prinsip-prinsip ajaran Islam dan realitas sosial serta budaya yang ada di masyarakat.

Perbedaan Pendekatan dalam Pendidikan Formal dan non-formal

Salah satu tantangan yang signifikan dalam penerapan nilai-nilai filsafat Islam dalam
pendidikan adalah perbedaan pendekatan yang diterapkan antara institusi pendidikan formal, seperti
sekolah negeri dan madrasah, dengan pendidikan non-formal yang meliputi pesantren dan lembaga
pendidikan masyarakat. Setiap jenis lembaga pendidikan ini memiliki karakteristik dan struktur
kurikulum yang berbeda, yang pada gilirannya dapat menimbulkan kesulitan dalam menciptakan
integrasi nilai-nilai yang konsisten di seluruh sistem pendidikan. Di institusi pendidikan formal,
terdapat kecenderungan untuk lebih menekankan pada pencapaian standar akademik yang tinggi
dan penguasaan materi pelajaran sesuai dengan kurikulum yang telah ditentukan oleh pemerintah.

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1825

Hal ini sering kali membuat sekolah formal lebih terfokus pada aspek kognitif dan kurang
memberikan ruang untuk penguatan nilai moral dan spiritual peserta didik. Sebaliknya, pendidikan
non-formal seperti yang ada di pesantren atau lembaga pendidikan masyarakat cenderung lebih
fleksibel dalam mengintegrasikan nilai-nilai moral dan spiritual dalam proses pembelajaran mereka.
Di sini, pendidikan tidak hanya berfokus pada pengajaran ilmu pengetahuan, tetapi juga pada
pembentukan karakter peserta didik yang mengedepankan nilai-nilai agama, akhlak, dan tanggung
jawab sosial. Meskipun demikian, fleksibilitas dalam pendidikan non-formal ini dapat menyebabkan
kesulitan dalam menyelaraskan kurikulum yang diterapkan dengan standar pendidikan formal, yang
pada akhirnya dapat menghambat integrasi nilai-nilai filsafat Islam secara menyeluruh dalam sistem
pendidikan Indonesia. Perbedaan karakteristik ini sering kali menyebabkan adanya kesulitan dalam
menciptakan kesatuan tujuan dan pendekatan yang konsisten dalam penerapan nilai-nilai Islam
dalam pendidikan (Jamil, 2023).

Di sisi lain, perbedaan ini juga menciptakan tantangan dalam menciptakan sistem
pendidikan yang dapat mengakomodasi kebutuhan moral dan spiritual peserta didik dalam konteks
pendidikan formal. Sementara itu, di sekolah formal, seperti yang disebutkan sebelumnya, ada
tekanan yang besar untuk memenuhi standar akademik yang tinggi, sehingga fokus utama sering
kali tertuju pada pencapaian akademik dan hasil ujian yang terstandarisasi. Pada pendidikan non-
formal, seperti pesantren, terdapat ruang yang lebih luas untuk mengembangkan dan
mengintegrasikan nilai-nilai moral dan spiritual. namun hal ini sering kali dilakukan tanpa adanya
koordinasi yang jelas dengan sistem pendidikan formal yang ada. Dalam banyak kasus, pesantren
dan lembaga pendidikan masyarakat dapat lebih mengutamakan pengajaran akhlak dan etika tanpa
terbebani oleh tuntutan standar akademik yang ketat, yang memberikan kelebihan tersendiri dalam
pembentukan karakter peserta didik. Di sisi lain, kelemahan pendekatan ini terletak pada kurangnya
pengakuan resmi terhadap Kkurikulum yang digunakan dalam pendidikan non-formal, yang
menyebabkan beberapa lulusan pendidikan non-formal menghadapi tantangan dalam memasuki
dunia akademik atau dunia kerja yang lebih terstruktur. Oleh karena itu, meskipun terdapat
fleksibilitas dalam pendidikan non-formal, integrasi antara pendidikan formal dan non-formal harus
dioptimalkan untuk menciptakan sistem pendidikan yang tidak hanya mencerdaskan peserta didik
secara akademis tetapi juga membentuk karakter yang kuat dan moralitas yang baik. Kasmawati et
al. menekankan bahwa perubahan dalam kurikulum yang mengintegrasikan pendidikan karakter dan
akhlak melalui pendekatan holistik dapat memberikan manfaat signifikan bagi siswa (Kasmawati et
al., 2023). Dengan harmonisasi antara kedua sistem, siswa akan memperoleh pendidikan yang
seimbang dan komprehensif.

Pengaruh Globalisasi

Globalisasi memiliki dampak yang signifikan terhadap berbagai sektor, termasuk sistem
pendidikan, dan hal ini turut memengaruhi penerapan nilai-nilai filsafat Islam dalam kurikulum
pendidikan. Sebagai fenomena global yang menyebar luas, globalisasi membawa pengaruh yang
kuat terhadap cara pandang dan pola hidup masyarakat di berbagai belahan dunia, tidak terkecuali
di Indonesia. Salah satu dampak negatif yang ditimbulkan oleh globalisasi adalah terjadinya
perubahan dalam struktur sosial dan budaya yang semakin terbuka terhadap nilai-nilai asing, yang
sering kali bertentangan dengan ajaran-ajaran Islam. Arus informasi yang sangat cepat, ditambah
dengan penyebaran budaya luar yang mendominasi berbagai media massa, dapat menjadi tantangan
besar dalam mempertahankan dan mengimplementasikan ajaran Islam yang otentik. Hal ini
menciptakan kesulitan dalam menjaga nilai-nilai tradisional dan moral yang terkandung dalam
filsafat Islam, yang dalam beberapa kasus terpinggirkan oleh nilai-nilai budaya asing yang lebih
populer dan lebih mudah diakses. Globalisasi memaksa sistem pendidikan untuk menyesuaikan diri
dengan perkembangan zaman, namun tantangan utama adalah bagaimana tetap menjaga esensi
ajaran Islam dan tidak kehilangan identitas budaya dan agama dalam proses tersebut. Oleh karena
itu, pendidikan di Indonesia harus mampu menjaga keseimbangan antara mengikuti perkembangan
global tanpa kehilangan arah dan identitas yang sudah menjadi bagian dari nilai-nilai budaya dan
agama yang ada (Husni et al., 2023; Rozi, 2020).

Penting bagi kurikulum pendidikan Indonesia untuk tetap relevan dengan kondisi sosial
yang ada, namun pada saat yang sama harus tetap mampu mempertahankan nilai-nilai inti Islam
sebagai landasan moral dan spiritual. Sebagai negara dengan mayoritas penduduk Muslim,

Ahmad Qori Ulul Albab/Revisi kurikulum berbasis filsafat islam



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1826

Indonesia menghadapi tantangan besar dalam merancang kurikulum yang tidak hanya mengikuti
tren global tetapi juga mencerminkan karakteristik sosial dan budaya yang ada di masyarakat. Dalam
konteks ini, pendidikan harus dirancang agar tidak hanya mampu memenuhi tuntutan akademik,
tetapi juga memperhatikan pentingnya penguatan identitas Islam yang menjadi ciri khas bangsa
Indonesia. Oleh karena itu, kurikulum yang berbasis pada filsafat Islam perlu dikembangkan untuk
memastikan bahwa pendidikan di Indonesia tidak hanya mengembangkan kemampuan intelektual,
tetapi juga memperkuat nilai-nilai agama dan moral yang sejalan dengan ajaran Islam. Hal ini sangat
penting agar generasi muda Indonesia tetap memiliki landasan spiritual yang kuat, meskipun mereka
terpapar dengan berbagai budaya global yang sering kali tidak sesuai dengan prinsip-prinsip ajaran
Islam. Dengan demikian, pembaruan kurikulum yang relevan dan kontekstual ini sangat diperlukan
untuk memastikan bahwa pendidikan Indonesia dapat menghasilkan individu yang cerdas sekaligus
berkarakter dan mampu menghadapi tantangan zaman tanpa kehilangan identitas agama dan budaya
mereka (Jamil, 2023).

Perluasan dan Penyesuaian Kurikulum

Revisi kurikulum yang didasarkan pada nilai-nilai filsafat Islam memerlukan perhatian
khusus terhadap kebutuhan serta konteks sosial masyarakat yang beragam. Pendidikan harus mampu
merespons dinamika perubahan zaman, baik dalam hal teknologi, ekonomi, maupun budaya, sambil
tetap mempertahankan nilai-nilai agama yang menjadi dasar dari sistem pendidikan tersebut.
Penyesuaian metode pengajaran dan materi pelajaran menjadi penting dalam memastikan kurikulum
tetap relevan dengan dunia modern, namun tetap berakar pada ajaran Islam yang memberikan arah
dan makna dalam setiap aspek kehidupan. Hal ini tidak hanya menyangkut aspek akademis, tetapi
juga karakter dan moral peserta didik. Oleh karena itu, dalam revisi kurikulum berbasis filsafat
Islam, sangat penting untuk menemukan keseimbangan antara mengintegrasikan pengetahuan
terbaru dan teknologi dengan menjaga nilai-nilai spiritual serta etika yang terkandung dalam ajaran
Islam. Hal ini menuntut adanya kreativitas dan inovasi dalam merancang metode pembelajaran yang
tidak hanya efektif dalam menyampaikan materi pelajaran, tetapi juga dapat memperkuat karakter
peserta didik, agar mereka tumbuh menjadi individu yang berakhlak mulia, berpikiran terbuka, dan
dapat menghadapi tantangan zaman dengan bijaksana. Sebagaimana diungkapkan oleh Sholihah dan
Maulida serta Kurahman, penting untuk memperhatikan konteks sosial yang ada saat merancang
dan mengimplementasikan kurikulum berbasis nilai-nilai filsafat Islam, agar pendidikan tersebut
tetap memberikan manfaat maksimal bagi generasi muda (Sholihah & Maulida, 2020; Kurahman,
2025).

Pendidikan agama Islam tidak hanya bertujuan untuk menyampaikan pengetahuan, tetapi
juga berfungsi sebagai pilar dalam membentuk karakter anak. Somad menegaskan bahwa
pendidikan agama yang diterima anak sejak dini dapat menjadi landasan utama bagi pengembangan
kepribadian sesuai dengan nilai-nilai Islam. Dengan demikian, pendidikan agama berperan penting
dalam menginternalisasi nilai-nilai keagamaan yang moderat dan memberi dampak positif terhadap
perilaku sosial anak (Laili & Barata, 2021). Salah satu cara untuk mencapai tujuan ini adalah dengan
melakukan seleksi guru yang berkualitas, yang tidak hanya memiliki kompetensi akademik yang
tinggi, tetapi juga memiliki pemahaman yang baik terhadap nilai-nilai Islam moderat. Guru
memegang peranan penting dalam mentransfer nilai-nilai karakter kepada peserta didik, sehingga
pemilihan guru yang tepat menjadi salah satu langkah strategis dalam memperkuat nilai-nilai moral
dalam pendidikan. Selain itu, pemilihan bahan ajar yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam
moderat juga sangat krusial, agar materi yang disampaikan kepada peserta didik tidak hanya
mengembangkan pengetahuan mereka, tetapi juga menanamkan sikap moderat yang menjadi bagian
dari karakter mereka. Penanaman sikap moderat dalam proses pembelajaran dapat dilakukan dengan
berbagai cara, mulai dari pengajaran nilai-nilai toleransi, keberagaman, hingga pengembangan
keterampilan sosial yang dapat membantu peserta didik untuk hidup harmonis di tengah masyarakat
yang plural. Dengan demikian, Penelitian oleh Laili dan Barata menunjukkan bahwa penguatan ini
dapat dilakukan secara efektif melalui beberapa pendekatan, antara lain seleksi guru yang
berkualitas, pemilihan bahan ajar yang sesuai, dan penanaman sikap moderat dalam proses
pembelajaran (Laili & Barata, 2021).

Implementasi Manajemen Pendidikan yang Efektif

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1827

Penerapan manajemen pendidikan yang berbasis pada akhlakul karimah sangat penting
untuk menciptakan suasana belajar yang positif, yang selaras dengan nilai-nilai Islam. Akhlakul
karimah, sebagai pedoman perilaku yang berlandaskan pada ajaran Islam, memiliki peran yang
sangat vital dalam membentuk karakter siswa dan menciptakan lingkungan pendidikan yang
mendukung perkembangan moral dan spiritual mereka. Dengan menerapkan prinsip-prinsip
akhlakul karimah, semua aspek dalam sistem pendidikan termasuk kurikulum, metode pengajaran,
dan kualitas pendidik, dapat diselaraskan untuk mendukung pembentukan karakter siswa yang baik.
Prinsip ini tidak hanya menekankan pada pengajaran pengetahuan akademik, tetapi juga pada
pembentukan kepribadian yang kuat dan berakhlak mulia. Kurikulum yang disusun dengan
mempertimbangkan nilai-nilai akhlakul karimah akan lebih mampu mengintegrasikan ilmu
pengetahuan dengan nilai moral dan spiritual, sehingga peserta didik tidak hanya mendapatkan
pengetahuan yang luas, tetapi juga memahami bagaimana menerapkan pengetahuan tersebut dalam
kehidupan sehari-hari dengan cara yang bermoral dan sesuai dengan ajaran agama. Selain itu,
penerapan manajemen pendidikan berbasis akhlakul karimah juga memberikan perhatian khusus
pada kualitas pendidik, yang diharapkan tidak hanya kompeten dalam bidang akademik, tetapi juga
mampu menjadi teladan dalam aspek moral dan spiritual. Oleh karena itu, manajemen pendidikan
yang efektif harus mampu mengintegrasikan nilai-nilai akhlakul karimah dalam setiap aspek, mulai
dari perencanaan, pelaksanaan, hingga evaluasi. Sebagaimana diungkapkan oleh Syafi’i et al.
manajemen pendidikan yang baik berpengaruh positif terhadap pembentukan karakter siswa (Syafi’i
et al., 2023). Kepemimpinan yang baik dari kepala sekolah dan kolaborasi antar guru juga berperan
signifikan dalam menciptakan lingkungan belajar yang kondusif bagi pengembangan karakter
(Dewi et al., 2024).

Integrasi nilai-nilai filsafat Islam dalam pendidikan Indonesia sangat diperlukan untuk
menciptakan generasi yang tidak hanya unggul secara intelektual, tetapi juga memiliki moral dan
spiritual yang kokoh. Dalam konteks ini, pendidikan tidak hanya bertujuan untuk menghasilkan
individu yang cerdas, tetapi juga untuk membentuk pribadi yang memiliki nilai-nilai etika dan moral
yang sesuai dengan ajaran Islam. Oleh karena itu, penting untuk merancang dan
mengimplementasikan  kurikulum yang mencakup nilai-nilai filsafat Islam yang dapat
mengembangkan karakter peserta didik secara menyeluruh. Namun, untuk mencapai tujuan
tersebut, dibutuhkan strategi dan kebijakan pendidikan yang inklusif, yang mampu mengakomodasi
berbagai kebutuhan dan tantangan yang ada. Tantangan tersebut termasuk perbedaan pendekatan
pendidikan yang ada di Indonesia, serta pengaruh globalisasi yang sering kali membawa perubahan
budaya dan nilai yang berbeda dari nilai-nilai yang ada dalam ajaran Islam. Globalisasi, meskipun
membawa kemajuan dalam banyak hal, juga dapat menyebabkan terjadinya pergeseran nilai yang
bertentangan dengan prinsip-prinsip agama. Untuk itu, penerapan prinsip-prinsip filsafat Islam
dalam pendidikan Indonesia harus diimbangi dengan kebijakan pendidikan yang adaptif terhadap
perubahan zaman, tanpa mengorbankan identitas budaya dan agama yang sudah ada. Kolaborasi
yang kuat antara pembuat kebijakan, pendidik, dan komunitas menjadi kunci untuk menciptakan
kurikulum yang relevan dan dapat memenuhi kebutuhan masyarakat Indonesia di masa depan.
Dengan sinergi yang baik antara berbagai pihak, diharapkan pendidikan Indonesia dapat
menghasilkan generasi yang tidak hanya cerdas secara akademis, tetapi juga memiliki akhlak yang
baik dan mampu menghadapi tantangan global dengan prinsip moral yang kuat (Kurahman, 2025).

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian literatur yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa pembaruan
kurikulum pendidikan di Indonesia perlu mengintegrasikan nilai-nilai filsafat pendidikan Islam secara
lebih komprehensif dan sistematis. Integrasi tersebut tidak hanya berorientasi pada pencapaian
akademik, tetapi juga menekankan penguatan pendidikan karakter serta pembentukan moral dan
spiritual peserta didik. Filsafat pendidikan Islam menawarkan kerangka konseptual yang
menyeimbangkan aspek kognitif, afektif, dan spiritual, sehingga mampu menjawab tantangan
pendidikan modern tanpa mengabaikan nilai-nilai keislaman. Dengan demikian, filsafat pendidikan
Islam relevan dijadikan sebagai landasan dalam pengembangan kurikulum yang holistik dan
berkelanjutan.

Ahmad Qori Ulul Albab/Revisi kurikulum berbasis filsafat islam



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1828

Sehubungan dengan temuan tersebut, disarankan agar pemerintah dan pemangku kebijakan
pendidikan mengembangkan kebijakan kurikulum yang lebih inklusif terhadap nilai-nilai filsafat
pendidikan Islam, khususnya dalam penguatan karakter dan akhlakul karimah. Pendidik dan pengelola
lembaga pendidikan perlu meningkatkan kompetensi profesional dan pedagogik melalui pelatihan yang
berorientasi pada internalisasi nilai moral dan spiritual dalam proses pembelajaran. Selain itu, kerja sama
antara lembaga pendidikan formal dan non-formal, seperti sekolah dan pesantren, perlu diperkuat untuk
mendukung terciptanya sistem pendidikan yang holistik. Bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk
melakukan penelitian empiris, baik dengan pendekatan kualitatif maupun kuantitatif, guna mengkaji
secara langsung implementasi filsafat pendidikan Islam di berbagai jenjang pendidikan serta
membandingkan efektivitasnya dengan kurikulum konvensional dalam membentuk karakter peserta
didik

REFERENCES

Adliyah, A. E., Jaelani, 1., & Subhan, Moh. (2024). Studi Tentang Konsepsi Peserta Didik
Dalam Filsafat Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Nusantara, 3(2), 92-104.
https://doi.org/10.55080/jpn.v2i2.97

Dewi, R. P., Mukti, A., & Haidir, H. (2024). Strategi Guru Pendidikan Agama Islam Dalam
Membina Akhlakul Karimah Siswa di SD Negeri 106826 Desa Sidodadi. Research and
Development Journal of Education, 10(1), 01. https://doi.org/10.30998/rdje.v10i1.20123

Erdriani, D., Mukhaiyar, M., & Anananda, A. (2024). Filosofis Dan Praktis Dalam Pemikiran
Al Farabi Dalam Pendidikan. Populer Jurnal Penelitian Mahasiswa, 3(4), 46-55.
https://doi.org/10.58192/populer.v3i4.2688

Fadilah, L. N., Istikomah, N., & Afriantoni, A. (2025). Kontribusi llmu Pengetahuan Islam
Dalam Pembentukan Karakter Untuk Meningkatkan Mutu Pendidikan. Cendekia Jurnal
IImu Pengetahuan, 5(2), 496-508. https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4707

Faizi, N., Munauwarah, R., & Fathina, N. (2023). Landasan Filosofis Terhadap Pengembangan
Kurikulum Pendidikan Islam. Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Ke Islaman,
10(3), 315-329. https://doi.org/10.31102/alulum.10.3.2023.315-329

Fagihuddin, A., & Romadhon, F. (2023). Diferensiasi Konseptual Dan Praktis Pendidikan
Islam, Pendidikan Islami Dan Pendidikan Agama Islam. Tjpai, 21(2), 119-132.
https://doi.org/10.17509/tk.v21i2.67838

Fatihah, A. R., Indrianti, E., Adhatunnisa, A., Amelia, E., Harianja, S. I., & Utami, W. S.
(2024). Implementasi Perpaduan Antara Kurikulum Domain Ke Kurikulum 2013 Di Paud
Ar-Rahimah. Innovative Journal of Social Science Research, 4(3), 11261-11269.
https://doi.org/10.31004/innovative.v4i3.11594

Fuadhah, N. L. (2024). Membentuk Karakter Peserta Didik Dalam Prespektif Filsafat
Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Nusantara, 3(2), 127-139.
https://doi.org/10.55080/jpn.v3i2.90

Hadi, M. F. (2023). Disorientation of Islamic Education Integration: Overview of the Crisis of
Islamic Education in Indonesia. 305-312. https://doi.org/10.2991/978-2-38476-022-0_33

Jamil, S. (2023). Analisis Relevansi Pendidikan Nasional Dan Pendidikan Islam. Wistara, 4(2),
111-120. https://doi.org/10.23969/wistara.v4i2.10720

Kamaliyah, D., Parmujianto, P., & Tharaba, F. (2025). Integrasi Pembelajaran IImu Agama Dan
Sains Dalam Sistem Pendidikan Terpadu Di Pondok Pesantren Terpadu Al Yasini. Jiip -
Jurnal llmiah limu Pendidikan, 8(7), 7584-7589. https://doi.org/10.54371/jiip.v8i7.8511

Kasmawati, K., Herlian, H., Adam, A., Deluma, R., Abubakar, A., & Muliyani, M. (2023).
Transformation of Islamic Education: Fostering Exemplary Character Through Integrated
Curriculum in Islamic Elementary Schools. Journal of Leadership Management and
Policy in Education, 1(2), 33-40. https://doi.org/10.51454/jimpedu.v1i2.427

JPAI E-ISSN : 2828-2337


https://doi.org/10.55080/jpn.v2i2.97
https://doi.org/10.30998/rdje.v10i1.20123
https://doi.org/10.58192/populer.v3i4.2688
https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4707
https://doi.org/10.31102/alulum.10.3.2023.315-329
https://doi.org/10.17509/tk.v21i2.67838
https://doi.org/10.31004/innovative.v4i3.11594
https://doi.org/10.55080/jpn.v3i2.90
https://doi.org/10.2991/978-2-38476-022-0_33
https://doi.org/10.23969/wistara.v4i2.10720
https://doi.org/10.54371/jiip.v8i7.8511
https://doi.org/10.51454/jlmpedu.v1i2.427

Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1829

Kurahman, O. T. (2025). Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Akhlakul Karimah:
Kolaborasi Antara Lingkungan Islami Dan Pembiayaan Modern. Jpai, 3(1).
https://doi.org/10.69698/jpai.v3i1.835

Laili, F., & Barata, P. T. (2021). Penanaman Nilai-Nilai Pendidikan Agama Islam Pada Masa
Pandemi Covid-19 Di Madrasah Ibtidaiyah. Educare Journal of Primary Education, 2(1),
59-74. https://doi.org/10.35719/educare.v2i1.48

Ma’arif, M. A., & Rusydi, I. (2020). Implementasi Pendidikan Holistik Di Pondok Pesantren
Amanatul Ummah Mojokerto. Edukasi Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan
Keagamaan, 18(1), 100-117. https://doi.org/10.32729/edukasi.v18i1.598

Mahardhika, M. F., & Wantini, W. (2023). Kurikulum Holistik-Integratif: Analisis Kurikulum
Al-Islam Dan Kemuhammadiyahan Berpola Kurikulum Merdeka. Fenomena, 15(2), 121
135. https://doi.org/10.21093/fj.v15i2.8927

Mabhesti, G., & Koeswanti, H. D. (2021). Pengembangan Media Pembelajaran Permainan
Monopoli Asean Untuk Meningkatkan Hasil Belajar Tema 1 Selamatkan Makhluk Hidup
Pada Siswa Kelas 6 Sekolah Dasar. Mimbar PGSD Undiksha, 9(1), 30.
https://doi.org/10.23887/jjpgsd.v9i1.33586

Masnila, M. (2025). Mengintegrasikan Iman Dan IImu: Telaah Filosofis Pendidikan Islam
Dalam Menjawab Tantangan Postmodernisme. Jiip - Jurnal llmiah lImu Pendidikan,
8(12), 13693-13698. https://doi.org/10.54371/jiip.v8i12.9972

Mustadi, M., & Qomaruddin, Q. (2023). Peran Filsafat Pendidikan Islam Dalam Kerangka
Pendidikan Islam. Jppuqg, 1(1), 56-62. https://doi.org/10.62740/jppuqg.v1il.18

Mustofa, K., Hernawati, S., & Rofingah, M. N. S. (2025). Pengembangan Kurikulum
Pendidikan Agama Di Pesantren, Sekolah Dan Madrasah. Al-1 Tibar Jurnal Pendidikan
Islam, 12(1), 72-79. https://doi.org/10.30599/jxhr7968

Nasution, A. S. (2024). Integrasi Nilai-Nilai Etika Islam Dalam Kurikulum Pendidikan Anak
Usia Dini: Sebuah Kajian Konseptual. Sultra Educational Journal, 4(3), 277-287.
https://doi.org/10.54297/seduj.v4i3.922

Nurhakim, H. Q., & Musthafa, I. (2024). Filsafat Pendidikan Dan Teori Pendidikan Perspektif
Ali Ahmad Madkur. At-Tarbiyah Al-Mustamirrah Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 263.
https://doi.org/10.31958/atjpi.v5i2.13650

Nurhidaya, M. (2025). Kurikulum Pendidikan Islam Di Indonesia (Problematika, Tantangan
Dan Lintasan Sejarah  Kurikulum Di Indonesia). Micjo, 2(1), 356-365.
https://doi.org/10.62567/micjo.v2i1.398

Nuridyanto, N., Muhajir, M., Zuhri, S., Basri, H., & Suhartini, A. (2024). Hakikat Kurikulum
Pendidikan Islam Di Era Modern. Al Ulya Jurnal Pendidikan Islam, 9(1), 16-38.
https://doi.org/10.32665/alulya.v9i1.2797

Puspita, K. K. T. (2025). Analisis Kebijakan Pendidikan Agama Islam Tentang Kurikulum
Cinta Di Sekolah Negeri Dan Sekolah Swasta. Riggs Journal of Artificial Intelligence and
Digital Business, 4(4), 4913-4919. https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.3556

Putra, F. F. H., & Sudarsono, A. (2024). Menumbuhkan Jiwa Kewirausahaan Sejak Dini Kelas
lii Pada Sd Negeri 18 Kota Bengkulu. Jdun, 3(1). https://doi.org/10.37676/jdun.v3i1.5151

Ramadhani, S. P., Marini, A., & Sumantri, S. (2021). Bagaimana Pengelolaan Pendidikan
Karakter ~ Berbasis Islam Sekolah Dasar? Jurnal Basicedu, 5(3), 1617-1624.
https://doi.org/10.31004/basicedu.v5i3.916

Romli, A. B. S., Shodig, M. F., Juliansyah, A. D., Mawardi, M. I., & El-Yunusi, M. Y. M,
(2023). Implementasi Filsafat Pendidikan Islam Dalam Mengembangkan Kurikulum
Pendidikan Islam. Al-Qalam Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan, 15(2), 214-223.
https://doi.org/10.47435/al-qalam.v15i2.2340

Ahmad Qori Ulul Albab/Revisi kurikulum berbasis filsafat islam


https://doi.org/10.69698/jpai.v3i1.835
https://doi.org/10.35719/educare.v2i1.48
https://doi.org/10.32729/edukasi.v18i1.598
https://doi.org/10.21093/fj.v15i2.8927
https://doi.org/10.23887/jjpgsd.v9i1.33586
https://doi.org/10.54371/jiip.v8i12.9972
https://doi.org/10.62740/jppuqg.v1i1.18
https://doi.org/10.30599/jxhr7g68
https://doi.org/10.54297/seduj.v4i3.922
https://doi.org/10.31958/atjpi.v5i2.13650
https://doi.org/10.62567/micjo.v2i1.398
https://doi.org/10.32665/alulya.v9i1.2797
https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.3556
https://doi.org/10.37676/jdun.v3i1.5151
https://doi.org/10.31004/basicedu.v5i3.916
https://doi.org/10.47435/al-qalam.v15i2.2340

Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1818-1830 1830

Rozag, M. F., Mahfuzah, A. M., Nissa, K., & Fazriansyah, M. Y. (2025). Relevansi Ushul Figih
Dalam Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam Di Era Digital Di Madrasah
Aliyah. ljijel, 3(2), 1602-1610. https://doi.org/10.62976/ijijel.v3i2.1152

Selamat, M. I. (2025). Sumbangan Pemikiran Tentang Konsep Paradigma Tauhid Dalam
Sistem Pendidikan Islam: Studi Kasus M. Natsir Di Indonesia. Jim, 3(5), 238-247.
https://doi.org/10.60126/jim.v3i5.935

Sholehah, A. F., Khoerunnisa, A. S., Nursobah, A., & Erihadiana, M. (2025). Telaah Kurikulum
TERPADU Khas JSIT: Perumusan Dan Aplikasinya Dalam Pendidikan Islam. Jurnal
Intelektualita Keislaman Sosial Dan Sains, 14(2), 69-81.
https://doi.org/10.19109/intelektualita.v14i1.26655

Sholekah, F. F. (2020). Pendidikan Karakter Dalam Kurikulum 2013. Childhood Education
Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 1(1), 1-6. https://doi.org/10.53515/cji.2020.1.1.1-6

Sholihah, A. M., & Maulida, W. Z. (2020). Pendidikan Islam Sebagai Fondasi Pendidikan
Karakter. Qalamuna Jurnal Pendidikan Sosial Dan Agama, 12(01), 49-58.
https://doi.org/10.37680/galamuna.v12i01.214

Sidabalok, N. E., Efendi, S., & Naibaho, A. J. (2023). Pengaruh Model Learning Cycle
Terhadap Hasil Belajar Matematika Di Sd Kelas v SDN 122380 Pematangsiantar. Jurnal
Perspektif Pendidikan, 17(1), 103-115. https://doi.org/10.31540/jpp.v17i1.2383

Sipahelut, J. (2024). Paradigma Psikologi Pendidikan: Tinjauan Filsafat Psikologi. Sultan Idris
Journal of Psychology and Education, 4(1), 71-83.
https://doi.org/10.21093/sijope.v4i1.10361

Sumarni, S., Wahyu, W., Fathurrahman, A., & H, C. (2025). Kurikulum Pendidikan Agama
Isam Dalam Perspektif Sosiologis. Dahzain Nur, 15(1).
https://doi.org/10.69834/dn.v15i1.290

Syafi’i, A., Saied, M., & Hakim, A. R. (2023). Efektivitas Manajemen Pendidikan Dalam
Membentuk Karakter Diri. Journal of Economics and Business Ubs, 12(3), 1905-1912.
https://doi.org/10.52644/joeb.v12i3.237

Taufikin, T., & Yusdani, Y. (2025). Ecological Literacy in Islamic Education: Strengthening
Environmental Awareness Through Tauhid-Based Learning. Madania Jurnal Kajian
Keislaman, 29(1), 187. https://doi.org/10.29300/madania.v29i1.7741

JPAI E-ISSN : 2828-2337


https://doi.org/10.62976/ijijel.v3i2.1152
https://doi.org/10.60126/jim.v3i5.935
https://doi.org/10.19109/intelektualita.v14i1.26655
https://doi.org/10.53515/cji.2020.1.1.1-6
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v12i01.214
https://doi.org/10.31540/jpp.v17i1.2383
https://doi.org/10.21093/sijope.v4i1.10361
https://doi.org/10.69834/dn.v15i1.290
https://doi.org/10.52644/joeb.v12i3.237
https://doi.org/10.29300/madania.v29i1.7741

