
 

 

Pendidikan Berbasis Nilai Islam Di Sekolah dan Masyarakat 

 
Bahrul Ulum1, Ambotang 2, Ali Usman Nasution3, Chusnul Muhammad Haris4, 

Sumarno5 
   

Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 1,2,3,4,5 

bahrulu491@gmail.com 1 , ambotangridhwan@gmail.com 2, abuhaniyyah27@gmail.com  3 , 

utsmannst123@gmail.com 4, gusmarno@gmail.com 5 
 

 
A B S T R A K 

Pendidikan berbasis nilai Islam merupakan sistem pendidikan yang 

menempatkan nilai-nilai keagamaan sebagai fondasi utama dalam pembentukan 

karakter, perilaku, dan identitas peserta didik. Dalam era globalisasi yang penuh 

tantangan moral dan sosial, pendidikan yang berlandaskan nilai Islam menjadi 

solusi penting dalam mengintegrasikan ilmu pengetahuan dan moralitas. 

Penelitian ini bertujuan menganalisis konsep, implementasi, serta strategi 

penguatan pendidikan berbasis nilai Islam baik di lingkungan sekolah maupun 

masyarakat. Menggunakan metode kualitatif deskriptif melalui studi pustaka, 

penelitian ini menyoroti berbagai pemikiran tokoh seperti Al-Ghazali, Ibn 

Khaldun, Syed Naquib Al-Attas, serta teori pendidikan karakter modern.   Hasil 

kajian menunjukkan bahwa pendidikan berbasis nilai Islam harus 

diimplementasikan melalui pendekatan komprehensif yang mencakup 

kurikulum terintegrasi, keteladanan pendidik, budaya sekolah, serta dukungan 

masyarakat. Nilai-nilai seperti kejujuran, amanah, disiplin, dan tanggung jawab 

tidak hanya diajarkan, tetapi dihidupkan melalui praktik nyata dalam kehidupan 

sosial. Kolaborasi lintas lingkungan antara sekolah, keluarga, dan masyarakat 

menjadi kunci keberhasilan dalam membangun generasi berakhlak dan 

berwawasan luas. 

 
A B S T R A C T 

Islamic values-based education is an educational system that places religious 

values as the primary foundation for developing students' character, behavior, 

and identity. In an era of globalization rife with moral and social challenges, 

education based on Islamic values is a crucial solution for integrating science 

and morality. This study aims to analyze the concept, implementation, and 

strategies for strengthening Islamic values-based education in both schools and the community. Using descriptive 

qualitative methods through literature review, this study highlights the thoughts of various figures such as Al-

Ghazali, Ibn Khaldun, Syed Naquib Al-Attas, as well as modern character education theories. The study's findings 

indicate that Islamic values-based education must be implemented through a comprehensive approach 

encompassing an integrated curriculum, educator role models, school culture, and community support. Values 

such as honesty, trustworthiness, discipline, and responsibility are not only taught but also lived out through 

practical practices in social life. Collaboration across schools, families, and the community is key to successfully 

developing a generation with morals and broad perspectives. 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan memiliki peran sentral dalam membentuk peradaban dan karakter suatu 

bangsa. Dalam Islam, pendidikan bukan sekadar proses transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga 

sarana pembinaan akhlak dan spiritualitas. Hal ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. Al-

‘Alaq ayat 1–5 tentang pentingnya membaca dan belajar yang berorientasi pada 

ketuhanan(Quran Kemenag, 2002). 

 Pada era globalisasi, pendidikan dihadapkan pada tantangan besar berupa degradasi 

moral, individualisme, dan sekularisasi nilai. Banyak lembaga pendidikan yang terlalu fokus 

pada pencapaian akademik, sementara penanaman nilai moral dan spiritual kurang 

diperhatikan. Akibatnya, muncul generasi cerdas secara intelektual, namun miskin akhlak dan 

A R T I C L E   I N F O 
 
Article history: 
Received 1 Januari 2026 

Revised 15 Januari 2026 

Accepted 25 Januari 2026 
Available online 30 Januari 2026 

 
Kata Kunci: 
Nilai Islam, Pendidikan karakter, 

Sekolah Islami, Masyarakat, 
Etika sosial, Filsafat pendidikan 

Islam, Akhlak, Pembentukan 

karakter, Keteladanan, Tarbiyah, 

Ta’dib 
Keywords: 

Islamic Values, Character 

Education, Islamic Schools, 

Society, Social Ethics, Islamic 
Educational Philosophy, Morals, 

Character Building, Exemplary 

Behavior, Tarbiyah, Ta'dib  

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by 
Universitas Garut. 

mailto:bahrulu491@gmail.com
mailto:ambotangridhwan@gmail.com
mailto:abuhaniyyah27@gmail.com
mailto:utsmannst123@gmail.com
mailto:gusmarno@gmail.com


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1798-1804 1799 
 

empati sosial. Dalam konteks inilah, pendidikan berbasis nilai Islam menjadi solusi relevan 

untuk menyeimbangkan kemajuan intelektual dengan integritas moral (Cahyo utomo & 

Khoiriyah, 2025). 

 Dalam konteks kebijakan pendidikan nasional, wacana penguatan pendidikan karakter 

dan Profil Pelajar Pancasila sejalan dengan tujuan pendidikan Islam yang menekankan 

keseimbangan antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik (Irawati et al., 2022). Pendidikan 

berbasis nilai Islam dapat memberikan landasan teologis dan etis bagi implementasi pendidikan 

karakter di sekolah-sekolah, baik negeri maupun swasta. Dengan demikian, nilai-nilai 

keislaman tidak dipahami sebagai sesuatu yang terpisah dari kebangsaan, tetapi justru 

memperkaya identitas keindonesiaan yang religius dan berkeadaban. 

 Selain itu, pluralitas masyarakat Indonesia menuntut model pendidikan Islam yang 

inklusif, toleran, dan dialogis. Penanaman nilai Islam di sekolah dan masyarakat tidak boleh 

menumbuhkan sikap eksklusif atau merasa paling benar sendiri, tetapi justru mendorong 

peserta didik untuk menghargai perbedaan dan membangun kerja sama lintas agama dan 

budaya. Dalam kerangka ini, nilai-nilai seperti keadilan, kasih sayang, dan penghormatan 

terhadap martabat manusia menjadi pijakan penting dalam merancang praktik pendidikan yang 

humanis. Pendidikan berbasis nilai Islam diharapkan mampu melahirkan generasi muslim yang 

kokoh akidahnya, mulia akhlaknya, sekaligus dewasa dalam menyikapi perbedaan sosial dan 

budaya. 

 Nilai-nilai Islam mencakup seluruh aspek kehidupan manusia, baik hubungan vertikal 

dengan Allah (hablun min Allah) maupun hubungan horizontal dengan sesama manusia (hablun 

min an-nas). Sekolah memiliki peran formal untuk menanamkan nilai-nilai ini, sementara 

masyarakat menjadi ruang aktualisasi nilai dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, kerja 

sama antara sekolah dan masyarakat menjadi penting agar pendidikan Islam tidak hanya 

berhenti di teori, tetapi terwujud dalam budaya sosial (Faizah, 2022). 

 Dalam perspektif sejarah, pendidikan Islam di Indonesia telah berkembang melalui 

berbagai lembaga seperti pesantren, madrasah, dan sekolah umum berciri khas Islam. Lembaga-

lembaga ini tidak hanya mengajarkan ilmu agama, tetapi juga mengintegrasikan pengetahuan 

umum dengan nilai-nilai Islam sehingga melahirkan generasi yang mampu berperan di tengah 

masyarakat. Seiring dengan lahirnya kebijakan pendidikan nasional, terjadi proses penyesuaian 

dan penguatan kembali identitas pendidikan Islam agar tetap relevan dengan tuntutan zaman 

tanpa kehilangan ruh nilai keislamannya (Khoiriyah, 2023). 

 Selain itu, perkembangan teknologi informasi menghadirkan tantangan baru sekaligus 

peluang bagi pendidikan berbasis nilai Islam. Di satu sisi, akses informasi yang begitu luas 

dapat mengaburkan batas-batas nilai dan budaya, sehingga peserta didik mudah terpapar konten 

yang tidak selaras dengan ajaran Islam. Di sisi lain, teknologi dapat dimanfaatkan sebagai 

sarana dakwah dan internalisasi nilai, misalnya melalui platform pembelajaran digital, konten 

edukatif Islami, dan komunitas daring yang membahas akhlak dan adab. Dengan demikian, 

perumusan model pendidikan berbasis nilai Islam di sekolah dan masyarakat perlu 

mempertimbangkan dinamika sosial dan teknologi kontemporer (Nurfitria & Arzam, 2022). 

  

METODOLOGI PENELITIAN 

 Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi 

pustaka (library research). Data dikumpulkan dari berbagai sumber seperti buku, jurnal 

akademik, artikel ilmiah, dan peraturan pendidikan yang relevan dengan tema pendidikan Islam 

dan nilai-nilai moral. 

Analisis data dilakukan dengan teknik reduksi, klasifikasi tema, serta interpretasi teoritis 

terhadap sumber literatur. Fokus utama kajian adalah: 

1. Konsep dasar pendidikan berbasis nilai Islam. 

2. Bentuk penerapan nilai Islam dalam sekolah dan masyarakat. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1798-1804 1800 
 

3. Kendala dan strategi penguatan nilai Islam di era modern. 

Pendekatan ini dipilih karena topik pendidikan berbasis nilai Islam membutuhkan kajian 

filosofis dan konseptual yang mendalam, bukan sekadar data empiris. Tujuannya adalah 

menemukan pemahaman yang utuh tentang bagaimana nilai-nilai Islam dapat dihidupkan 

dalam sistem pendidikan dan kehidupan sosial (Sugiyono, 2014) (Khoiriyah et al., 2022). 

  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Hakikat Pendidikan Berbasis Nilai Islam 

 Pendidikan dalam Islam berakar pada konsep tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib. Tarbiyah 

berarti proses menumbuhkan potensi manusia secara holistik; ta’lim adalah kegiatan transfer 

ilmu; sedangkan ta’dib bermakna pembentukan adab atau moralitas. Ketiga konsep ini 

mencerminkan bahwa pendidikan Islam tidak bisa dipisahkan dari nilai dan akhlak (Zahra et 

al., 2024). 

 Al-Ghazali berpendapat bahwa pendidikan bertujuan mengarahkan manusia menuju 

kesempurnaan akhlak dan kedekatan dengan Allah (Prasetiya, 2018)(Asy’arie et al., 2023). 

Sedangkan Ibn Khaldun menekankan aspek sosial pendidikan sebagai sarana menumbuhkan 

peradaban (Sugari & Hilalludin, 2025). Dalam pandangan Syed Naquib Al-Attas, pendidikan 

Islam adalah usaha membentuk “manusia baik” (al-insan al-salih), bukan hanya warga negara 

yang baik (Abdullah, 2020). 

 Pendidikan berbasis nilai Islam, karenanya, bukanlah pendidikan agama yang sempit. 

Ia adalah sistem pendidikan integral yang merekatkan antara iman, ilmu, dan amal dalam satu 

kesatuan utuh. 

2. Implementasi di Sekolah 

 Implementasi nilai Islam di sekolah dapat dilakukan melalui: 

• Kurikulum Islami Terintegrasi. Mata pelajaran umum dikaitkan dengan nilai Islam. 

Misalnya, pelajaran sains digunakan untuk menumbuhkan rasa takjub terhadap ciptaan 

Allah (Asna et al., 2024). 

• Keteladanan Pendidik. Guru memegang peran kunci. Nilai-nilai seperti kesabaran, 

amanah, dan kejujuran harus tercermin dalam perilakunya (Khoiriyah, 2023) (Andirja, 

2026). 

• Budaya Sekolah Islami. Penerapan salat berjamaah, kegiatan tahfiz, atau program sosial 

seperti jum’at berkah mengondisikan lingkungan yang bernuansa religius. 

 Pendekatan ini menuntut kolaborasi antara kepala sekolah, tenaga pendidik, dan 

orang tua untuk menjaga konsistensi nilai dalam perilaku anak (Basri et al., 2023). 

3. Implementasi di Masyarakat 

 Masyarakat adalah madrasah kedua bagi anak setelah keluarga. Nilai Islam yang 

diajarkan di sekolah harus menemukan bentuk konkretnya dalam interaksi sosial. Di sinilah 

peran masyarakat muslim menjadi penting melalui: 

• Kegiatan sosial keagamaan seperti pengajian, zakat, dan gotong royong. 

• Pengelolaan lingkungan yang bersih, aman, dan penuh saling menghormati. 

• Keteladanan tokoh masyarakat yang menunjukkan perilaku Islami (Andirja, 2026) (Al- 

Ulya et al., 2025). 

 Dengan demikian, sekolah dan masyarakat tidak berdiri terpisah, tetapi saling 

memperkuat dalam menanamkan nilai Islam (Rahayu et al., 2023). 

4. Tantangan dan Strategi 

 Tantangan utama pendidikan berbasis nilai Islam ialah arus globalisasi dan digitalisasi 

yang membawa budaya instan dan hedonisme. Banyak anak lebih terpengaruh oleh media sosial 

ketimbang ajaran moral. Di sisi lain, masih ada anggapan bahwa nilai Islam hanya relevan untuk 

pendidikan agama, bukan untuk semua bidang ilmu (Antika & Husni, 2025) . 

Strategi yang dapat dilakukan meliputi: 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1798-1804 1801 
 

• Revitalisasi kurikulum pendidikan Islam agar kontekstual dan interdisipliner. 

• Pelatihan guru untuk pembinaan nilai dan karakter . 

• Penguatan kolaborasi antara sekolah, keluarga, dan masyarakat untuk konsistensi nilai. 

5. Peran Keluarga sebagai Basis Nilai 

 Keluarga merupakan lingkungan pendidikan pertama dan utama bagi anak, bahkan 

sebelum ia mengenal sekolah dan masyarakat yang lebih luas. Di dalam keluarga, anak belajar 

mengenal Allah, meniru perilaku orang tua, dan membentuk kebiasaan dasar seperti cara 

berbicara, bersikap, serta menghargai orang lain. Apabila keluarga menanamkan nilai Islam 

sejak dini, seperti membiasakan salat tepat waktu, membaca Al-Qur’an, dan menjaga ucapan, 

maka sekolah dan masyarakat hanya tinggal menguatkan dan meluaskan nilai-nilai tersebut 

(Purnika Sari & Zahrani, 2023). 

 Dalam konteks ini, pendidikan berbasis nilai Islam menuntut adanya harmoni antara 

pola asuh orang tua dan program pendidikan di sekolah. Orang tua perlu menjadi teladan dalam 

kejujuran, amanah, dan kesederhanaan agar anak tidak mengalami kebingungan nilai. Ketika di 

rumah anak melihat praktik yang berlawanan dengan ajaran yang diterima di sekolah, maka 

proses internalisasi nilai menjadi lemah. Oleh karena itu, program parenting Islami, majelis 

taklim keluarga, dan komunikasi intensif antara guru dan orang tua menjadi bagian penting 

dalam membangun ekosistem pendidikan yang konsisten (Fitriannisa et al., 2024) . 

6. Dimensi Filsafat dalam Pendidikan Berbasis Nilai 

 Dari sudut pandang filsafat pendidikan, pendidikan berbasis nilai Islam berangkat dari 

pandangan ontologis, epistemologis, dan aksiologis yang khas. Secara ontologis, manusia 

dipandang sebagai makhluk yang memiliki dimensi jasmani dan ruhani, sehingga pendidikan 

harus memperhatikan kebutuhan fisik sekaligus spiritual. Secara epistemologis, sumber 

pengetahuan tidak hanya berasal dari rasio dan pengalaman, tetapi juga wahyu yang termaktub 

dalam Al-Qur’an dan Sunnah. Adapun secara aksiologis, ilmu dipandang bernilai ketika 

mengantarkan manusia kepada pengabdian kepada Allah dan kemaslahatan umat (Al- Ulya et 

al., 2025). 

 Implikasinya, proses pendidikan tidak boleh netral nilai, melainkan harus diarahkan 

kepada tujuan yang jelas, yaitu pembentukan insan yang beriman, berilmu, dan beramal saleh. 

Filsafat pendidikan Islam menolak pemisahan tajam antara ilmu agama dan ilmu umum, karena 

keduanya saling melengkapi dalam memandu manusia menjalani kehidupan. Integrasi nilai 

Islam dalam kurikulum dan praktik pendidikan sebenarnya merupakan upaya filosofis untuk 

mengembalikan posisi ilmu sebagai jalan menuju kebaikan, bukan sekadar alat mencapai 

keuntungan material. Dengan kerangka filosofis seperti ini, pendidikan berbasis nilai Islam di 

sekolah dan masyarakat memiliki landasan teoritis yang kuat, bukan sekadar tren kebijakan 

sesaat. 

7. Integrasi Nilai Islam dalam Kurikulum Lintas Mata Pelajaran 

 Salah satu tantangan praktis dalam mewujudkan pendidikan berbasis nilai Islam adalah 

bagaimana mengintegrasikan nilai-nilai tersebut ke dalam kurikulum lintas mata pelajaran. 

Selama ini, nilai Islam sering kali hanya ditempatkan dalam mata pelajaran Pendidikan Agama 

Islam, sehingga terkesan sebagai wilayah yang terpisah dari bidang studi lain. Padahal, setiap 

mata pelajaran memiliki potensi untuk menjadi media internalisasi nilai, asalkan guru mampu 

merancang tujuan pembelajaran yang mengaitkan materi dengan dimensi akhlak dan spiritual. 

Misalnya, dalam pelajaran sejarah, peserta didik dapat diajak merefleksikan keteladanan tokoh-

tokoh muslim yang jujur, amanah, dan gigih memperjuangkan kebenaran (Asna et al., 2024). 

 Dalam pelajaran sains dan teknologi, guru dapat menumbuhkan kesadaran tauhid bahwa 

hukum-hukum alam merupakan tanda kekuasaan Allah, sehingga ilmu digunakan untuk 

kemaslahatan, bukan perusakan. Di bidang ekonomi atau kewirausahaan, nilai kejujuran, 

keadilan, dan larangan kecurangan dapat dijadikan landasan etika bisnis Islami. Pendekatan 

integratif semacam ini menjadikan nilai Islam hadir secara natural di berbagai disiplin ilmu, 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1798-1804 1802 
 

bukan hanya muncul dalam bentuk nasihat di akhir pelajaran. Dengan demikian, peserta didik 

terbiasa memandang ilmu dan nilai sebagai dua hal yang tak terpisahkan dalam kehidupan 

(Rawanita & Silahuddin, 2024). 

8. Pengembangan Iklim Sekolah yang Religius dan Humanis 

 Iklim sekolah yang religius tidak cukup diwujudkan melalui simbol-simbol keagamaan 

seperti poster ayat Quran atau seragam muslimah saja. Iklim religius dan humanis menuntut 

adanya budaya saling menghormati, kepedulian terhadap sesama, dan kepemimpinan yang adil 

di tingkat sekolah. Kepala sekolah, guru, dan tenaga kependidikan perlu menjadi model dalam 

bersikap jujur, terbuka terhadap kritik, dan bijak dalam mengambil keputusan. Proses disiplin 

dan penegakan tata tertib juga sebaiknya mengedepankan pendekatan edukatif, bukan semata-

mata hukuman, sehingga peserta didik belajar bertanggung jawab atas kesalahannya. 

 Kegiatan kokurikuler dan ekstrakurikuler dapat dijadikan wahana pengembangan nilai 

Islam secara kreatif. Misalnya melalui organisasi siswa, pramuka Islami, kegiatan sosial 

kemasyarakatan, atau klub kajian ilmiah yang dikaitkan dengan nilai kejujuran ilmiah dan etika 

berdiskusi. Ketika peserta didik diberi ruang untuk berperan aktif, memimpin kegiatan, dan 

terlibat dalam pengambilan keputusan, mereka belajar mempraktikkan nilai amanah, adil, dan 

musyawarah. Lingkungan sekolah yang demikian akan memperkuat internalisasi nilai Islam 

karena peserta didik mengalaminya secara langsung dalam interaksi sehari-hari, bukan hanya 

mendengarnya dalam ceramah. 

9. Kontribusi Pendidikan Berbasis Nilai Islam bagi Pembangunan Masyarakat 

 Pendidikan berbasis nilai Islam tidak hanya berdampak pada pembentukan individu, 

tetapi juga berkontribusi terhadap pembangunan masyarakat. Ketika generasi muda terbiasa 

bersikap jujur, disiplin, dan peduli sesama, maka praktik-praktik negatif seperti korupsi, 

kekerasan, dan intoleransi dapat dikurangi secara bertahap. Lulusan lembaga pendidikan yang 

berkarakter kuat akan memasuki berbagai bidang profesi pemerintahan, bisnis, kesehatan, dan 

lain-lain dengan membawa etika Islam sebagai pedoman. Hal ini menjadi modal sosial penting 

bagi terwujudnya tata kelola masyarakat yang berkeadilan dan berkeadaban. 

 Di tingkat akar rumput, pendidikan nilai Islam yang kuat akan mendukung terbentuknya 

budaya gotong royong, kepedulian terhadap fakir miskin, dan penghormatan terhadap hak-hak 

orang lain. Program-program seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf dapat dikembangkan 

secara produktif jika masyarakat memiliki pemahaman yang baik tentang ajaran Islam dan 

amanah dalam mengelola dana umat. Dengan demikian, pendidikan berbasis nilai Islam di 

sekolah dan masyarakat bukan sekadar urusan kelas dan kurikulum, tetapi juga strategi jangka 

panjang untuk membangun tatanan sosial yang lebih adil, damai, dan sejahtera. 

 

PENUTUP 

 Pendidikan berbasis nilai Islam merupakan fondasi penting dalam membentuk manusia 

berakhlak luhur dan berilmu tinggi. Pelaksanaannya memerlukan sinergi antara sekolah, 

keluarga, dan masyarakat agar nilai Islam tidak hanya menjadi pengetahuan, melainkan menjadi 

kebiasaan hidup. 

 Melalui integrasi nilai-nilai seperti kejujuran, disiplin, tanggung jawab, dan kasih 

sayang ke dalam semua dimensi pendidikan, bangsa dapat melahirkan generasi yang unggul 

secara spiritual, intelektual, dan sosial. Dengan demikian, pendidikan Islam bukan sekadar 

bentuk pembelajaran agama, tetapi juga sistem transformasi moral menuju masyarakat yang 

berperadaban dan diridai Allah جل جلاله. 

 Ke depan, pengembangan pendidikan berbasis nilai Islam perlu terus dikaji dan 

dievaluasi secara berkelanjutan melalui penelitian, inovasi pembelajaran, dan dialog antara para 

ulama, akademisi, dan praktisi pendidikan. Diharapkan lahir berbagai model implementasi yang 

kreatif, adaptif terhadap konteks lokal, namun tetap berpegang pada prinsip-prinsip dasar ajaran 

Islam. Dengan cara ini, sekolah, keluarga, dan masyarakat dapat bersama-sama membangun 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1798-1804 1803 
 

peradaban yang tidak hanya maju secara ilmu pengetahuan dan teknologi, tetapi juga kokoh 

dalam nilai dan akhlak. 

 Pada akhirnya, keberhasilan pendidikan berbasis nilai Islam tidak hanya diukur dari 

banyaknya materi keagamaan yang diajarkan, tetapi dari sejauh mana nilai-nilai itu tercermin 

dalam perilaku nyata peserta didik dan warga masyarakat. Diperlukan komitmen, kesabaran, 

dan konsistensi dari semua pihak untuk terus memperbaiki diri dan lingkungan berdasarkan 

ajaran Islam. Jika proses ini dijalankan secara berkelanjutan, maka pendidikan akan menjadi 

jalan lahirnya generasi yang tidak hanya cerdas menghadapi kompleksitas zaman, tetapi juga 

kokoh memegang nilai, sehingga mampu menjadi rahmat bagi lingkungannya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, N. (2020). Paradigma Psikologi Islam. Al Ilmu : Jurnal Keagamaan dan Ilmu Sosial , 5(1). 

Al- Ulya, N. N. S., Hajar, S., Solikhah, M., Fardiansyah, M. F., & Suyudi, M. (2025). METODE 

PENDIDIKAN RASULULLAH DALAM HADIS SHAHIH: TELAAH TERHADAP HADIS 

MUSLIM NO. 2581 DAN BUKHARI NO. 347. 12(01), 65–80. 

Andirja, F. (2026). Rambu-Rambu Dawah (1 ed.). UFA Office. 

Antika, A. N., & Husni, M. (2025). Konsep Pendidikan Islam Prof. Dr. H. Muhaimin, MA: Menjawab 

Tantangan Era Modern. 3, 284–294. 

https://doi.org/http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/qosim 

Asna, A. Z., Sumarni, W., & Cahyono, E. (2024). Modul Etnokimia Terintegrasi Nilai Islami pada 

Pembelajaran Berbasis Proyek untuk Melatih Kreativitas. Jurnal Inovasi Pendidikan Kimia, 18(1). 

https://doi.org/10.15294/jipk.v18i1.46707 

Asy’arie, B. F., Arif Ma’ruf, R., & Ulum, A. (2023). Analisis Pendidikan Agama Islam Dan Pendidikan 

Akhlak Perspektif Al-Ghazali. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam dan Pendidikan, 15(2). 

https://doi.org/10.47435/al-qalam.v15i2.2279 

Basri, H., Suhartini, A., & Nurhikmah, S. (2023). Pembentukan Karakter Religius Peserta Didik Melalui 

Pembiasaan Kegiatan Keagamaan di MA Miftahul Ulum Kabupaten Purwakarta. Edukasi Islami: 

Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 1521–1534. https://doi.org/10.30868/ei.v12i02.4269 

Cahyo utomo, M. irfandi, & Khoiriyah, K. (2025). Rekonstruksi Nilai-Nilai Tazkiyatun Nafs dalam 

penguatan Kecerdasan Emosional siswa : Analisis Pemikiran al-Ghazali dan Daniel Goleman. 

Faizah, N. (2022). Pentingnya Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter Siswa di Sekolah. 

Pendidikan Islam, 11(1), 1287–1304. https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.2427 

Fitriannisa, R., Satriah, L., & Tajiri, H. (2024). Bimbingan Parenting Islami untuk Meningkatkan 

Kemampuan Parenting Orangtua dalam Menanamkan Nilai Agama dan Moral ( Penelitian di 

Yayasan Pendidikan Islam Alfani Arjasari Bandung ). AL-AFKAR : Journal for Islamic Studies, 

7(4). 

Irawati, D., Iqbal, A. M., Hasanah, A., & Arifin, B. S. (2022). Profil Pelajar Pancasila Sebagai Upaya 

Mewujudkan Karakter Bangsa. Edumaspul: Jurnal Pendidikan, 6(1). 

https://doi.org/10.33487/edumaspul.v6i1.3622 

Khoiriyah, K. (2023). Internalisasi Pendidikan Multikultural Di Pesantren. Tarbiyatuna Kajian 

Pendidikan Islam, 7(1), 070. https://doi.org/10.69552/tarbiyatuna.v7i1.1810 

Khoiriyah, Kholilah, N., Salsabila, R., Putri, W. A., & Prasetiya, B. (2022). Peran Guru Pai Terhadap 

Kenakalan Remaja Di Sman 1 Kota Probolinggo. AL-MUADDIB: Jurnal Kajian Ilmu 

Kependidikan, 4(2), 299–308. https://doi.org/10.46773/muaddib.v4i2.477 

Nurfitria, S., & Arzam, A. (2022). Urgensi Media Sosial Sebagai Sarana Dakwah Melalui Media. An-

Nida’, 46(1). https://doi.org/10.24014/an-nida.v46i1.19245 

Prasetiya, B. (2018). Dialektika Pendidikan Akhlak dalam Pandangan Ibnu Miskawaih dan Al-Gazali. 

Intiqad: Jurnal Agama dan Pendidikan Islam, 10(2), 249–267. 

https://doi.org/10.30596/intiqad.v10i2.2381 

Purnika Sari, N. N. J., & Zahrani, H. (2023). PENDIDIKAN KELUARGA DALAM PRESPEKTIF AL- 

QUR’AN. PARAMUROBI: JURNAL PENDIDIKAN AGAMA ISLAM, 6(1). 

https://doi.org/10.32699/paramurobi.v6i1.4078 

Quran Kemenag. (2002). https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/33?from=59&to=59 

Rahayu, D., Endah, E., Ahmad, A., Intan, D., & Santika, T. A. (2023). Peran Keluarga, Sekolah, dan 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1798-1804 1804 
 

Masyarakat Dalam Meningkatkan Kualitas Belajar dan Pembentukan Karakter Peserta Didik. 

ANTHOR: Education and Learning Journal, 2(4). https://doi.org/10.31004/anthor.v2i4.202 

Rawanita, M., & Silahuddin. (2024). Studi Kebijakan dan Implementasi Integrasi Agama dan Sains pada 

Perguruan Tinggi Keagamaan Islam di Indonesia. Realita: Jurnal Penelitian dan Kebudayaan 

Islam, 22(1). https://doi.org/10.30762/realita.v22i1.415 

Sugari, D., & Hilalludin, H. (2025). Pemikiran Ibnu Khaldun tentang Peradaban Islam dan Relevansinya 

bagi Masyarakat Modern. IMANU: Jurnal Hukum dan Peradaban …. 

Sugiyono. (2014). Metode Penelitian Pendidikan. Alfabeta. 

Zahra, A. S., Widad, S., Yunus, M., & Bakar, A. (2024). Integrasi Tarbiyah Ta’lim dan Ta’dib:Pilar 

Utama Pendidikan Islam. Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik, 1(6). 

 
 


