TPl

Pendidikan Berbasis Nilai Islam Di Sekolah dan Masyarakat

Bahrul Ulum?, Ambotang?, Ali Usman Nasution®, Chusnul Muhammad Haris?,
Sumarno®

Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 12345
bahrulu491@gmail.com !, ambotangridhwan@gmail.com 2, abuhaniyyah27@gmail.com 2,
utsmannst123@gmail.com 4, gusmarno@gmail.com °

ARTICLE INFO ABSTRAK

Pendidikan berbasis nilai Islam merupakan sistem pendidikan yang
Article history: menempatkan nilai-nilai keagamaan sebagai fondasi utama dalam pembentukan
Received 1 Januari 2026 karakter, perilaku, dan identitas peserta didik. Dalam era globalisasi yang penuh
Revised 15 Januari 2026 tantangan moral dan sosial, pendidikan yang berlandaskan nilai Islam menjadi

Accepted 25 Januari 2026

Available online 30 Januari 2026 solusi penting dalam mengintegrasikan ilmu pengetahuan dan moralitas.

Penelitian ini bertujuan menganalisis konsep, implementasi, serta strategi
penguatan pendidikan berbasis nilai Islam baik di lingkungan sekolah maupun
masyarakat. Menggunakan metode kualitatif deskriptif melalui studi pustaka,
penelitian ini menyoroti berbagai pemikiran tokoh seperti Al-Ghazali, Ibn
Khaldun, Syed Naquib Al-Attas, serta teori pendidikan karakter modern. Hasil

Kata Kunci:

Nilai Islam, Pendidikan karakter,
Sekolah Islami, Masyarakat,
Etika sosial, Filsafat pendidikan

Islam, Akhlak, Pembentukan kajian menunjukkan bahwa pendidikan berbasis nilai Islam harus
karakter, Keteladanan, Tarbiyah, ~ diimplementasikan melalui pendekatan komprehensif yang mencakup
Ta’dib kurikulum terintegrasi, keteladanan pendidik, budaya sekolah, serta dukungan
Keywords: masyarakat. Nilai-nilai seperti kejujuran, amanah, disiplin, dan tanggung jawab

Islamic  Values, Character  tidak hanya diajarkan, tetapi dihidupkan melalui praktik nyata dalam kehidupan
Education, Islamic Schools,  Sosial. Kolaborasi lintas lingkungan antara sekolah, keluarga, dan masyarakat
Society, Social Ethics, Islamic ~ menjadi kunci keberhasilan dalam membangun generasi berakhlak dan
Educational Philosophy, Morals, ~ berwawasan luas.

Character Building, Exemplary

Behavior, Tarbiyah, Ta'dib ABSTRACT
Thisis an open access article under the cCBY-s4 |slamic values-based education is an educational system that places religious
ficense. values as the primary foundation for developing students' character, behavior,

Conyright © 2025 by Author. Published by and identity. In an era of globalization rife with moral and social challenges,
education based on Islamic values is a crucial solution for integrating science
and morality. This study aims to analyze the concept, implementation, and

strategies for strengthening Islamic values-based education in both schools and the community. Using descriptive
qualitative methods through literature review, this study highlights the thoughts of various figures such as Al-
Ghazali, Ibn Khaldun, Syed Naquib Al-Attas, as well as modern character education theories. The study's findings
indicate that Islamic values-based education must be implemented through a comprehensive approach
encompassing an integrated curriculum, educator role models, school culture, and community support. Values
such as honesty, trustworthiness, discipline, and responsibility are not only taught but also lived out through
practical practices in social life. Collaboration across schools, families, and the community is key to successfully
developing a generation with morals and broad perspectives.

PENDAHULUAN

Pendidikan memiliki peran sentral dalam membentuk peradaban dan karakter suatu
bangsa. Dalam Islam, pendidikan bukan sekadar proses transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga
sarana pembinaan akhlak dan spiritualitas. Hal ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. Al-
‘Alaq ayat 1-5 tentang pentingnya membaca dan belajar yang berorientasi pada
ketuhanan(Quran Kemenag, 2002).

Pada era globalisasi, pendidikan dihadapkan pada tantangan besar berupa degradasi
moral, individualisme, dan sekularisasi nilai. Banyak lembaga pendidikan yang terlalu fokus
pada pencapaian akademik, sementara penanaman nilai moral dan spiritual kurang
diperhatikan. Akibatnya, muncul generasi cerdas secara intelektual, namun miskin akhlak dan


mailto:bahrulu491@gmail.com
mailto:ambotangridhwan@gmail.com
mailto:abuhaniyyah27@gmail.com
mailto:utsmannst123@gmail.com
mailto:gusmarno@gmail.com

Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1798-1804 1799

empati sosial. Dalam konteks inilah, pendidikan berbasis nilai Islam menjadi solusi relevan
untuk menyeimbangkan kemajuan intelektual dengan integritas moral (Cahyo utomo &
Khoiriyah, 2025).

Dalam konteks kebijakan pendidikan nasional, wacana penguatan pendidikan karakter
dan Profil Pelajar Pancasila sejalan dengan tujuan pendidikan Islam yang menekankan
keseimbangan antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik (Irawati et al., 2022). Pendidikan
berbasis nilai Islam dapat memberikan landasan teologis dan etis bagi implementasi pendidikan
karakter di sekolah-sekolah, baik negeri maupun swasta. Dengan demikian, nilai-nilai
keislaman tidak dipahami sebagai sesuatu yang terpisah dari kebangsaan, tetapi justru
memperkaya identitas keindonesiaan yang religius dan berkeadaban.

Selain itu, pluralitas masyarakat Indonesia menuntut model pendidikan Islam yang
inklusif, toleran, dan dialogis. Penanaman nilai Islam di sekolah dan masyarakat tidak boleh
menumbuhkan sikap eksklusif atau merasa paling benar sendiri, tetapi justru mendorong
peserta didik untuk menghargai perbedaan dan membangun kerja sama lintas agama dan
budaya. Dalam kerangka ini, nilai-nilai seperti keadilan, kasih sayang, dan penghormatan
terhadap martabat manusia menjadi pijakan penting dalam merancang praktik pendidikan yang
humanis. Pendidikan berbasis nilai Islam diharapkan mampu melahirkan generasi muslim yang
kokoh akidahnya, mulia akhlaknya, sekaligus dewasa dalam menyikapi perbedaan sosial dan
budaya.

Nilai-nilai Islam mencakup seluruh aspek kehidupan manusia, baik hubungan vertikal
dengan Allah (hablun min Allah) maupun hubungan horizontal dengan sesama manusia (hablun
min an-nas). Sekolah memiliki peran formal untuk menanamkan nilai-nilai ini, sementara
masyarakat menjadi ruang aktualisasi nilai dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, kerja
sama antara sekolah dan masyarakat menjadi penting agar pendidikan Islam tidak hanya
berhenti di teori, tetapi terwujud dalam budaya sosial (Faizah, 2022).

Dalam perspektif sejarah, pendidikan Islam di Indonesia telah berkembang melalui
berbagai lembaga seperti pesantren, madrasah, dan sekolah umum berciri khas Islam. Lembaga-
lembaga ini tidak hanya mengajarkan ilmu agama, tetapi juga mengintegrasikan pengetahuan
umum dengan nilai-nilai Islam sehingga melahirkan generasi yang mampu berperan di tengah
masyarakat. Seiring dengan lahirnya kebijakan pendidikan nasional, terjadi proses penyesuaian
dan penguatan kembali identitas pendidikan Islam agar tetap relevan dengan tuntutan zaman
tanpa kehilangan ruh nilai keislamannya (Khoiriyah, 2023).

Selain itu, perkembangan teknologi informasi menghadirkan tantangan baru sekaligus
peluang bagi pendidikan berbasis nilai Islam. Di satu sisi, akses informasi yang begitu luas
dapat mengaburkan batas-batas nilai dan budaya, sehingga peserta didik mudah terpapar konten
yang tidak selaras dengan ajaran Islam. Di sisi lain, teknologi dapat dimanfaatkan sebagai
sarana dakwah dan internalisasi nilai, misalnya melalui platform pembelajaran digital, konten
edukatif Islami, dan komunitas daring yang membahas akhlak dan adab. Dengan demikian,
perumusan model pendidikan berbasis nilai Islam di sekolah dan masyarakat perlu
mempertimbangkan dinamika sosial dan teknologi kontemporer (Nurfitria & Arzam, 2022).

METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi
pustaka (library research). Data dikumpulkan dari berbagai sumber seperti buku, jurnal
akademik, artikel ilmiah, dan peraturan pendidikan yang relevan dengan tema pendidikan Islam
dan nilai-nilai moral.
Analisis data dilakukan dengan teknik reduksi, klasifikasi tema, serta interpretasi teoritis
terhadap sumber literatur. Fokus utama kajian adalah:
1. Konsep dasar pendidikan berbasis nilai Islam.
2. Bentuk penerapan nilai Islam dalam sekolah dan masyarakat.



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1798-1804 1800

3. Kendala dan strategi penguatan nilai Islam di era modern.

Pendekatan ini dipilih karena topik pendidikan berbasis nilai Islam membutuhkan kajian
filosofis dan konseptual yang mendalam, bukan sekadar data empiris. Tujuannya adalah
menemukan pemahaman yang utuh tentang bagaimana nilai-nilai Islam dapat dihidupkan
dalam sistem pendidikan dan kehidupan sosial (Sugiyono, 2014) (Khoiriyah et al., 2022).

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Hakikat Pendidikan Berbasis Nilai Islam

Pendidikan dalam Islam berakar pada konsep tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib. Tarbiyah
berarti proses menumbuhkan potensi manusia secara holistik; ta’lim adalah kegiatan transfer
ilmu; sedangkan ta’dib bermakna pembentukan adab atau moralitas. Ketiga konsep ini
mencerminkan bahwa pendidikan Islam tidak bisa dipisahkan dari nilai dan akhlak (Zahra et
al., 2024).

Al-Ghazali berpendapat bahwa pendidikan bertujuan mengarahkan manusia menuju
kesempurnaan akhlak dan kedekatan dengan Allah (Prasetiya, 2018)(Asy’arie et al., 2023).
Sedangkan Ibn Khaldun menekankan aspek sosial pendidikan sebagai sarana menumbuhkan
peradaban (Sugari & Hilalludin, 2025). Dalam pandangan Syed Naquib Al-Attas, pendidikan
Islam adalah usaha membentuk “manusia baik” (al-insan al-salih), bukan hanya warga negara
yang baik (Abdullah, 2020).

Pendidikan berbasis nilai Islam, karenanya, bukanlah pendidikan agama yang sempit.
la adalah sistem pendidikan integral yang merekatkan antara iman, ilmu, dan amal dalam satu
kesatuan utuh.

2. Implementasi di Sekolah

Implementasi nilai Islam di sekolah dapat dilakukan melalui:

» Kurikulum Islami Terintegrasi. Mata pelajaran umum dikaitkan dengan nilai Islam.

Misalnya, pelajaran sains digunakan untuk menumbuhkan rasa takjub terhadap ciptaan

Allah (Asna et al., 2024).

« Keteladanan Pendidik. Guru memegang peran kunci. Nilai-nilai seperti kesabaran,
amanah, dan kejujuran harus tercermin dalam perilakunya (Khoiriyah, 2023) (Andirja,

2026).

» Budaya Sekolah Islami. Penerapan salat berjamaah, kegiatan tahfiz, atau program sosial
seperti jum’at berkah mengondisikan lingkungan yang bernuansa religius.
Pendekatan ini menuntut kolaborasi antara kepala sekolah, tenaga pendidik, dan

orang tua untuk menjaga konsistensi nilai dalam perilaku anak (Basri et al., 2023).

3. Implementasi di Masyarakat

Masyarakat adalah madrasah kedua bagi anak setelah keluarga. Nilai Islam yang
diajarkan di sekolah harus menemukan bentuk konkretnya dalam interaksi sosial. Di sinilah
peran masyarakat muslim menjadi penting melalui:

» Kegiatan sosial keagamaan seperti pengajian, zakat, dan gotong royong.
« Pengelolaan lingkungan yang bersih, aman, dan penuh saling menghormati.
» Keteladanan tokoh masyarakat yang menunjukkan perilaku Islami (Andirja, 2026) (Al-

Ulya et al., 2025).

Dengan demikian, sekolah dan masyarakat tidak berdiri terpisah, tetapi saling
memperkuat dalam menanamkan nilai Islam (Rahayu et al., 2023).

4. Tantangan dan Strategi

Tantangan utama pendidikan berbasis nilai Islam ialah arus globalisasi dan digitalisasi
yang membawa budaya instan dan hedonisme. Banyak anak lebih terpengaruh oleh media sosial
ketimbang ajaran moral. Di sisi lain, masih ada anggapan bahwa nilai Islam hanya relevan untuk
pendidikan agama, bukan untuk semua bidang ilmu (Antika & Husni, 2025) .

Strategi yang dapat dilakukan meliputi:



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1798-1804 1801

« Revitalisasi kurikulum pendidikan Islam agar kontekstual dan interdisipliner.

» Pelatihan guru untuk pembinaan nilai dan karakter .

« Penguatan kolaborasi antara sekolah, keluarga, dan masyarakat untuk konsistensi nilai.
5. Peran Keluarga sebagai Basis Nilai

Keluarga merupakan lingkungan pendidikan pertama dan utama bagi anak, bahkan
sebelum ia mengenal sekolah dan masyarakat yang lebih luas. Di dalam keluarga, anak belajar
mengenal Allah, meniru perilaku orang tua, dan membentuk kebiasaan dasar seperti cara
berbicara, bersikap, serta menghargai orang lain. Apabila keluarga menanamkan nilai Islam
sejak dini, seperti membiasakan salat tepat waktu, membaca Al-Qur’an, dan menjaga ucapan,
maka sekolah dan masyarakat hanya tinggal menguatkan dan meluaskan nilai-nilai tersebut
(Purnika Sari & Zahrani, 2023).

Dalam konteks ini, pendidikan berbasis nilai Islam menuntut adanya harmoni antara
pola asuh orang tua dan program pendidikan di sekolah. Orang tua perlu menjadi teladan dalam
kejujuran, amanah, dan kesederhanaan agar anak tidak mengalami kebingungan nilai. Ketika di
rumah anak melihat praktik yang berlawanan dengan ajaran yang diterima di sekolah, maka
proses internalisasi nilai menjadi lemah. Oleh karena itu, program parenting Islami, majelis
taklim keluarga, dan komunikasi intensif antara guru dan orang tua menjadi bagian penting
dalam membangun ekosistem pendidikan yang konsisten (Fitriannisa et al., 2024) .

6. Dimensi Filsafat dalam Pendidikan Berbasis Nilai

Dari sudut pandang filsafat pendidikan, pendidikan berbasis nilai Islam berangkat dari
pandangan ontologis, epistemologis, dan aksiologis yang khas. Secara ontologis, manusia
dipandang sebagai makhluk yang memiliki dimensi jasmani dan ruhani, sehingga pendidikan
harus memperhatikan kebutuhan fisik sekaligus spiritual. Secara epistemologis, sumber
pengetahuan tidak hanya berasal dari rasio dan pengalaman, tetapi juga wahyu yang termaktub
dalam Al-Qur’an dan Sunnah. Adapun secara aksiologis, ilmu dipandang bernilai ketika
mengantarkan manusia kepada pengabdian kepada Allah dan kemaslahatan umat (Al- Ulya et
al., 2025).

Implikasinya, proses pendidikan tidak boleh netral nilai, melainkan harus diarahkan
kepada tujuan yang jelas, yaitu pembentukan insan yang beriman, berilmu, dan beramal saleh.
Filsafat pendidikan Islam menolak pemisahan tajam antara ilmu agama dan ilmu umum, karena
keduanya saling melengkapi dalam memandu manusia menjalani kehidupan. Integrasi nilai
Islam dalam kurikulum dan praktik pendidikan sebenarnya merupakan upaya filosofis untuk
mengembalikan posisi ilmu sebagai jalan menuju kebaikan, bukan sekadar alat mencapai
keuntungan material. Dengan kerangka filosofis seperti ini, pendidikan berbasis nilai Islam di
sekolah dan masyarakat memiliki landasan teoritis yang kuat, bukan sekadar tren kebijakan
sesaat.

7. Integrasi Nilai Islam dalam Kurikulum Lintas Mata Pelajaran

Salah satu tantangan praktis dalam mewujudkan pendidikan berbasis nilai Islam adalah
bagaimana mengintegrasikan nilai-nilai tersebut ke dalam kurikulum lintas mata pelajaran.
Selama ini, nilai Islam sering kali hanya ditempatkan dalam mata pelajaran Pendidikan Agama
Islam, sehingga terkesan sebagai wilayah yang terpisah dari bidang studi lain. Padahal, setiap
mata pelajaran memiliki potensi untuk menjadi media internalisasi nilai, asalkan guru mampu
merancang tujuan pembelajaran yang mengaitkan materi dengan dimensi akhlak dan spiritual.
Misalnya, dalam pelajaran sejarah, peserta didik dapat diajak merefleksikan keteladanan tokoh-
tokoh muslim yang jujur, amanah, dan gigih memperjuangkan kebenaran (Asna et al., 2024).

Dalam pelajaran sains dan teknologi, guru dapat menumbuhkan kesadaran tauhid bahwa
hukum-hukum alam merupakan tanda kekuasaan Allah, sehingga ilmu digunakan untuk
kemaslahatan, bukan perusakan. Di bidang ekonomi atau kewirausahaan, nilai kejujuran,
keadilan, dan larangan kecurangan dapat dijadikan landasan etika bisnis Islami. Pendekatan
integratif semacam ini menjadikan nilai Islam hadir secara natural di berbagai disiplin ilmu,



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1798-1804 1802

bukan hanya muncul dalam bentuk nasihat di akhir pelajaran. Dengan demikian, peserta didik
terbiasa memandang ilmu dan nilai sebagai dua hal yang tak terpisahkan dalam kehidupan
(Rawanita & Silahuddin, 2024).

8. Pengembangan Iklim Sekolah yang Religius dan Humanis

Iklim sekolah yang religius tidak cukup diwujudkan melalui simbol-simbol keagamaan
seperti poster ayat Quran atau seragam muslimah saja. Iklim religius dan humanis menuntut
adanya budaya saling menghormati, kepedulian terhadap sesama, dan kepemimpinan yang adil
di tingkat sekolah. Kepala sekolah, guru, dan tenaga kependidikan perlu menjadi model dalam
bersikap jujur, terbuka terhadap kritik, dan bijak dalam mengambil keputusan. Proses disiplin
dan penegakan tata tertib juga sebaiknya mengedepankan pendekatan edukatif, bukan semata-
mata hukuman, sehingga peserta didik belajar bertanggung jawab atas kesalahannya.

Kegiatan kokurikuler dan ekstrakurikuler dapat dijadikan wahana pengembangan nilai
Islam secara kreatif. Misalnya melalui organisasi siswa, pramuka Islami, kegiatan sosial
kemasyarakatan, atau klub kajian ilmiah yang dikaitkan dengan nilai kejujuran ilmiah dan etika
berdiskusi. Ketika peserta didik diberi ruang untuk berperan aktif, memimpin kegiatan, dan
terlibat dalam pengambilan keputusan, mereka belajar mempraktikkan nilai amanah, adil, dan
musyawarah. Lingkungan sekolah yang demikian akan memperkuat internalisasi nilai Islam
karena peserta didik mengalaminya secara langsung dalam interaksi sehari-hari, bukan hanya
mendengarnya dalam ceramah.

9. Kontribusi Pendidikan Berbasis Nilai Islam bagi Pembangunan Masyarakat

Pendidikan berbasis nilai Islam tidak hanya berdampak pada pembentukan individu,
tetapi juga berkontribusi terhadap pembangunan masyarakat. Ketika generasi muda terbiasa
bersikap jujur, disiplin, dan peduli sesama, maka praktik-praktik negatif seperti korupsi,
kekerasan, dan intoleransi dapat dikurangi secara bertahap. Lulusan lembaga pendidikan yang
berkarakter kuat akan memasuki berbagai bidang profesi pemerintahan, bisnis, kesehatan, dan
lain-lain dengan membawa etika Islam sebagai pedoman. Hal ini menjadi modal sosial penting
bagi terwujudnya tata kelola masyarakat yang berkeadilan dan berkeadaban.

Di tingkat akar rumput, pendidikan nilai Islam yang kuat akan mendukung terbentuknya
budaya gotong royong, kepedulian terhadap fakir miskin, dan penghormatan terhadap hak-hak
orang lain. Program-program seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf dapat dikembangkan
secara produktif jika masyarakat memiliki pemahaman yang baik tentang ajaran Islam dan
amanah dalam mengelola dana umat. Dengan demikian, pendidikan berbasis nilai Islam di
sekolah dan masyarakat bukan sekadar urusan kelas dan kurikulum, tetapi juga strategi jangka
panjang untuk membangun tatanan sosial yang lebih adil, damai, dan sejahtera.

PENUTUP

Pendidikan berbasis nilai Islam merupakan fondasi penting dalam membentuk manusia
berakhlak luhur dan berilmu tinggi. Pelaksanaannya memerlukan sinergi antara sekolah,
keluarga, dan masyarakat agar nilai Islam tidak hanya menjadi pengetahuan, melainkan menjadi
kebiasaan hidup.

Melalui integrasi nilai-nilai seperti kejujuran, disiplin, tanggung jawab, dan kasih
sayang ke dalam semua dimensi pendidikan, bangsa dapat melahirkan generasi yang unggul
secara spiritual, intelektual, dan sosial. Dengan demikian, pendidikan Islam bukan sekadar
bentuk pembelajaran agama, tetapi juga sistem transformasi moral menuju masyarakat yang
berperadaban dan diridai Allah %,

Ke depan, pengembangan pendidikan berbasis nilai Islam perlu terus dikaji dan
dievaluasi secara berkelanjutan melalui penelitian, inovasi pembelajaran, dan dialog antara para
ulama, akademisi, dan praktisi pendidikan. Diharapkan lahir berbagai model implementasi yang
kreatif, adaptif terhadap konteks lokal, namun tetap berpegang pada prinsip-prinsip dasar ajaran
Islam. Dengan cara ini, sekolah, keluarga, dan masyarakat dapat bersama-sama membangun



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1798-1804 1803

peradaban yang tidak hanya maju secara ilmu pengetahuan dan teknologi, tetapi juga kokoh
dalam nilai dan akhlak.

Pada akhirnya, keberhasilan pendidikan berbasis nilai Islam tidak hanya diukur dari
banyaknya materi keagamaan yang diajarkan, tetapi dari sejauh mana nilai-nilai itu tercermin
dalam perilaku nyata peserta didik dan warga masyarakat. Diperlukan komitmen, kesabaran,
dan konsistensi dari semua pihak untuk terus memperbaiki diri dan lingkungan berdasarkan
ajaran Islam. Jika proses ini dijalankan secara berkelanjutan, maka pendidikan akan menjadi
jalan lahirnya generasi yang tidak hanya cerdas menghadapi kompleksitas zaman, tetapi juga
kokoh memegang nilai, sehingga mampu menjadi rahmat bagi lingkungannya.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, N. (2020). Paradigma Psikologi Islam. Al Iimu : Jurnal Keagamaan dan Ilmu Sosial , 5(1).

Al- Ulya, N. N. S, Hajar, S., Solikhah, M., Fardiansyah, M. F., & Suyudi, M. (2025). METODE
PENDIDIKAN RASULULLAH DALAM HADIS SHAHIH: TELAAH TERHADAP HADIS
MUSLIM NO. 2581 DAN BUKHARI NO. 347. 12(01), 65-80.

Andirja, F. (2026). Rambu-Rambu Dawah (1 ed.). UFA Office.

Antika, A. N., & Husni, M. (2025). Konsep Pendidikan Islam Prof. Dr. H. Muhaimin, MA: Menjawab
Tantangan Era Modern. 3, 284-294.
https://doi.org/http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/gosim

Asna, A. Z., Sumarni, W., & Cahyono, E. (2024). Modul Etnokimia Terintegrasi Nilai Islami pada
Pembelajaran Berbasis Proyek untuk Melatih Kreativitas. Jurnal Inovasi Pendidikan Kimia, 18(1).
https://doi.org/10.15294/jipk.v18i1.46707

Asy’arie, B. F., Arif Ma’ruf, R., & Ulum, A. (2023). Analisis Pendidikan Agama Islam Dan Pendidikan
Akhlak Perspektif Al-Ghazali. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam dan Pendidikan, 15(2).
https://doi.org/10.47435/al-galam.v15i2.2279

Basri, H., Suhartini, A., & Nurhikmabh, S. (2023). Pembentukan Karakter Religius Peserta Didik Melalui
Pembiasaan Kegiatan Keagamaan di MA Miftahul Ulum Kabupaten Purwakarta. Edukasi Islami:
Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 1521-1534. https://doi.org/10.30868/ei.v12i02.4269

Cahyo utomo, M. irfandi, & Khoiriyah, K. (2025). Rekonstruksi Nilai-Nilai Tazkiyatun Nafs dalam
penguatan Kecerdasan Emosional siswa : Analisis Pemikiran al-Ghazali dan Daniel Goleman.

Faizah, N. (2022). Pentingnya Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter Siswa di Sekolah.
Pendidikan Islam, 11(1), 1287-1304. https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.2427

Fitriannisa, R., Satriah, L., & Tajiri, H. (2024). Bimbingan Parenting Islami untuk Meningkatkan
Kemampuan Parenting Orangtua dalam Menanamkan Nilai Agama dan Moral ( Penelitian di
Yayasan Pendidikan Islam Alfani Arjasari Bandung ). AL-AFKAR : Journal for Islamic Studies,

7(4).
Irawati, D., Igbal, A. M., Hasanah, A., & Arifin, B. S. (2022). Profil Pelajar Pancasila Sebagai Upaya
Mewujudkan Karakter Bangsa. Edumaspul: Jurnal Pendidikan, 6(1).

https://doi.org/10.33487/edumaspul.v6il.3622

Khoiriyah, K. (2023). Internalisasi Pendidikan Multikultural Di Pesantren. Tarbiyatuna Kajian
Pendidikan Islam, 7(1), 070. https://doi.org/10.69552/tarbiyatuna.v7i1.1810

Khoiriyah, Kholilah, N., Salsabila, R., Putri, W. A., & Prasetiya, B. (2022). Peran Guru Pai Terhadap
Kenakalan Remaja Di Sman 1 Kota Probolinggo. AL-MUADDIB: Jurnal Kajian Ilmu
Kependidikan, 4(2), 299-308. https://doi.org/10.46773/muaddib.v4i2.477

Nurfitria, S., & Arzam, A. (2022). Urgensi Media Sosial Sebagai Sarana Dakwah Melalui Media. An-
Nida’, 46(1). https://doi.org/10.24014/an-nida.v46i1.19245

Prasetiya, B. (2018). Dialektika Pendidikan Akhlak dalam Pandangan Ibnu Miskawaih dan Al-Gazali.
Intigad: Jurnal Agama dan Pendidikan Islam, 10(2), 249-267.
https://doi.org/10.30596/intigad.v10i2.2381

Purnika Sari, N. N. J., & Zahrani, H. (2023). PENDIDIKAN KELUARGA DALAM PRESPEKTIF AL-
QUR’AN. PARAMUROBI: JURNAL PENDIDIKAN AGAMA ISLAM,  6(1).
https://doi.org/10.32699/paramurobi.v6i1.4078

Quran Kemenag. (2002). https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/33?from=59&t0=59

Rahayu, D., Endah, E., Ahmad, A., Intan, D., & Santika, T. A. (2023). Peran Keluarga, Sekolah, dan



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1798-1804 1804

Masyarakat Dalam Meningkatkan Kualitas Belajar dan Pembentukan Karakter Peserta Didik.
ANTHOR: Education and Learning Journal, 2(4). https://doi.org/10.31004/anthor.v2i4.202
Rawanita, M., & Silahuddin. (2024). Studi Kebijakan dan Implementasi Integrasi Agama dan Sains pada
Perguruan Tinggi Keagamaan Islam di Indonesia. Realita: Jurnal Penelitian dan Kebudayaan
Islam, 22(1). https://doi.org/10.30762/realita.v22i1.415

Sugari, D., & Hilalludin, H. (2025). Pemikiran Ibnu Khaldun tentang Peradaban Islam dan Relevansinya
bagi Masyarakat Modern. IMANU: Jurnal Hukum dan Peradaban ....

Sugiyono. (2014). Metode Penelitian Pendidikan. Alfabeta.

Zahra, A. S., Widad, S., Yunus, M., & Bakar, A. (2024). Integrasi Tarbiyah Ta’lim dan Ta’dib:Pilar
Utama Pendidikan Islam. Jurnal Multidisiplin lImu Akademik, 1(6).



