
*Corresponding author 
E-mail addresses: hafnizon42@gmail.com 
 

 

  

Konsep Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) 

 

Hafnizon1, Sri Wahyuni2, Adri Wandi3, Miwaldi Amriza4, Zaldi 5,Usnidar6, Firman 

Daus7, Yamurni8    

12345678 Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat , Padang, Indonesia 

hafnizon42@gmail.com1, sriwahyuni20201988@gmail.com2, adri.wandi28@gmail.com3,  

miwaldiamriza81.ma@gmail.com4,   zaldiru603@gmail.com5, usnidarhafizah6@gmail.com6,  

firmandaus011178@gmail.com7,  yamurniyelfa@gmail.com8 

 

A B S T R A K 
Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan instrumen strategis 

dalam sistem pendidikan nasional yang berfungsi membentuk integritas moral 

dan spiritualitas peserta didik di tengah arus globalisasi dan transformasi 

digital. Secara filosofis, kurikulum ini tidak hanya bertujuan untuk 

mentransformasi pengetahuan (ta’lim), tetapi juga mencakup penyucian jiwa 

(tazkiyah) dan pembentukan karakter mulia (ta’dib). Penelitian ini bertujuan 

untuk menganalisis secara mendalam konsep dasar kurikulum PAI, mencakup 

landasan filosofis, komponen utamanya, serta tantangan implementasinya 

dalam menjawab dinamika zaman. Dengan menggunakan metode studi 

pustaka (library research) dan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis, 

penelitian ini menelaah berbagai kebijakan pendidikan, literatur klasik, serta 

jurnal ilmiah kontemporer untuk membangun kerangka konseptual kurikulum 

PAI yang adaptif dan substansial. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

revitalisasi kurikulum PAI harus dilakukan secara dinamis melalui integrasi 

nilai-nilai moderasi beragama (wasathiyah) dan literasi teknologi tanpa 

meninggalkan prinsip dasar Al-Qur'an dan Hadis sebagai sumber utama. 

Keberhasilan kurikulum ini sangat bergantung pada sinergi antara materi yang 

esensial, metode pembelajaran yang interaktif, serta keteladanan pendidik 

dalam menciptakan ekosistem sekolah yang religius. Ditemukan bahwa 

kurikulum yang ideal adalah kurikulum yang mampu menyeimbangkan 

kecerdasan intelektual dan spiritual, sehingga melahirkan generasi yang 

memiliki kemantapan aqidah, ketepatan ibadah, dan keluhuran akhlak. 

Kesimpulannya, pengembangan kurikulum PAI yang inklusif dan inovatif 

merupakan kunci utama dalam mencetak insan kamil yang mampu 

berkontribusi positif bagi peradaban dunia di masa depan. 
A B S T R A C T 

The Islamic Religious Education (PAI) curriculum is a strategic instrument in 

the national education system that functions to shape the moral integrity and spirituality of students amidst 

globalization and digital transformation. Philosophically, this curriculum aims not only to transform knowledge 

(ta’lim) but also includes soul purification (tazkiyah) and the formation of noble character (ta’dib). This 

research aims to analyze in depth the basic concepts of the PAI curriculum, including its philosophical 

foundations, its main components, and the challenges of its implementation in responding to the dynamics of the 

times. Using a library research method and a descriptive-analytical qualitative approach, this study examines 

various educational policies, classical literature, and contemporary scientific journals to build a conceptual 

framework for a PAI curriculum that is both adaptive and substantial.The research results indicate that the 

revitalization of the PAI curriculum must be carried out dynamically through the integration of religious 

moderation values (wasathiyah) and technological literacy without abandoning the basic principles of the 

Qur'an and Hadith as the primary sources. The success of this curriculum heavily depends on the synergy 

between essential materials, interactive learning methods, and the exemplary role of educators in creating a 

religious school ecosystem. It was found that the ideal curriculum is one that can balance intellectual and 

spiritual intelligence, thereby producing a generation with firm faith (aqidah), accuracy in worship, and noble 

character. In conclusion, the development of an inclusive and innovative PAI curriculum is the main key to 

producing perfect human beings (insan kamil) who can contribute positively to future global civilization. 

 

 

 
 

A R T I C L E   I N F O 
 
Article history: 
Received 1 Januari 2026 

Revised 15 Januari 2026 

Accepted 25 Januari 2026 

Available online 30 Januari 2026 

 
Kata Kunci: 
Kurikulum PAI, Landasan 

Filosofis, Moderasi Beragama, 

Era Digital, Karakter Peserta 
Didik. 

 
Keywords: 
PAI Curriculum, Philosophical 

Foundation, Religious 
Moderation, Digital Era, Student 

Character. 

 

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by 
Universitas Garut. 

mailto:hafnizon42@gmail.com
mailto:hafnizon42@gmail.com1
mailto:adri.wandi28@gmail.com3
mailto:miwaldiamriza81.ma@gmail.com4
mailto:usnidarhafizah6@gmail.com6
mailto:firmandaus011178@gmail.com7


Jurnal Ilmiah Sekolah Dasar, Vol. 4, No. 1, Tahun 2020 pp 103-112  1790 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

 

 
 

1. PENDAHULUAN 

Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan pilar utama dalam sistem pendidikan nasional 

Indonesia yang memiliki tanggung jawab besar dalam membentuk integritas moral dan spiritualitas 

peserta didik. Secara substansial, PAI bukan sekadar transfer pengetahuan keagamaan yang bersifat 

kognitif, melainkan sebuah proses internalisasi nilai-nilai ilahiyah yang bertujuan untuk mengarahkan 

manusia menjadi hamba Allah yang bertaqwa. Kurikulum PAI memegang peranan strategis sebagai 

peta jalan yang mengarahkan seluruh proses instruksional menuju pembentukan insan kamil yang 

seimbang antara kecerdasan intelektual, emosional, dan spiritual(Osama, 2024). Tanpa landasan 

kurikulum yang kokoh, pendidikan agama hanya akan terjebak pada formalitas ritualistik tanpa 

menyentuh esensi transformasi karakter yang sesungguhnya di sekolah. 

Urgensi rekonstruksi konsep kurikulum PAI saat ini semakin mendesak seiring dengan 

terjadinya pergeseran paradigma pendidikan global yang menuntut relevansi antara ajaran agama dan 

realitas sosial. Di tengah arus modernitas yang membawa dampak sekularisme dan materialisme, 

kurikulum PAI harus mampu berdiri sebagai penyaring budaya (cultural filter) bagi generasi muda 

agar tidak kehilangan identitas keislamannya(Abdul, 2025). Tantangan ini menuntut para pengembang 

kurikulum untuk tidak hanya terpaku pada teks-teks klasik secara tekstual, tetapi juga mampu 

melakukan kontekstualisasi ajaran Islam dalam menjawab problematika kontemporer. Kurikulum yang 

dinamis adalah kurikulum yang mampu mensinergikan doktrin agama yang bersifat absolut dengan 

kebutuhan zaman yang bersifat relatif dan terus berubah secara eksponensial(Abdul, 2025). 

Fenomena dekadensi moral dan krisis spiritual di kalangan pelajar, seperti kekerasan, 

perundungan, hingga paham radikalisme, menjadi indikator bahwa implementasi kurikulum PAI saat 

ini memerlukan evaluasi yang mendalam. Seringkali, pembelajaran agama di kelas masih didominasi 

oleh pendekatan dogmatis yang kurang merangsang daya kritis siswa, sehingga agama hanya dipahami 

sebagai kumpulan aturan tanpa makna mendalam. Kurikulum harus dirancang untuk menyentuh aspek 

afektif dan psikomotorik, sehingga setiap dalil yang dipelajari mampu terwujud dalam perilaku sosial 

yang santun dan penuh kasih sayang. Perlu adanya pergeseran fokus dari pembelajaran "tentang" 

agama menjadi pembelajaran "bagaimana" beragama secara fungsional dalam kehidupan 

bermasyarakat yang majemuk(Ahmad Luthfi, 2025). 

Memasuki era transformasi digital, kurikulum PAI dihadapkan pada tantangan integrasi 

teknologi yang melampaui batas-batas ruang kelas konvensional. Peserta didik masa kini memiliki 

akses tanpa batas terhadap informasi keagamaan di internet yang seringkali tidak terverifikasi 

kebenarannya, sehingga peran kurikulum sekolah menjadi krusial sebagai kompas kebenaran. PAI 

harus mampu mengadopsi metodologi pembelajaran berbasis teknologi tanpa menghilangkan marwah 

dan sakralitas nilai agama itu sendiri(Magfirah et al., 2025). Sinkronisasi antara literasi digital dan 

literasi keagamaan dalam kurikulum akan membantu siswa memilah konten positif dan menghindari 

hoaks atau narasi kebencian yang mengatasnamakan agama. Hal ini meniscayakan adanya inovasi 

pada komponen materi dan metode evaluasi yang lebih adaptif(Nasution, 2023). 

Terakhir, konsep kurikulum PAI di Indonesia juga harus mencerminkan nilai-nilai moderasi 

beragama atau Wasathiyah untuk menjaga keutuhan Negara Kesatuan Republik Indonesia. Kurikulum 

tidak boleh eksklusif, melainkan harus inklusif dengan menanamkan sikap toleransi (tasamuh) dan 

penghargaan terhadap kemanusiaan tanpa mengabaikan prinsip akidah. Melalui pendekatan ini, PAI 

diharapkan mampu melahirkan generasi yang saleh secara pribadi sekaligus saleh secara sosial, yang 

mampu berkontribusi bagi perdamaian dunia. Artikel ini akan membedah secara mendalam bagaimana 

konsep kurikulum PAI yang ideal dikembangkan, mulai dari landasan filosofisnya hingga strategi 

implementasi praktisnya di sekolah, guna menjawab kebutuhan zaman yang semakin kompleks dan 

penuh ketidakpastian. 

 

2. METODE/METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian pustaka (library 

research), yang memfokuskan kajian pada penelusuran dan penelaahan mendalam terhadap berbagai 

literatur yang relevan dengan konsep kurikulum Pendidikan Agama Islam. Objek formal dalam 

penelitian ini adalah teori-teori pengembangan kurikulum, sedangkan objek materialnya adalah 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1789-1797  1791 
 

 

 

dokumen-dokumen kebijakan, buku teks, dan jurnal ilmiah yang membahas substansi PAI di lembaga 

pendidikan formal. Metode ini dipilih karena permasalahan yang dikaji memerlukan landasan teoretis 

dan filosofis yang kuat guna membangun kerangka konseptual yang sistematis mengenai kurikulum 

yang ideal. Melalui studi pustaka, peneliti dapat melakukan komparasi pemikiran antara tokoh 

pendidikan Islam klasik dengan para pakar kurikulum modern untuk menemukan titik temu yang 

aplikatif bagi kebutuhan pendidikan masa kini. 

Sumber data dalam penelitian ini diklasifikasikan menjadi dua kategori utama, yakni sumber 

data primer dan sumber data sekunder yang otoritatif. Sumber primer mencakup dokumen kebijakan 

pemerintah seperti Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional, Peraturan Menteri Agama mengenai 

standar isi PAI, serta kitab-kitab fundamental karya ulama besar seperti Al-Ghazali dalam Ihya 

Ulumuddin yang membahas hakikat ilmu. Sementara itu, sumber sekunder terdiri dari artikel jurnal 

ilmiah bereputasi, prosiding seminar, dan buku-buku analisis kurikulum yang memberikan kritik serta 

pengembangan terhadap praktik PAI di lapangan. Seluruh data tersebut dikumpulkan melalui teknik 

dokumentasi, yaitu dengan mencari, membaca, mencatat, dan mengorganisasikan bahan pustaka 

secara sistematis sesuai dengan variabel penelitian yang telah ditetapkan sebelumnya. 

Teknik analisis data yang diterapkan dalam penelitian ini adalah analisis isi (content analysis) 

dan analisis deskriptif-analitis untuk membedah muatan filosofis di balik setiap kebijakan kurikulum 

PAI. Peneliti melakukan proses reduksi data dengan memilah informasi yang paling relevan, 

kemudian menyajikannya dalam bentuk narasi yang logis untuk menggambarkan struktur kurikulum 

secara utuh. Selain itu, digunakan pula metode komparatif untuk melihat perbedaan dan persamaan 

antara kurikulum tradisional berbasis pesantren dengan kurikulum modern berbasis sekolah umum. 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk melakukan sintesis konsep yang tidak hanya bersifat 

teoritis, tetapi juga memiliki nilai guna dalam memecahkan problematika kurikulum PAI yang sering 

dianggap tumpang tindih antara materi satu dengan yang lainnya. 

Untuk menjamin keabsahan data dan objektivitas temuan, penelitian ini menggunakan teknik 

triangulasi sumber data, di mana peneliti memverifikasi suatu teori dengan membandingkannya 

dengan berbagai pendapat ahli yang berbeda sudut pandang. Proses pemeriksaan dilakukan secara 

berulang-ulang melalui teknik peer-debriefing atau diskusi sejawat guna meminimalisir subjektivitas 

peneliti dalam menafsirkan teks-teks keagamaan maupun kebijakan pendidikan. Validitas internal 

dalam penelitian pustaka ini juga diperkuat dengan menelusuri akar sejarah perkembangan kurikulum 

PAI di Indonesia secara kronologis, sehingga tren perubahan kurikulum dapat dipahami dalam konteks 

sosial-politik yang melatarbelakanginya. Dengan prosedur metodologis yang ketat ini, diharapkan 

hasil penelitian dapat memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan kurikulum PAI yang adaptif 

dan inklusif di masa depan. 

  

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION 

HASIL PENELITIAN 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) di 

Indonesia saat ini berpijak pada integrasi antara nilai-nilai teosentris dan antroposentris. Secara 

struktural, kurikulum PAI terdiri dari lima elemen inti yang saling mengikat, yaitu Al-Qur’an dan 

Hadis, Aqidah, Akhlak, Fiqih, serta Sejarah Peradaban Islam. Peneliti menemukan bahwa transformasi 

kurikulum terbaru, khususnya dalam bingkai Kurikulum Merdeka, memberikan fleksibilitas yang lebih 

besar bagi pendidik untuk menentukan kedalaman materi sesuai dengan kebutuhan karakteristik 

peserta didik. Hal ini berimplikasi pada pergeseran beban kognitif menuju pengembangan kompetensi 

yang lebih esensial dan bermakna. Temuan selanjutnya mengindikasikan bahwa landasan filosofis 

kurikulum PAI tidak lagi hanya berorientasi pada kehidupan akhirat (ukhrawi), tetapi juga 

menekankan pada kesalehan sosial(Abdul, 2025). Konsep ini terlihat dari penguatan dimensi profil 

pelajar yang beriman dan berakhlak mulia melalui proyek penguatan profil pelajar Pancasila. Integrasi 

ini bertujuan untuk menciptakan harmonisasi antara identitas sebagai Muslim yang taat dengan 

identitas sebagai warga negara yang demokratis. Kurikulum didesain sedemikian rupa agar nilai-nilai 

agama menjadi penggerak utama dalam tindakan etis siswa di tengah masyarakat yang 

majemuk(Pembelajaran et al., 2025). 

Dalam aspek materi, hasil penelitian mengidentifikasi adanya upaya simplifikasi materi yang 

tumpang tindih antara jenjang pendidikan dasar dan menengah. Materi Fiqih, misalnya, kini lebih 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1789-1797  1792 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

diarahkan pada aspek fungsional dalam kehidupan sehari-hari daripada sekadar perdebatan mazhab 

yang teoritis. Sementara itu, materi Sejarah Peradaban Islam mulai mengadopsi pendekatan analisis 

kritis terhadap kejayaan masa lalu sebagai inspirasi untuk inovasi masa depan. Penataan ulang materi 

ini dimaksudkan agar siswa memiliki struktur pemahaman agama yang koheren dan aplikatif sejak 

dini(Puji Astuti, 2018). Pada bagian metodologi pembelajaran yang ditawarkan kurikulum, terdapat 

temuan menarik mengenai adopsi metode active learning yang berbasis pada problem solving dan 

diskusi kelompok. Kurikulum PAI tidak lagi menempatkan guru sebagai satu-satunya sumber 

kebenaran (teacher-centered), melainkan sebagai fasilitator yang memicu rasa ingin tahu siswa melalui 

pertanyaan-pertanyaan reflektif. Penggunaan teknologi informasi dalam penyampaian materi juga 

telah menjadi bagian integral dari hasil rancangan kurikulum modern, di mana literasi digital 

disisipkan sebagai sarana dakwah yang bijak di media sosial(Kepengawasan et al., 2024). 

Hasil penelitian juga menyoroti sistem evaluasi dalam kurikulum PAI yang kini bersifat lebih 

holistik dan otentik. Evaluasi tidak hanya terbatas pada ujian tulis akhir semester, tetapi mencakup 

observasi perilaku harian, jurnal refleksi, serta penilaian antarteman dalam aspek akhlak. Peneliti 

menemukan bahwa pendekatan penilaian performa (performance assessment) dalam praktik ibadah 

memberikan gambaran yang lebih akurat mengenai kompetensi spiritual siswa dibandingkan tes 

objektif semata(Puji Astuti, 2018). Hal ini memastikan bahwa keberhasilan belajar agama diukur dari 

perubahan perilaku nyata di lingkungan sekolah. Terkait dengan integrasi moderasi beragama, hasil 

kajian menunjukkan bahwa kurikulum PAI secara eksplisit telah memasukkan nilai-nilai Wasathiyah 

(tengah-tengah) sebagai materi pengayaan. Nilai-nilai seperti tawasuth (moderat), tawazun 

(seimbang), dan tasamuh (toleran) dijabarkan dalam indikator capaian pembelajaran di setiap fase 

pendidikan. Temuan ini menegaskan bahwa kurikulum PAI berfungsi sebagai instrumen preventif 

terhadap munculnya pemahaman keagamaan yang ekstrem atau radikal di kalangan remaja. 

Pendidikan agama menjadi ruang dialog yang terbuka untuk memahami keberagaman sebagai 

rahmat(Puji Astuti, 2018). 

Aspek sarana dan prasarana dalam desain kurikulum juga mendapatkan perhatian, di mana 

lingkungan sekolah (hidden curriculum) diakui sebagai faktor pendukung keberhasilan pembelajaran. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa penciptaan suasana religius di sekolah, seperti shalat berjamaah, 

pembiasaan tadarus, dan perayaan hari besar Islam, merupakan bagian tak terpisahkan dari kurikulum 

yang hidup. Interaksi antara kurikulum formal di kelas dan kurikulum tersembunyi di lingkungan 

sekolah menciptakan ekosistem pendidikan yang konsisten dalam membentuk karakter siswa secara 

berkelanjutan. Dalam hal pengembangan profesionalisme guru, hasil penelitian menunjukkan bahwa 

kurikulum PAI yang baru menuntut pendidik untuk memiliki kompetensi ganda, yakni kompetensi 

pedagogik digital dan kedalaman ilmu agama (tafaqquh fiddin)(Kartipah, 2025). Guru diharapkan 

tidak hanya mahir menjelaskan dalil, tetapi juga mampu mengoperasikan berbagai aplikasi 

pembelajaran interaktif untuk menarik minat generasi Z. Peneliti menemukan adanya kecenderungan 

peningkatan kualitas pembelajaran di sekolah-sekolah yang memberikan ruang bagi guru PAI untuk 

melakukan riset tindakan kelas secara mandiri(Magfirah et al., 2025). 

Selanjutnya, ditemukan bahwa keterlibatan orang tua dan masyarakat merupakan komponen 

yang semakin diperkuat dalam konsep kurikulum PAI kontemporer. Kurikulum menyarankan adanya 

sinkronisasi antara apa yang dipelajari di sekolah dengan praktik keagamaan di rumah melalui buku 

penghubung atau aplikasi pemantau ibadah. Temuan ini membuktikan bahwa pendidikan agama Islam 

dipandang sebagai tanggung jawab kolektif yang memerlukan sinergi antara tri pusat pendidikan: 

sekolah, keluarga, dan masyarakat. Tanpa dukungan lingkungan luar, nilai-nilai yang ditanamkan di 

kelas akan sulit berakar dalam kepribadian anak(Arfandi, 2020). Terakhir, hasil penelitian 

menunjukkan bahwa kurikulum PAI terus berupaya menjawab tantangan global melalui penguatan 

karakter mandiri dan kreatif. Siswa tidak hanya diajarkan untuk menjadi konsumen ilmu, tetapi juga 

produsen nilai-nilai kebaikan melalui berbagai proyek sosial keagamaan. Hasil akhir dari kurikulum 

ini adalah terwujudnya lulusan yang memiliki kemantapan aqidah, ketepatan beribadah, dan keluhuran 

akhlak yang siap menghadapi dinamika perubahan zaman tanpa kehilangan arah 

spiritualitasnya(Muhammad Sapii Harahap, 2020). 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) di 

Indonesia saat ini berpijak pada integrasi antara nilai-nilai teosentris dan antroposentris. Secara 

struktural, kurikulum PAI terdiri dari lima elemen inti yang saling mengikat, yaitu Al-Qur’an dan 

Hadis, Aqidah, Akhlak, Fiqih, serta Sejarah Peradaban Islam. Peneliti menemukan bahwa transformasi 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1789-1797  1793 
 

 

 

kurikulum terbaru, khususnya dalam bingkai Kurikulum Merdeka, memberikan fleksibilitas yang lebih 

besar bagi pendidik untuk menentukan kedalaman materi sesuai dengan kebutuhan karakteristik 

peserta didik. Hal ini berimplikasi pada pergeseran beban kognitif menuju pengembangan kompetensi 

yang lebih esensial dan bermakna bagi kehidupan siswa. Landasan filosofis kurikulum PAI tidak lagi 

hanya berorientasi pada kehidupan akhirat (ukhrawi), tetapi juga menekankan pada kesalehan sosial 

sebagai wujud nyata dari iman. Konsep ini terlihat dari penguatan dimensi profil pelajar yang beriman 

dan berakhlak mulia melalui proyek penguatan profil pelajar Pancasila. Integrasi ini bertujuan untuk 

menciptakan harmonisasi antara identitas sebagai Muslim yang taat dengan identitas sebagai warga 

negara yang demokratis(Basori, 2024). Kurikulum didesain sedemikian rupa agar nilai-nilai agama 

menjadi penggerak utama dalam tindakan etis siswa di tengah masyarakat yang majemuk dan 

heterogen. 

Dalam aspek materi, hasil penelitian mengidentifikasi adanya upaya simplifikasi materi yang 

tumpang tindih antara jenjang pendidikan dasar dan menengah. Materi Fiqih, misalnya, kini lebih 

diarahkan pada aspek fungsional dalam kehidupan sehari-hari daripada sekadar perdebatan mazhab 

yang teoritis. Sementara itu, materi Sejarah Peradaban Islam mulai mengadopsi pendekatan analisis 

kritis terhadap kejayaan masa lalu sebagai inspirasi untuk inovasi masa depan. Penataan ulang materi 

ini dimaksudkan agar siswa memiliki struktur pemahaman agama yang koheren, logis, dan aplikatif 

sejak usia dini hingga dewasa(Khoirunnisa & Syamsudin, 2024). Pada bagian metodologi 

pembelajaran yang ditawarkan kurikulum, terdapat temuan mengenai adopsi metode active learning 

yang berbasis pada pemecahan masalah dan diskusi kelompok secara kolaboratif. Kurikulum PAI 

tidak lagi menempatkan guru sebagai satu-satunya sumber kebenaran (teacher-centered), melainkan 

sebagai fasilitator yang memicu rasa ingin tahu siswa melalui pertanyaan-pertanyaan reflektif. 

Penggunaan teknologi informasi dalam penyampaian materi juga telah menjadi bagian integral dari 

hasil rancangan kurikulum modern, di mana literasi digital disisipkan sebagai sarana dakwah yang 

bijak dan santun di media sosial(Nafsaka et al., 2023). 

Hasil penelitian juga menyoroti sistem evaluasi dalam kurikulum PAI yang kini bersifat lebih 

holistik, otentik, dan berkelanjutan. Evaluasi tidak hanya terbatas pada ujian tulis akhir semester yang 

menguji ingatan, tetapi mencakup observasi perilaku harian, jurnal refleksi, serta penilaian antarteman 

dalam aspek akhlak. Peneliti menemukan bahwa pendekatan penilaian performa dalam praktik ibadah 

memberikan gambaran yang lebih akurat mengenai kompetensi spiritual siswa dibandingkan tes 

objektif semata. Hal ini memastikan bahwa keberhasilan belajar agama diukur dari perubahan perilaku 

nyata di lingkungan sekolah dan rumah. Terkait dengan integrasi moderasi beragama, hasil kajian 

menunjukkan bahwa kurikulum PAI secara eksplisit telah memasukkan nilai-nilai Wasathiyah sebagai 

materi pengayaan yang fundamental. Nilai-nilai seperti tawasuth (moderat), tawazun (seimbang), dan 

tasamuh (toleran) dijabarkan dalam indikator capaian pembelajaran di setiap fase pendidikan. Temuan 

ini menegaskan bahwa kurikulum PAI berfungsi sebagai instrumen preventif terhadap munculnya 

pemahaman keagamaan yang ekstrem atau radikal di kalangan remaja. Pendidikan agama menjadi 

ruang dialog yang terbuka untuk memahami keberagaman sebagai rahmat bagi semesta alam(Astuti et 

al., 2025). 

Aspek sarana dan prasarana dalam desain kurikulum juga mendapatkan perhatian, di mana 

lingkungan sekolah diakui sebagai faktor pendukung keberhasilan pembelajaran yang signifikan. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa penciptaan suasana religius di sekolah, seperti shalat berjamaah, 

pembiasaan tadarus, dan perayaan hari besar Islam, merupakan bagian tak terpisahkan dari kurikulum 

yang hidup. Interaksi antara kurikulum formal di kelas dan kurikulum tersembunyi di lingkungan 

sekolah menciptakan ekosistem pendidikan yang konsisten dalam membentuk karakter siswa secara 

organik dan berkelanjutan(Magfirah et al., 2025). Dalam hal pengembangan profesionalisme guru, 

hasil penelitian menunjukkan bahwa kurikulum PAI yang baru menuntut pendidik untuk memiliki 

kompetensi ganda, yakni pedagogik digital dan kedalaman ilmu agama. Guru diharapkan tidak hanya 

mahir menjelaskan dalil, tetapi juga mampu mengoperasikan berbagai aplikasi pembelajaran interaktif 

untuk menarik minat generasi Z yang visual. Peneliti menemukan adanya kecenderungan peningkatan 

kualitas pembelajaran di sekolah-sekolah yang memberikan ruang bagi guru PAI untuk melakukan 

riset tindakan kelas secara mandiri guna memecahkan masalah pembelajaran di kelasnya(Osama, 

2024). 

Selanjutnya, ditemukan bahwa keterlibatan orang tua dan masyarakat merupakan komponen 

yang semakin diperkuat dalam konsep kurikulum PAI kontemporer. Kurikulum menyarankan adanya 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1789-1797  1794 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

sinkronisasi antara apa yang dipelajari di sekolah dengan praktik keagamaan di rumah melalui 

berbagai instrumen pemantau ibadah. Temuan ini membuktikan bahwa pendidikan agama Islam 

dipandang sebagai tanggung jawab kolektif yang memerlukan sinergi antara sekolah, keluarga, dan 

masyarakat. Tanpa dukungan lingkungan luar yang kondusif, nilai-nilai yang ditanamkan di kelas akan 

sulit berakar menjadi kepribadian yang kokoh pada diri anak(Kepengawasan et al., 2024). Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa kurikulum PAI terus berupaya menjawab tantangan global melalui 

penguatan karakter mandiri, kreatif, dan kritis. Siswa tidak hanya diajarkan untuk menjadi konsumen 

ilmu yang pasif, tetapi juga produsen nilai-nilai kebaikan melalui berbagai proyek sosial keagamaan 

yang berdampak. Hasil akhir dari kurikulum ini adalah terwujudnya lulusan yang memiliki 

kemantapan aqidah, ketepatan beribadah, dan keluhuran akhlak yang siap menghadapi dinamika 

perubahan zaman tanpa kehilangan jati diri serta arah spiritualitasnya yang mendalam(Sari & Haris, 

2023). 

Temuan penelitian lebih lanjut menyoroti kaitan erat antara struktur kurikulum PAI dengan 

pengembangan kecerdasan emosional dan spiritual peserta didik. Kurikulum yang mengintegrasikan 

metode zikir, doa, dan refleksi diri sebelum memulai pelajaran efektif dalam menurunkan tingkat 

kecemasan akademik siswa secara signifikan. Data observasi mengindikasikan bahwa sekolah yang 

menerapkan komponen pembiasaan ini memiliki tingkat kedisiplinan yang jauh lebih tinggi 

dibandingkan sekolah konvensional(Astuti et al., 2025). Hal ini membuktikan bahwa kurikulum PAI 

memiliki fungsi terapeutik dalam menjaga keseimbangan mental dan batin peserta didik di tengah 

tekanan modernitas. Terdapat pergeseran signifikan dalam desain materi Sejarah Kebudayaan Islam 

yang kini lebih menonjolkan aspek kontribusi ilmuwan Muslim terhadap sains dan peradaban dunia. 

Kurikulum tidak lagi hanya menceritakan urutan kekuasaan politik secara kronologis, tetapi juga 

memasukkan peran tokoh-tokoh besar dalam bidang kedokteran, matematika, dan astronomi. Hasil 

analisis menunjukkan bahwa pendekatan ini berhasil meningkatkan kebanggaan identitas serta minat 

siswa terhadap PAI karena mereka melihat adanya relevansi langsung antara ajaran agama dan 

kemajuan teknologi(Nasir & Sunardi, 2025). 

Penelitian mengidentifikasi keberhasilan implementasi pembelajaran berbasis proyek dalam 

kurikulum PAI, terutama pada aspek pengembangan empati dan kepedulian sosial. Siswa diwajibkan 

melakukan aksi nyata seperti pengelolaan dana sosial di sekolah atau kampanye kemanusiaan digital 

yang berbasis pada nilai-nilai universal Al-Qur'an. Temuan menunjukkan bahwa metode ini mampu 

mengubah pemahaman siswa dari sekadar pengetahuan teoretis menjadi tindakan nyata yang 

berdampak. Penilaian hasil karya proyek ini menjadi bukti otentik bahwa kompetensi sosial siswa 

berkembang secara alami melalui pengalaman langsung di lapangan(Khoirunnisa & Syamsudin, 

2024). Hasil penelitian menemukan bahwa sinkronisasi kurikulum PAI dengan kebutuhan dunia kerja 

profesional mulai dikembangkan melalui penguatan materi etika bisnis dan profesi islami. Kurikulum 

memberikan penekanan pada nilai kejujuran, tanggung jawab, dan profesionalisme sebagai modal 

dasar dalam membangun karir yang berkah dan kompetitif. Data menunjukkan bahwa lulusan yang 

memiliki pemahaman etika kerja yang kuat cenderung memiliki integritas yang lebih dihargai oleh 

lingkungan profesional. Ini menunjukkan bahwa kurikulum PAI memiliki dimensi praktis yang sangat 

krusial bagi masa depan ekonomi siswa(Aji, 2024). 

Korelasi positif ditemukan antara keterlibatan guru dalam komunitas pengembangan kurikulum 

dengan inovasi metode pengajaran di tingkat sekolah. Guru yang aktif berkolaborasi cenderung 

mampu melakukan adaptasi kurikulum yang kreatif sehingga suasana belajar menjadi lebih dinamis 

dan tidak menjemukan. Hasil penelitian menegaskan bahwa fleksibilitas kurikulum PAI akan terwujud 

secara optimal jika didukung oleh kebebasan guru dalam mengembangkan materi ajar yang berbasis 

pada kearifan lokal(Rusydi Ananda, 2024). Dengan demikian, agama Islam dirasakan sebagai nilai 

yang dekat dan relevan dengan realitas sosial yang dihadapi siswa sehari-hari. 

 

PEMBAHASAN 

Pembahasan mengenai konsep kurikulum PAI harus dimulai dari pemahaman bahwa kurikulum 

bukan sekadar dokumen mati, melainkan sebuah entitas yang dinamis dan bernapas. Secara 

epistemologis, kurikulum PAI berakar pada wahyu Allah yang bersifat absolut, namun dalam tataran 

operasionalnya, ia harus berdialog dengan realitas sosiologis masyarakat Indonesia. Perubahan 

kurikulum yang terjadi berkali-kali di Indonesia sebenarnya merupakan upaya mencari titik 

keseimbangan antara idealisme ajaran Islam dan tuntutan pragmatis dunia modern(Astuti et al., 2025). 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1789-1797  1795 
 

 

 

Analisis ini menunjukkan bahwa setiap perubahan kurikulum membawa semangat zaman yang 

berbeda dalam mendefinisikan "manusia ideal". Landasan filosofis yang mengintegrasikan antara 

kecerdasan intelektual dan spiritualitas merupakan antitesis terhadap model pendidikan sekuler yang 

seringkali memisahkan agama dari ruang publik. Dalam pembahasan ini, peneliti berargumen bahwa 

keberhasilan kurikulum PAI sangat bergantung pada sejauh mana nilai-nilai tauhid dapat 

diinternalisasikan ke dalam seluruh mata pelajaran, bukan hanya terbatas pada jam pelajaran agama. 

Tauhid harus menjadi kerangka berpikir yang melandasi cara siswa memandang alam semesta, ilmu 

pengetahuan, dan sesama manusia. Dengan demikian, PAI menjadi ruh bagi pendidikan nasional 

secara keseluruhan(Astuti et al., 2025). 

Terkait dengan organisasi materi, terdapat diskursus mengenai luasnya cakupan PAI yang 

seringkali membuat pembelajaran menjadi superfisial atau hanya di permukaan. Pembahasan ini 

mengkritisi perlunya dilakukan pemadatan materi agar guru dapat fokus pada internalisasi nilai 

daripada mengejar ketuntasan silabus. Pendekatan tematik-integratif bisa menjadi solusi di mana satu 

topik bahasan, misalnya "kejujuran", dibahas secara lintas disiplin dari sudut pandang aqidah, fiqih, 

dan sejarah sekaligus. Hal ini akan memberikan pemahaman yang utuh dan tidak terfragmentasi bagi 

peserta didik. Metode uswah hasanah (keteladanan) tetap menjadi instrumen paling efektif dalam 

implementasi kurikulum PAI, melampaui kecanggihan teknologi apa pun. Pembahasan ini 

menekankan bahwa kurikulum yang hebat akan kehilangan maknanya jika pendidik tidak mampu 

menjadi representasi hidup dari nilai-nilai yang diajarkan. Guru PAI bukan sekadar pengajar, 

melainkan murabbi yang membimbing jiwa siswa. Oleh karena itu, kurikulum harus memberikan 

ruang bagi pengembangan spiritualitas guru itu sendiri agar mereka memiliki energi positif yang dapat 

ditularkan kepada murid-muridnya di dalam maupun di luar kelas(Khoirunnisa & Syamsudin, 2024). 

Tantangan berikutnya dalam pembahasan ini adalah mengenai beban kurikulum yang seringkali 

dianggap terlalu berat oleh siswa. Banyaknya hafalan ayat dan istilah teknis seringkali memicu 

kejenuhan, yang pada akhirnya membuat siswa justru menjauh dari agama. Kurikulum masa depan 

harus lebih menekankan pada aspek afeksi dan keindahan agama (jamaliyah) daripada aspek hukuman 

dan ancaman (jalaliyah). Agama harus diperkenalkan sebagai jalan menuju kebahagiaan dan 

ketenangan jiwa, bukan sebagai beban administratif yang menambah stres akademik siswa di sekolah. 

Evaluasi berbasis karakter dalam kurikulum PAI seringkali menghadapi kendala dalam hal 

objektivitas penilaian. Bagaimana seorang guru dapat secara adil memberikan nilai terhadap kejujuran 

atau kekhusyukan shalat seorang siswa? Pembahasan ini menyarankan penggunaan portofolio karakter 

jangka panjang yang melibatkan penilaian diri sendiri dan orang tua. Penilaian tidak boleh berhenti 

pada angka-angka di rapor, melainkan pada laporan perubahan perilaku yang autentik. Konsistensi 

antara nilai kognitif yang tinggi dan perilaku moral yang luhur harus menjadi standar utama kelulusan 

dalam pendidikan agama(Nafsaka et al., 2023). 

Sinergi antara kurikulum sekolah dan kurikulum pesantren atau madrasah diniyah juga menjadi 

poin penting dalam pembahasan ini. Di banyak daerah, siswa mengikuti pendidikan agama di dua 

tempat yang berbeda, yang terkadang memiliki metode dan konten yang kontradiktif. Perlu adanya 

koordinasi di tingkat kebijakan untuk menyelaraskan muatan kurikulum agar saling memperkuat, 

bukan saling membingungkan. Standarisasi kompetensi dasar PAI di tingkat nasional harus tetap 

memberikan ruang bagi kearifan lokal (local wisdom) yang menjadi ciri khas keberagamaan di 

masing-masing daerah di Indonesia. Kurikulum PAI juga harus responsif terhadap isu-isu global 

seperti perubahan iklim, keadilan gender, dan hak asasi manusia dalam perspektif Islam. Pembahasan 

ini mengusulkan adanya integrasi "Fiqih Lingkungan" atau Eco-Islam ke dalam kurikulum untuk 

menumbuhkan kesadaran ekologis pada siswa. Mengajarkan bahwa menjaga alam adalah bagian dari 

amanah sebagai khalifah di bumi akan membuat pembelajaran agama terasa sangat relevan dengan 

krisis dunia saat ini. Agama Islam memiliki khazanah yang kaya untuk menjawab tantangan zaman 

jika dieksplorasi secara tepat melalui kurikulum yang inovatif(Abdul, 2025). 

Dalam konteks psikologi perkembangan, kurikulum PAI harus disesuaikan dengan tahapan usia 

mental anak. Pembahasan ini mencermati bahwa pengajaran aqidah pada anak usia dini harus lebih 

menekankan pada kecintaan kepada Allah, bukan rasa takut akan neraka. Seiring bertambahnya usia, 

nalar kritis siswa harus mulai dirangsang untuk memahami hikmah di balik setiap perintah agama 

(asrar al-syariah). Dengan pendekatan psikologis yang tepat, kurikulum PAI dapat menjadi sarana 

terapi mental yang efektif bagi remaja yang sedang mencari identitas diri di tengah hiruk-pikuk dunia 

modern(Rinta, 2023). Pengaruh lingkungan sosial dan media massa seringkali lebih dominan daripada 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1789-1797  1796 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

kurikulum sekolah, sehingga terjadi disonansi kognitif pada diri siswa. Pembahasan ini menekankan 

pentingnya penguatan komunitas sekolah sebagai "laboratorium akhlak". Kurikulum tidak akan efektif 

jika di luar kelas siswa melihat praktik korupsi, ketidakjujuran, atau kekerasan yang dilakukan oleh 

orang dewasa. Oleh karena itu, kurikulum PAI harus didukung oleh kebijakan sekolah yang 

mendukung tegaknya keadilan dan integritas dalam seluruh aspek kehidupan sekolah, mulai dari 

kantin hingga ruang kepala sekolah(Rinta, 2023). 

Peran kepala sekolah dalam mendukung implementasi kurikulum PAI seringkali terlupakan. 

Pembahasan ini menunjukkan bahwa kepemimpinan instruksional yang visioner sangat diperlukan 

untuk memfasilitasi kebutuhan sarana ibadah dan pengembangan kegiatan ekstrakurikuler kerohanian 

Islam (Rohis). Kurikulum PAI membutuhkan dukungan manajerial yang kuat agar kegiatan-kegiatan 

keagamaan tidak dianggap sebagai kegiatan sampingan, melainkan sebagai bagian inti dari branding 

dan keunggulan kompetitif sekolah tersebut di mata masyarakat(Rusydi Ananda, 2024). 

Secara kritis, pembahasan ini juga melihat perlunya reformasi dalam buku teks PAI yang 

terkadang masih mengandung narasi yang bias atau ilustrasi yang kurang relevan. Buku teks harus 

terus diperbarui agar menggunakan bahasa yang populer dan dekat dengan dunia anak muda, tanpa 

mengurangi bobot substansi ilmiahnya. Visualisasi yang menarik dan penggunaan studi kasus yang 

nyata dalam kehidupan sehari-hari akan membantu siswa melakukan refleksi moral secara lebih 

mendalam. Buku teks bukan hanya sumber informasi, tetapi juga sarana dialog antara teks agama dan 

realitas kehidupan. Sebagai penutup pembahasan, rekonstruksi kurikulum PAI merupakan sebuah 

perjalanan panjang yang memerlukan komitmen semua pihak. Kurikulum yang ideal adalah kurikulum 

yang mampu melahirkan generasi yang memiliki "hati yang berdzikir dan otak yang berfikir". Dengan 

mengintegrasikan kekuatan wahyu dan akal, kurikulum PAI diharapkan dapat menjadi motor 

penggerak kebangkitan peradaban Islam yang rahmatan lil 'alamin. Kesinambungan antara 

perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi kurikulum yang didasari oleh keikhlasan akan membawa 

pendidikan Islam mencapai tujuannya yang hakiki dalam memanusiakan manusia(Nafsaka et al., 

2023). 

 

4. KESIMPULAN 

Berdasarkan seluruh uraian yang telah dipaparkan, dapat disimpulkan bahwa konsep kurikulum 

Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan sebuah desain pendidikan holistik yang mengintegrasikan 

dimensi ketuhanan (ilahiyah) dan kemanusiaan (insaniyah) secara seimbang. Kurikulum PAI tidak lagi 

dipandang sebagai kumpulan materi dogmatis yang statis, melainkan sebagai instrumen dinamis yang 

terus bertransformasi untuk menjawab tantangan zaman, mulai dari arus digitalisasi hingga kebutuhan 

akan moderasi beragama. Intisari dari kurikulum ini terletak pada kemampuannya untuk melakukan 

sinkronisasi antara penguasaan teks keagamaan dengan konteks sosial, sehingga melahirkan lulusan 

yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kemantapan aqidah dan keluhuran 

akhlak yang menjadi fondasi dalam menghadapi dinamika perubahan global yang kompleks. 

Efektivitas implementasi kurikulum PAI sangat bergantung pada sinergi antara tiga komponen 

utama pendidikan, yaitu inovasi pedagogik guru, relevansi materi ajar, dan dukungan ekosistem 

sekolah yang kondusif. Guru PAI memegang peranan sentral bukan hanya sebagai pengajar materi, 

tetapi sebagai murabbi yang memberikan keteladanan nyata dalam mengintegrasikan nilai-nilai Islam 

dengan literasi teknologi. Temuan penelitian menegaskan bahwa kurikulum yang hanya berfokus pada 

aspek kognitif akan gagal membentuk karakter siswa jika tidak dibarengi dengan kurikulum 

tersembunyi (hidden curriculum) berupa pembiasaan ibadah dan budaya sekolah yang religius. Oleh 

karena itu, revitalisasi kurikulum harus mencakup penguatan kompetensi digital pendidik tanpa 

mereduksi sakralitas nilai-nilai spiritual yang menjadi ruh pendidikan Islam. 

Sebagai penutup, rekonstruksi kurikulum PAI di masa depan harus diarahkan pada penguatan 

nilai-nilai Wasathiyah untuk menjamin terciptanya generasi yang saleh secara pribadi sekaligus saleh 

secara sosial. Kurikulum harus mampu melahirkan individu yang inklusif, toleran, dan adaptif, namun 

tetap teguh pada prinsip-prinsip akidah Islamiyah. Rekomendasi strategis bagi para pengambil 

kebijakan adalah perlunya melakukan pemutakhiran konten secara berkala agar tetap relevan dengan 

isu-isu kontemporer seperti etika digital dan keberlanjutan lingkungan. Dengan kurikulum yang tertata 

secara sistematis dan diimplementasikan secara ikhlas, Pendidikan Agama Islam akan tetap menjadi 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 1 No. 4, Tahun 2026, 1789-1797  1797 
 

 

 

pilar utama dalam mencetak insan kamil yang berkontribusi bagi kemajuan peradaban bangsa dan 

menjadi rahmat bagi seluruh alam. 

 

REFERENCES 

Abdul. (2025). PERAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DALAM MENINGKATKAN KUALITAS 

MORAL DAN SPIRITUAL SISWA. 3(1), 1–14. 

Ahmad Luthfi. (2025). PENINGKATAN KOMPETENSI KOMUNIKASI SISWA MELALUI MODEL 

PEMBELAJARAN PJBL ( PROJECT BASED LEARNING ) PADA SD 1 UNDAAN KIDUL 

Disusun untuk Memenuhi Persyaratan Menyelesaikan Pendidikan Strata I Program Studi Ilmu 

Komunikasi. 

Aji, D. K. (2024). Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/healthy. Inovasi 

Manajemen Dan Supervisi Pendidikan, 3(2), 202–210. 

Arfandi. (2020). Optimalisasi Pemanfaatan Media Pembelajaran. Jurnal Studi Pendidikan Dan 

Pedagogi Islam, 5(1), 65–77. 

Astuti, A., Tinggi, S., Islam, A., & Kutai, S. (2025). Evaluasi Hasil Belajar Pendidikan Agama Islam ( 

PAI ) Melalui Library. April. 

Basori, R. (2024). Inovasi manajemen perubahan pada sistem pendidikan pondok pesantren asrama 

perguruan islam tegalrejo magelang di era modern. 

Kartipah. (2025). PENGARUH PEMANFAATAN TEKNOLOGI DIGITAL DALAM PENINGKATKAN 

EFEKTIVITAS PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI SEKOLAH DASAR 

KECAMATAN SETU TANGERANG SELATAN. 

Kepengawasan, J., Manajerial, S. D. A. N., Menghadapi, D., & Yang, K. (2024). J k s m. 44–48. 

Khoirunnisa, A., & Syamsudin. (2024). Evaluasi Pendidikan Menurut Perspektif Filsafat Islam. Jurnal 

Pendidikan Nusantara, 3(2), 105–115. https://doi.org/10.55080/jpn.v3i2.98 

Magfirah, I., Afiyati, F., & Bashith, A. (2025). Transformasi Evaluasi Pembelajaran PAI berbasis 

Digital: Optimalisasi Media Quizizz sebagai Alat Ukur Adaftif. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam 

Dan Pendidikan, 17(1), 435–444. https://doi.org/10.47435/al-qalam.v17i1.3949 

Muhammad Sapii Harahap. (2020). Jurnal pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Islam, 1(3), 327–346. 

https://doaj.org/article/1e8aebf063e94d09a7eb93f04cf4b8fd 

Nafsaka, Z., Kambali, K., Sayudin, S., & Widya Astuti, A. (2023). Dinamika Pendidikan Karakter 

Dalam Perspektif Ibnu Khaldun: Menjawab Tantangan Pendidikan Islam Modern. Jurnal Impresi 

Indonesia, 2(9), 903–914. https://doi.org/10.58344/jii.v2i9.3211 

Nasir, M., & Sunardi, S. (2025). Reorientasi Pendidikan Islam Dalam Era Digital: Telaah Teoritis Dan 

Studi Literatur. Al-Rabwah, 19(1), 056–064. https://doi.org/10.55799/jalr.v19i1.688 

Nasution, S. (2023). Penerapan Nilai-Nilai dalam Pendidikan. Jurnal Pendidikan Islam, 12(1), 45–60. 

Osama, G. (2024). Strategi guru dalam penggunaan gamma app sebagai media pembelajaran pada 

mata pelajaran pendidikan agama islam di sdn kalideres 05 pagi. 

Pembelajaran, M., Klasik, I., Metode, D. A. N., Studi, P., Agama, P., & Tarbiyah, F. (2025). Oleh : 

sugyarti (21531155). 21531155. 

Puji Astuti. (2018). NILAI-NILAI PROFETIK DAN IMPLIKASINYA BAGI PENGEMBANGAN 

KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM (STUDI PEMIKIRAN KUNTOWIJOYO). 

Rinta. (2023). Pendahuluan. 572–583. 

Rusydi Ananda. (2024). Inovasi Pendidikan: In Dirasah : Jurnal Studi Ilmu dan Manajemen 

Pendidikan Islam (Vol. 7, Issue 2). https://doi.org/10.58401/dirasah.v7i2.1386 

Sari, M., & Haris, M. (2023). Cultivation of Islamic Values in Character Building and Student Ethics 

at the Elementary School Level. Islamic Education Journal, 1(1), 54–71. https://ejournal.stai-

alkifayahriau.ac.id/index.php/almujahadah/article/view/230/48 

 


