: 0000-0000

AL-ILMIYA: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM

JPI ™

Imam Al-Shatib1’s Thought on Islamic Education and Its Relevance in The

Contemporary Era

Frendy Sasongko'”, Farid Ismail?, Arif Fathul Uluma®, Sumarno*
1234 Magister Pendidikan Agama Islam, Institut Ahmad Dahla, Probolinggo, Indonesia

* Sasonqkoalkholifah@qmaiI.coml, faridismaiI030499@qmail.com2, *arifstore945@qmaiI.c0m3,

*qusmarn01912@qmaiI.com4

ARTICLE INFO

Article history:

Received 1 Januari 2026
Revised 15 Januari 2026
Accepted 25 Januari 2026
Available online 28 Januari 2026

Kata Kunci:
Al-Shatibi, Pendidikan Islam,
Magasid  al-Syari‘ah, Filsafat

Pendidikan Islam

Keywords:

Al-Shatibi, Islamic Education,
Magqasid Al-Shart ‘Ah, Philosophy
of Islamic Education

This is an open access article under the CC BY-SA
license.

ABSTRAK

Penelitian ini mengeksplorasi pandangan Imam Al-Syathibi tentang pendidikan
Islam dan kaitannya dengan pendidikan modern. Al-Syatibi, seorang ulama
ushul figh terkenal, dikenal karena artikulasi metodisnya tentang magdasid al-
syari‘ah, yang mengutamakan kesejahteraan umum (maslakah) sebagai tujuan
utama Islam Studi ini menggunakan teknik penelitian kepustakaan untuk
menganalisis karya-karya utama Al-Shatibi dan materi sekunder yang relevan
menggunakan metodologi kualitatif. Untuk memahami gagasannya tentang
tujuan, metode, dan arah pendidikan Islam, digunakan metodologi deskriptif-
analitis dan filosofis. Menurut Al-Shatibi, pendidikan membantu mewujudkan
maslahah, menggabungkan wahyu dan akal, menumbuhkan karakter moral, dan
memanfaatkan proses pembelajaran yang progresif dan kontekstual.
Pendidikan Islam bertujuan untuk melestarikan lima tujuan pokok magasid al-
syari‘ah: agama, akal, jiwa, keturunan, dan harta, guna memastikan
keberlanjutan peradaban.  Gagasan Al-Syatibi masih bermanfaat bagi
pendidikan Islam saat ini, terutama dalam pendidikan karakter, menggabungkan
ilmu agama dan modern, serta menumbuhkan pemikiran kritis dalam idealisme
Islam. Dia memberikan kerangka intelektual yang kuat untuk pendidikan Islam

Copyright © 2025 by Author. Published by AkAfif  yang komprehensif, fleksibel, dan berorientasi pada nilai.

ABSTRACT

This research explores Imam Al-Shatibt's views on Islamic education and its
relation to modern education. Al-Shatibi, a famous usil al-figh scholar, is noted for his methodical articulation of
magasid al-syari‘ah, which prioritizes public welfare (maslakah) as the main goal of Islamic This study uses
library research techniques to analyze Al-Shatibi's key works and pertinent secondary material using a qualitative
methodology. To understand his ideas on Islamic education's goals, methods, and direction, descriptive-analytical
and philosophical methodologies are used. According to Al-Shatibz, education helps actualize maslahah, combine
revelation and reason, nurture moral character, and utilize progressive and contextual learning processes. Islamic
education aims to preserve the five essential purposes of magqasid al-syari‘ah: religion, intellect, life, lineage, and
property, ensuring civilizational sustainability. Al-Shatibi's ideas are still useful for current Islamic education,
notably in character education, merging religious and modern sciences, and fostering critical thinking within
Islamic ideals. He provides a solid intellectual framework for comprehensive, flexible, and value-oriented Islamic
education.

1. PENDAHULUAN

Pendidikan Islam merupakan aspek yang sangat penting dalam kehidupan umat Muslim karena
tidak hanya berfungsi sebagai sarana transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai proses pembentukan
akhlak, karakter, dan kesadaran spiritual berdasarkan ajaran Islam. Dalam era modern yang ditandai
oleh pesatnya perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan perubahan sosial, pendidikan Islam
menghadapi berbagai tantangan, baik dalam aspek orientasi, metode, maupun relevansinya terhadap
kebutuhan zaman (Mahira et al., 2026). Oleh karena itu, pemikiran para ulama dan cendekiawan Muslim
klasik menjadi penting untuk dikaji kembali sebagai landasan konseptual dalam pengembangan
pendidikan Islam yang kontekstual dan berorientasi pada kemaslahatan.


mailto:Sasongkoalkholifah@gmail.com1
mailto:faridismail030499@gmail.com2
mailto:*arifstore945@gmail.com3
mailto:*gusmarno1912@gmail.com4

Al-limiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1767-1773 1768

Salah satu tokoh penting dalam khazanah pemikiran Islam yang memberikan kontribusi besar
dalam bidang ini adalah Imam Abu Ishaq al-Shatibi. Al-Shatib1 dikenal sebagai ulama usil al-figh yang
merumuskan konsep maqasid al-syari‘ah secara sistematis dan komprehensif (Idris et al., 2023). Melalui
gagasannya, Al-Shatibl menekankan bahwa seluruh ajaran syariat Islam memiliki tujuan utama, yaitu
mewujudkan kemaslahatan bagi manusia (Kusnhan et al., 2022). Pendekatan ini menjadikan
pemikirannya tidak hanya relevan dalam ranah hukum Islam, tetapi juga memiliki implikasi yang luas
dalam bidang pendidikan Islam.

Dalam perspektif Al-Shatibi, pendidikan Islam tidak hanya diarahkan pada penguasaan
pengetahuan keagamaan secara normatif, tetapi juga pada pengembangan potensi akal, pembentukan
karakter moral, serta penumbuhan kesadaran sosial peserta didik (Bibi et al., 2025). Pendidikan
dipandang sebagai sarana untuk menjaga dan mengembangkan prinsip-prinsip dasar kehidupan
manusia, seperti pemeliharaan agama, akal, jiwa, keturunan, dan harta (Parid et al., 2025). Oleh karena
itu, pendidikan Islam menurut Al-Shatibi bersifat holistik, integratif, dan berorientasi pada
keseimbangan antara aspek intelektual, spiritual, dan moral.

Seiring dengan perkembangan zaman, tantangan pendidikan Islam menjadi semakin kompleks,
terutama dalam menghadapi globalisasi, perubahan budaya, dan kemajuan teknologi. Dalam konteks
tersebut, pemikiran Al-Shatibi yang menekankan pendekatan rasional, kontekstual, dan berbasis
kemaslahatan menjadi relevan untuk dijadikan landasan dalam pengembangan pendidikan Islam di era
modern. Pemikirannya berpotensi memberikan kontribusi positif dalam merumuskan tujuan, metode,
dan orientasi pendidikan Islam yang lebih adaptif terhadap tuntutan zaman, tanpa kehilangan akar nilai-
nilai syariat (Sanusi, 2025).

Berdasarkan latar belakang tersebut, kajian terhadap pemikiran Imam Al-Shatibi tentang
pendidikan Islam perlu dilakukan secara mendalam. Penelitian ini berupaya mengkaji relevansi
pemikiran Al-Shatibi dalam perspektif filsafat pendidikan Islam serta kontribusinya dalam merumuskan
paradigma pendidikan Islam yang berorientasi pada kemaslahatan dan pembentukan manusia seutuhnya.

2. METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library
research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada pengkajian pemikiran Imam Aba
Ishaq al-Shatibi tentang pendidikan Islam yang bersumber dari teks-teks klasik dan kajian akademik
kontemporer (Mahira et al., 2026). Penelitian kepustakaan memungkinkan peneliti untuk menelaah
secara mendalam gagasan, konsep, dan argumentasi Al-Shatibi, khususnya yang berkaitan dengan
konsep magqasid al-syari‘ah dan relevansinya terhadap pendidikan Islam.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder (Sugiyono,
2017). Sumber primer meliputi karya-karya Imam Al-Shatibi, terutama al-Muwafaqat fi Usil al-
Syari‘ah, yang memuat pemikiran dasar beliau tentang maqasid dan kemaslahatan. Sementara itu,
sumber sekunder mencakup buku, artikel jurnal ilmiah, dan karya akademik lainnya yang membahas
pemikiran Al-Shatibi, filsafat pendidikan Islam, serta kajian magdasid al-syari‘ah. Pemilihan sumber
dilakukan secara selektif dengan mempertimbangkan relevansi, otoritas ilmiah, dan keterbaruan kajian.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran, pembacaan kritis, dan pencatatan
sistematis terhadap sumber-sumber yang relevan. Data yang terkumpul kemudian dianalisis
menggunakan metode analisis deskriptif-interpretatif (Sugiyono, 2013). Analisis deskriptif digunakan
untuk memaparkan konsep dan gagasan Al-Shatibi tentang pendidikan Islam secara sistematis,
sedangkan analisis interpretatif bertujuan untuk memahami makna dan implikasi pemikiran tersebut
dalam konteks pendidikan Islam kontemporer.

Untuk memperkuat validitas analisis, penelitian ini menggunakan pendekatan filosofis dengan
menelaah dimensi epistemologis, tujuan pendidikan, dan nilai-nilai aksiologis yang terkandung dalam
pemikiran Al-Shatibi. Hasil analisis kemudian disintesiskan untuk merumuskan relevansi dan kontribusi
pemikiran Al-Shatibi terhadap pengembangan paradigma pendidikan Islam di era modern. Dengan
metode ini, penelitian diharapkan mampu memberikan gambaran yang komprehensif dan argumentatif
mengenai pemikiran Al-Shatibi serta implikasinya dalam bidang pendidikan Islam.



Al-limiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1767-1773 1769

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
PEMIKIRAN IMAM AL-SHATIBI TENTANG PENDIDIKAN ISLAM

a.

Pendidikan sebagai Sarana Kemaslahatan

Dalam perspektif Imam Al-Shatibi, pendidikan dipahami sebagai sarana strategis untuk
merealisasikan kemaslahatan (fahqig al-maslahah) bagi kehidupan manusia (Amin, 2025).
Pendidikan tidak sekadar berfungsi sebagai media transfer pengetahuan, tetapi sebagai proses
pembinaan yang diarahkan untuk menjaga dan mengembangkan nilai-nilai fundamental yang
menjadi tujuan utama syariat Islam (Nurdianto & Ritonga, 2021). Dengan demikian, pendidikan
menempati posisi penting dalam upaya mewujudkan kesejahteraan individu dan sosial, serta
membentuk manusia yang mampu menjalankan peran moral dan sosialnya secara bertanggung
jawab.

Al-Shatibl menegaskan bahwa seluruh ajaran syariat Islam memiliki tujuan yang jelas,
yaitu menjaga agama, akal, jiwa, keturunan, dan harta. Tujuan-tujuan tersebut menjadi landasan
normatif bagi seluruh aktivitas manusia, termasuk pendidikan (Ni’ami & Bustamin, 2021). Oleh
karena itu, pendidikan Islam menurut Al-Shatibi harus dirancang dan dilaksanakan sejalan dengan
tujuan syariat, sehingga setiap proses pembelajaran tidak terlepas dari orientasi nilai dan
kemaslahatan. Pendidikan yang tidak berorientasi pada maqasid berpotensi kehilangan arah dan
hanya menghasilkan individu yang unggul secara teknis, tetapi lemah dalam tanggung jawab moral
dan sosial (Nabila, Yasin, et al., 2025).

Berdasarkan kerangka pemikiran tersebut, Al-Shatibl memandang bahwa pendidikan tidak
bersifat netral nilai. Setiap aktivitas pendidikan selalu mengandung dimensi etis dan normatif yang
memengaruhi cara berpikir, bersikap, dan bertindak peserta didik. Oleh karena itu, pendidikan
Islam harus secara sadar menanamkan nilai-nilai syariat dan kemaslahatan sebagai fondasi utama
pembentukan karakter (Maulidiyah & Mubarok, 2025). Dengan menjadikan kemaslahatan sebagai
orientasi utama, pendidikan Islam diharapkan mampu melahirkan individu yang tidak hanya cerdas
secara intelektual, tetapi juga memiliki kepekaan moral dan komitmen terhadap kesejahteraan
masyarakat.

Integrasi Wahyu dan Akal dalam Pendidikan

Pemikiran pendidikan Imam Al-Shatibi bertumpu pada integrasi antara wahyu dan akal
sebagai dua sumber utama pengetahuan yang saling melengkapi (Syauky & Walidin, 2025).
Menurut Al-Shatibi, ilmu naqgli yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah merupakan fondasi
normatif dalam pendidikan Islam, sementara ilmu ‘aq/i berfungsi sebagai instrumen rasional untuk
memahami, mengembangkan, dan mengontekstualisasikan ajaran wahyu (Mahsun, 2015). Relasi
keduanya bersifat integratif, bukan dikotomis, sehingga pendidikan Islam tidak boleh memisahkan
antara dimensi religius dan rasional dalam proses pembelajaran.

Dalam kerangka tersebut, Al-Shatibi secara tegas menolak praktik faqlid buta dalam
pendidikan, yaitu sikap menerima pengetahuan tanpa pemahaman dan penalaran kritis. la menilai
bahwa pendidikan yang hanya menekankan hafalan dan kepatuhan formal terhadap otoritas
keilmuan berpotensi melahirkan stagnasi intelektual dan melemahkan fungsi akal (Ihsan, 2025).
Oleh karena itu, pendidikan Islam harus mendorong peserta didik untuk memahami alasan, tujuan,
dan hikmah di balik ajaran syariat, sehingga pengetahuan yang diperoleh bersifat substantif dan
aplikatif.

Melalui pendekatan tersebut, AIl-Shatibi mengarahkan pendidikan Islam pada
pembentukan nalar rasional yang tetap berada dalam bingkai syariat. Pendidikan rasional tidak
dimaknai sebagai kebebasan tanpa batas, melainkan sebagai proses penggunaan akal secara
bertanggung jawab untuk mencapai tujuan-tujuan syariat (Rosyid, 2019). Dengan demikian,
integrasi wahyu dan akal dalam pendidikan menurut Al-Shatibi melahirkan model pendidikan yang
kritis, kontekstual, dan berorientasi pada kemaslahatan, sekaligus tetap berakar kuat pada nilai-nilai
Islam.

Pendidikan sebagai Pembinaan Akhlak dan Karakter

Dalam pemikiran Imam Al-Shatibi, pendidikan memiliki peran utama sebagai Sarana
pembinaan akhlak dan pembentukan karakter melalui proses tahdzib al-nafs (Salam et al., 2023).
Pendidikan tidak dipandang semata sebagai upaya peningkatan kemampuan intelektual, tetapi
sebagai proses internalisasi nilai-nilai moral dan spiritual yang membentuk kepribadian peserta



Al-limiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1767-1773 1770

didik (Kamilah & Jaidi, 2025). Dengan demikian, pendidikan Islam menurut Al-Shatibi diarahkan
untuk melahirkan manusia yang tidak hanya cerdas secara rasional, tetapi juga memiliki akhlak
mulia dan integritas moral yang kuat.

Al-Shatib1 menekankan pentingnya pembiasaan nilai dan keteladanan dalam proses
pendidikan (Mashdugi, 2024). Nilai-nilai moral tidak cukup diajarkan secara teoritis, melainkan
harus ditanamkan melalui praktik berkelanjutan dan contoh nyata dalam kehidupan sehari-hari.
Keteladanan pendidik menjadi faktor kunci dalam membentuk karakter peserta didik, karena
perilaku dan sikap pendidik memiliki pengaruh langsung terhadap internalisasi nilai (Ibtihajuddin
et al., 2025). Oleh karena itu, pendidikan Islam harus dirancang sebagai proses yang konsisten
antara ajaran, sikap, dan tindakan.

Berdasarkan kerangka tersebut, Al-Shatibi memandang bahwa pendidikan moral
merupakan inti dari pendidikan Islam, bukan sekadar pelengkap atau tambahan kurikulum.
Pendidikan yang mengabaikan dimensi akhlak berpotensi melahirkan individu yang unggul secara
intelektual, tetapi lemah dalam tanggung jawab etis dan sosial (Kusnhan et al., 2022). Dengan
menjadikan pembinaan akhlak sebagai pusat pendidikan, pemikiran Al-Shatibi menawarkan model
pendidikan Islam yang holistik, berorientasi pada pembentukan karakter, dan mampu mewujudkan
kemaslahatan dalam kehidupan individu maupun masyarakat.

d. Pendidikan Bertahap dan Kontekstual

Imam Al-Shatibi menekankan bahwa proses pendidikan harus dilaksanakan secara
bertahap (tadarruj) dan tidak bersifat instan. Prinsip tadarruj dipahami sebagai pendekatan
pendidikan yang memperhatikan perkembangan kemampuan intelektual, spiritual, dan psikologis
peserta didik (Sanusi, 2025). Menurut Al-Shatibi, penanaman nilai dan pengetahuan yang
dilakukan secara bertahap akan lebih efektif dalam membentuk pemahaman yang mendalam dan
sikap yang konsisten, dibandingkan dengan pendekatan yang bersifat memaksa atau serba cepat
tanpa mempertimbangkan kesiapan peserta didik (Nabila, Setiyadi, et al., 2025).

Sejalan dengan prinsip tersebut, Al-Shatibi menegaskan pentingnya penyesuaian metode
pendidikan dengan kapasitas dan kondisi peserta didik (Dewi & Yusuf, 2020). Metode
pembelajaran tidak dapat diseragamkan, melainkan harus disesuaikan dengan tingkat pemahaman,
latar belakang, serta konteks sosial peserta didik. Pendidikan yang mengabaikan perbedaan
kemampuan berpotensi menimbulkan kesenjangan pemahaman dan menghambat tujuan
pendidikan itu sendiri (Parid et al., 2025). Oleh karena itu, fleksibilitas metode menjadi salah satu
karakter penting dalam pendidikan Islam menurut Al-Shatibi.

Selain itu, pendidikan dalam pandangan Al-Shatibi harus berbasis pada realitas sosial yang
dihadapi masyarakat. Pendidikan tidak boleh terlepas dari konteks kehidupan nyata, karena tujuan
akhir pendidikan adalah membentuk individu yang mampu berperan aktif dan memberikan manfaat
bagi lingkungannya (Ibtihajuddin et al., 2025). Dengan memperhatikan realitas sosial, pendidikan
Islam menjadi lebih kontekstual, responsif terhadap perubahan zaman, dan tetap berorientasi pada
nilai-nilai syariat. Prinsip ini menjadikan pendidikan menurut Al-Shatibi bersifat dinamis, adaptif,
dan relevan dengan kebutuhan masyarakat sepanjang masa.

RELEVANSI PEMIKIRAN AL-SHATIBI TERHADAP PENDIDIKAN ISLAM
KONTEMPORER

Pemikiran Imam Al-Shatibi menempatkan kemaslahatan sosial sebagai orientasi utama
pendidikan Islam. Pendidikan tidak hanya diarahkan untuk kepentingan individu, tetapi juga untuk
membentuk kesadaran sosial peserta didik agar mampu berkontribusi bagi kesejahteraan masyarakat.
Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, pendekatan ini relevan untuk mengatasi problem
individualisme dan krisis kepedulian sosial (Bibi et al., 2025). Pendidikan yang berorientasi pada
kemaslahatan mendorong lahirnya generasi yang memiliki tanggung jawab moral, kepekaan sosial, dan
komitmen terhadap keadilan.

Al-Shatibl menegaskan pentingnya integrasi antara wahyu dan akal, yang dalam konteks
pendidikan modern dapat dipahami sebagai integrasi antara ilmu agama dan ilmu pengetahuan modern.
Pendidikan Islam tidak boleh terjebak dalam dikotomi ilmu, tetapi harus membuka ruang dialog antara
sains, teknologi, dan nilai-nilai keislaman (Mabhira et al., 2026). Pemikiran ini relevan dalam menjawab
tantangan globalisasi dan perkembangan ilmu pengetahuan, sehingga pendidikan Islam mampu
melahirkan peserta didik yang kompeten secara intelektual tanpa kehilangan identitas religiusnya.



Al-limiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1767-1773 1771

Pemikiran Al-Shatibi menempatkan pembinaan akhlak dan karakter sebagai inti dari pendidikan
Islam. Dalam konteks pendidikan kontemporer yang menghadapi krisis moral dan degradasi nilai,
pendekatan ini memiliki relevansi yang kuat (Mahsun, 2015). Pendidikan karakter berbasis nilai-nilai
magqasid tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga afektif dan perilaku. Dengan demikian,
pendidikan Islam mampu membentuk pribadi yang berintegritas, jujur, dan bertanggung jawab dalam
kehidupan sosial (Parid et al., 2025).

Al-Shatibt menolak praktik taqlid buta dan mendorong penggunaan akal secara optimal dalam
memahami ajaran Islam. Prinsip ini relevan dengan kebutuhan pendidikan Islam kontemporer yang
menuntut pengembangan kemampuan berpikir kritis (Amin, 2025). Pendidikan Islam tidak boleh hanya
mengandalkan hafalan, tetapi harus mendorong peserta didik untuk berpikir analitis, reflektif, dan
kontekstual, namun tetap berada dalam bingkai nilai-nilai syariat. Pendekatan ini penting agar
pendidikan Islam mampu melahirkan generasi yang adaptif dan solutif dalam menghadapi persoalan
zaman.

Pemikiran Al-Shatibl menegaskan bahwa pendidikan Islam harus menciptakan keseimbangan
antara kepentingan duniawi dan ukhrawi. Pendidikan tidak hanya bertujuan mempersiapkan peserta
didik untuk kehidupan profesional dan sosial, tetapi juga membentuk kesadaran spiritual dan orientasi
akhirat (Nurdianto, 2020). Dalam konteks modern yang cenderung materialistik, pendekatan ini menjadi
sangat relevan untuk menjaga keseimbangan hidup dan memberikan makna transendental dalam proses
pendidikan.

Dengan pendekatan magasid yang fleksibel dan kontekstual, pemikiran Al-Shatibi memberikan
dasar bagi pengembangan pendidikan Islam yang adaptif terhadap perubahan zaman. Pendidikan Islam
dituntut untuk mampu merespons perkembangan teknologi, dinamika sosial, dan tantangan global tanpa
meninggalkan nilai-nilai dasar syariat. Relevansi pemikiran Al-Shatibi terletak pada kemampuannya
menjadikan pendidikan Islam sebagai sistem yang dinamis, kontekstual, dan tetap berorientasi pada
kemaslahatan umat.

IMPLIKASI PEMIKIRAN AL-SHATIBI BAGI PENGEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM

Pemikiran Imam Al-Shatibi tentang pendidikan memberikan implikasi yang signifikan bagi
pengembangan pendidikan Islam, baik pada tataran konseptual maupun praktis. Dalam aspek
kurikulum, pendekatan magasid al-syari‘ah menuntut penyusunan kurikulum pendidikan Islam yang
tidak hanya berorientasi pada penguasaan materi, tetapi juga pada pencapaian kemaslahatan
(Maulidiyah & Mubarok, 2025). Kurikulum perlu dirancang secara integratif dengan menyeimbangkan
pengembangan aspek spiritual, intelektual, moral, dan sosial peserta didik, sehingga pendidikan Islam
mampu membentuk manusia seutuhnya sesuai dengan tujuan syariat.

Dari sisi metode pembelajaran, pemikiran Al-Shatibi menekankan pentingnya pendekatan yang
bertahap, kontekstual, dan berbasis pemahaman. Metode pembelajaran tidak hanya mengandalkan
hafalan dan transmisi pengetahuan secara satu arah, tetapi mendorong dialog, penalaran kritis, serta
pembiasaan nilai dalam kehidupan nyata (Zaid & Mahmudi, 2021). Pendekatan ini relevan untuk
menciptakan proses pembelajaran yang aktif, reflektif, dan mampu menginternalisasikan nilai-nilai
Islam secara substantif.

Implikasi lainnya terlihat pada peran guru dalam pendidikan Islam. Dalam perspektif Al-
Shatibi, guru tidak hanya berfungsi sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai pendidik moral dan
teladan nilai. Guru memiliki tanggung jawab untuk membimbing peserta didik dalam mengembangkan
akal, membentuk akhlak, dan menanamkan kesadaran sosial (Amira et al., 2024). Oleh karena itu,
kompetensi guru dalam pendidikan Islam tidak hanya diukur dari penguasaan keilmuan, tetapi juga dari
integritas moral dan kemampuan menjadi model keteladanan.

Adapun dalam aspek tujuan pendidikan, pemikiran Al-Shatibl mengarahkan pendidikan Islam
pada pencapaian kemaslahatan dan keberlanjutan peradaban. Tujuan pendidikan tidak semata-mata
menghasilkan individu yang cerdas secara akademik, tetapi juga manusia yang berakhlak mulia, berpikir
kritis, dan memiliki tanggung jawab sosial. Dengan demikian, implikasi pemikiran Al-Shatibi
memberikan landasan filosofis yang kuat bagi pengembangan pendidikan Islam yang holistik,
kontekstual, dan relevan dengan tantangan zaman.



Al-limiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1767-1773 1772

4. KESIMPULAN

Pemikiran Imam Al-Shatibl memberikan kontribusi yang signifikan terhadap pengembangan
pendidikan Islam melalui pendekatan maqasid al-syari‘ah yang berorientasi pada kemaslahatan. Dalam
pandangan Al-Shatibi, pendidikan tidak dipahami sekadar sebagai proses transfer pengetahuan,
melainkan sebagai sarana strategis untuk membentuk manusia seutuhnya yang mampu
menyeimbangkan dimensi spiritual, intelektual, moral, dan sosial. Pendidikan diarahkan untuk
merealisasikan tujuan-tujuan syariat, khususnya dalam menjaga agama, akal, jiwa, keturunan, dan harta
sebagai fondasi keberlangsungan kehidupan manusia.

Secara epistemologis, Al-Shatibl menegaskan pentingnya integrasi antara wahyu dan akal dalam
pendidikan Islam. Pendidikan harus mendorong penggunaan nalar kritis tanpa melepaskan diri dari nilai-
nilai syariat, sehingga terhindar dari sikap taqlid buta maupun rasionalisme yang bebas nilai. Pendekatan
ini melahirkan model pendidikan yang rasional, kontekstual, dan tetap berakar pada ajaran Islam, serta
mampu menjawab tantangan perubahan sosial dan perkembangan ilmu pengetahuan.

Dalam konteks kontemporer, pemikiran Al-Shatibi memiliki relevansi yang kuat bagi
pengembangan pendidikan Islam yang holistik dan adaptif. Orientasi pendidikan berbasis kemaslahatan,
penguatan pendidikan karakter, keseimbangan antara kepentingan duniawi dan ukhrawi, serta adaptasi
terhadap dinamika zaman menjadi prinsip-prinsip penting dalam membangun sistem pendidikan Islam
masa kini. Dengan demikian, pemikiran Al-Shatibi dapat dijadikan landasan filosofis dalam
merumuskan pendidikan Islam yang tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berkontribusi
nyata dalam membangun peradaban yang berkeadilan dan bermartabat.

5. REFERENCES

Amin, Z. Al. (2025). The Method of Determining Magasid Al-Shariah According to Al-Imam Al-Shatibi
and Al-Imam Al-Tahir Ibn ’Ashur. IJTIHAD: Jurnal Hukum Dan Ekonomi Islam, 19(01), 1-20.
https://doi.org/10.21111/ijtihad.v19i1.14528

Amira, M., Nabila, K., & Yasin, A. (2024). The Effectiveness of Wordwall Media in Enhancing Arabic
Vocabulary Learning Among Fifth-Grade Students at MI Nurussalam Mantingan Ngawi. Insyirah:
Jurnal IImu Bahasa Arabdan Studi Islam, 7(2), 232-251.
https://doi.org/10.26555/insyirah.v7i2.11257

Bibi, T., Ahmad, A., & Magsood, F. (2025). A comparative study of the theories of Imam al-Shatibi and
Imam Izz al-Din ibn al- Salam on the objectives of Shariah Magasid al-Shariah. Al-Hayat Research
Journal, 2(2), 327-338.

Dewi, M., & Yusuf, M. (2020). Implementasi Prinsip-Prinsip Muamalah Dalam Aktivitas Ekonomi
Halal. Hukum Ekonomi Syariah, 3(1), 131-144.

Ibtihajuddin, M., Fattaah, A., Nucholis, M., Asvi, Z., & Shohi, A. (2025). The Epistemology of Ijtihad
Irsyadi in Fatwas: A Deconstruction of TakhrTj Ma z habi through Case Studies of the Lirboyo
Fatwa Council. Al-Hakim: Jurnal Ilmiah Mahasiswa, Studi Syariah, Hukum Dan Filantropi, 7(2),
135-158.

Idris, M., Mamonto, M. F., Mokodenseho, S., & Mohammad, W. (2023). The Role of Islamic Education
in the Formation of the Nation’s Character. West Science Islamic Studies, 1(1), 27-33.

lhsan, M. H. (2025). Konstruksi Hakikat Hukum Islam dalam Perspektif Filsafat Hukum: Integrasi
Dimensi Transendental, Moral, dan Sosial. Mitsagan Ghalizan, 5(1), 15-27.

Kamilah, N., & Jaidi, M. (2025). Filsafat Hukum Islam Sebagai Landasan Epistemologis Studi Hukum
Holistik. I'tigadiah: Jurnal Hukum Dan Ilmu-1lmu Kesyariahan, 2(3), 209-226.

Kusnan, Osman, M. D. H. bin, & Khalilurrahman. (2022). Magashid Al Shariah in Economic
Development: Theoretical Review of Muhammad Umer Chapra’s Thoughts. Millah: Jurnal Studi
Agama, 21(2), 583-612. https://doi.org/10.20885/millah.vol21.iss2.art10

Mahira, P. N., L, A. D. S., & Al-Musyarraf, M. S. (2026). The Challenges of Implementing Islamic
Educational Philosophy in Forming National Character. IJGAM: Interdisciplinary Journal of



Al-limiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1767-1773 1773

Global and Multidisciplinary, 2(1), 297-308.

Mahsun, M. (2015). Rekonstruksi Pemikiran Hukum Islam Melalui Integrasi Metode Klasik dengan
Metode Saintifik Modern. Al-Ahkam, 1(25), 1-18.

Mashdugi, M. A. (2024). The Integration-Interconnection Paradigm in Islamic Law: Al-Syatibi’s
Thought in Al-Muwafagat. Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 12(2), 205-221.

Maulidiyah, 1. M., & Mubarok, A. S. (2025). Pengembangan hermeneutika hukum al-Shatibi dalam
konteks tafsir tematik al-Qur’an: Analisis kritis terhadap karya Mohamed El-Tahir EI-Mesawi. Al-
Mugaranah: Jurnal Perbandingan Mazhab Dan Hukum, 3(2), 49-56.

Nabila, K., Setiyadi, A. C., & Humayra, A. (2025). The Impact of Task-Based Learning on the
Development of  Arabic  Verbal Communication. Lisanan  Arabiya, 09(01).
https://doi.org/10.32699/liar.v9vil.9157

Nabila, K., Yasin, A., & Setiyadi, A. C. (2025). Development of a Scrabble Board Game Based on
Experiential Learning for Enhancing Arabic Vocabulary Acquisition. LISANIA: Journal of Arabic
Education and Literature, 9(2), 477-495.

Ni’ami, M. F., & Bustamin, B. (2021). Maqasid Al-Syar’ Ah Dalam Tinjauan Pemikiran Ibnu ‘Asyiir
Dan Jasser Auda. JURIS (Jurnal limiah Syariah), 20(1), 91-102.

Nurdianto, T. (2020). Kompetensi Dasar Pembelajaran Bahasa Arab. In Yogyakarta: Zahir Publishing.

Nurdianto, T., & Ritonga, M. (2021). Renewal Of Arabic Grammar (Nahwu) By Al-Shatibi In Al
Magashid Al Syafiyah. ljaz Arabi: Journal of Arabic Learning, 4(2), 485-500.
https://doi.org/10.18860/ijazarabi.v4i2.9861

Parid, Mahendra, S., & Milla, N. (2025). An Analysis of The Perspectives of Aristotle And Imam Al
Shatibi on Legal Justice. Jurnal of Transcendental, 6(2), 132—-149.

Rosyid, M. (2019). Membincang Kembali Hubungan Syariah Dan Filsafat. ISTIGHNA: Jurnal
Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 2(1), 114-141.

Salam, M. Y., Taman, M., & Mudinillah, A. (2023). Using Artificial Intelligence for Education in the
Education 5 . 0 Era to Improve Reading Skills Arabiyat. 10(2), 149-162.

Sanusi, T. O. (2025). Magasid Al-Shariah as an Evaluative Framework for the Digitalisation of Islamic
Education (Contemporary Hermeneutic Approach Study). Permata: Jurnal Pendidkan Agama
Islam, 6(1), 49-63.

Sugiyono. (2013). Metode penelitian pendidikan pendekatan kuantitatif, kualitatif dan R&D. Alfabeta.
Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Pendidikan (Issue April 2023). ALFABETA.

Syauky, A., & Walidin, W. (2025). Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab
Nihayah al-Matlab. NIHAYAH: Journal of Islamic Studies, 1(1), 1-18.

Zaid, A. H., & Mahmudi, I. (2021). Teaching Materials Development for Imla’ Lesson to Enhance
Student’s Writting Skills. Arabiyat: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Dan Kebahasaaraban, 8(1),
46-509.



