
Al-Ilmiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1767-1773  1767 
 

 

 

Imam Al-Shāṭibī’s Thought on Islamic Education and Its Relevance in The 

Contemporary Era 

Frendy Sasongko1*, Farid Ismail2,  Arif Fathul Uluma3, Sumarno4   

1,2,3,4 Magister Pendidikan Agama Islam, Institut Ahmad Dahla, Probolinggo, Indonesia 

* Sasongkoalkholifah@gmail.com
1
, faridismail030499@gmail.com

2
, *arifstore945@gmail.com

3
, 

*gusmarno1912@gmail.com
4 

 
 

 
A B S T R A K 

Penelitian ini mengeksplorasi pandangan Imam Al-Syathibi tentang pendidikan 

Islam dan kaitannya dengan pendidikan modern.  Al-Syāṭibī, seorang ulama 

ushul fiqh terkenal, dikenal karena artikulasi metodisnya tentang maqāṣid al-

syarī‘ah, yang mengutamakan kesejahteraan umum (maṣlaḥah) sebagai tujuan 

utama Islam  Studi ini menggunakan teknik penelitian kepustakaan untuk 

menganalisis karya-karya utama Al-Shāṭibī dan materi sekunder yang relevan 

menggunakan metodologi kualitatif.  Untuk memahami gagasannya tentang 

tujuan, metode, dan arah pendidikan Islam, digunakan metodologi deskriptif-

analitis dan filosofis.  Menurut Al-Shāṭibī, pendidikan membantu mewujudkan 

maṣlaḥah, menggabungkan wahyu dan akal, menumbuhkan karakter moral, dan 

memanfaatkan proses pembelajaran yang progresif dan kontekstual.  

Pendidikan Islam bertujuan untuk melestarikan lima tujuan pokok maqāṣid al-

syarī‘ah: agama, akal, jiwa, keturunan, dan harta, guna memastikan 

keberlanjutan peradaban.  Gagasan Al-Syatibi masih bermanfaat bagi 

pendidikan Islam saat ini, terutama dalam pendidikan karakter, menggabungkan 

ilmu agama dan modern, serta menumbuhkan pemikiran kritis dalam idealisme 

Islam.  Dia memberikan kerangka intelektual yang kuat untuk pendidikan Islam 

yang komprehensif, fleksibel, dan berorientasi pada nilai. 

 
A B S T R A C T 

This research explores Imam Al-Shāṭibī's views on Islamic education and its 

relation to modern education. Al-Shāṭibī, a famous uṣūl al-fiqh scholar, is noted for his methodical articulation of 

maqāṣid al-syarī‘ah, which prioritizes public welfare (maṣlaḥah) as the main goal of Islamic This study uses 

library research techniques to analyze Al-Shāṭibī's key works and pertinent secondary material using a qualitative 

methodology. To understand his ideas on Islamic education's goals, methods, and direction, descriptive-analytical 

and philosophical methodologies are used. According to Al-Shāṭibī, education helps actualize maṣlaḥah, combine 

revelation and reason, nurture moral character, and utilize progressive and contextual learning processes. Islamic 

education aims to preserve the five essential purposes of maqāṣid al-syarī‘ah: religion, intellect, life, lineage, and 

property, ensuring civilizational sustainability. Al-Shāṭibī's ideas are still useful for current Islamic education, 

notably in character education, merging religious and modern sciences, and fostering critical thinking within 

Islamic ideals. He provides a solid intellectual framework for comprehensive, flexible, and value-oriented Islamic 

education. 

 

1. PENDAHULUAN 

 Pendidikan Islam merupakan aspek yang sangat penting dalam kehidupan umat Muslim karena 

tidak hanya berfungsi sebagai sarana transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai proses pembentukan 

akhlak, karakter, dan kesadaran spiritual berdasarkan ajaran Islam.  Dalam era modern yang ditandai 

oleh pesatnya perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan perubahan sosial, pendidikan Islam 

menghadapi berbagai tantangan, baik dalam aspek orientasi, metode, maupun relevansinya terhadap 

kebutuhan zaman (Mahira et al., 2026). Oleh karena itu, pemikiran para ulama dan cendekiawan Muslim 

klasik menjadi penting untuk dikaji kembali sebagai landasan konseptual dalam pengembangan 

pendidikan Islam yang kontekstual dan berorientasi pada kemaslahatan. 

A R T I C L E   I N F O 
 
Article history: 
Received 1 Januari 2026 
Revised 15 Januari 2026 

Accepted 25 Januari 2026 

Available online 28 Januari 2026 

 
Kata Kunci: 
Al-Shāṭibī, Pendidikan Islam, 

Maqāṣid al-Syarī‘ah, Filsafat 

Pendidikan Islam 
 
Keywords: 
Al-Shāṭibī, Islamic Education, 

Maqāṣid Al-Sharī‘Ah, Philosophy 

of Islamic Education 
This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by Al-Afif 
 

mailto:Sasongkoalkholifah@gmail.com1
mailto:faridismail030499@gmail.com2
mailto:*arifstore945@gmail.com3
mailto:*gusmarno1912@gmail.com4


Al-Ilmiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1767-1773  1768 

 

Salah satu tokoh penting dalam khazanah pemikiran Islam yang memberikan kontribusi besar 

dalam bidang ini adalah Imam Abū Isḥāq al-Shāṭibī. Al-Shāṭibī dikenal sebagai ulama uṣūl al-fiqh yang 

merumuskan konsep maqāṣid al-syarī‘ah secara sistematis dan komprehensif (Idris et al., 2023).  Melalui 

gagasannya, Al-Shāṭibī menekankan bahwa seluruh ajaran syariat Islam memiliki tujuan utama, yaitu 

mewujudkan kemaslahatan bagi manusia (Kusnan et al., 2022). Pendekatan ini menjadikan 

pemikirannya tidak hanya relevan dalam ranah hukum Islam, tetapi juga memiliki implikasi yang luas 

dalam bidang pendidikan Islam.  

Dalam perspektif Al-Shāṭibī, pendidikan Islam tidak hanya diarahkan pada penguasaan 

pengetahuan keagamaan secara normatif, tetapi juga pada pengembangan potensi akal, pembentukan 

karakter moral, serta penumbuhan kesadaran sosial peserta didik (Bibi et al., 2025).  Pendidikan 

dipandang sebagai sarana untuk menjaga dan mengembangkan prinsip-prinsip dasar kehidupan 

manusia, seperti pemeliharaan agama, akal, jiwa, keturunan, dan harta (Parid et al., 2025). Oleh karena 

itu, pendidikan Islam menurut Al-Shāṭibī bersifat holistik, integratif, dan berorientasi pada 

keseimbangan antara aspek intelektual, spiritual, dan moral.  

Seiring dengan perkembangan zaman, tantangan pendidikan Islam menjadi semakin kompleks, 

terutama dalam menghadapi globalisasi, perubahan budaya, dan kemajuan teknologi.  Dalam konteks 

tersebut, pemikiran Al-Shāṭibī yang menekankan pendekatan rasional, kontekstual, dan berbasis 

kemaslahatan menjadi relevan untuk dijadikan landasan dalam pengembangan pendidikan Islam di era 

modern.  Pemikirannya berpotensi memberikan kontribusi positif dalam merumuskan tujuan, metode, 

dan orientasi pendidikan Islam yang lebih adaptif terhadap tuntutan zaman, tanpa kehilangan akar nilai-

nilai syariat (Sanusi, 2025). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, kajian terhadap pemikiran Imam Al-Shāṭibī tentang 

pendidikan Islam perlu dilakukan secara mendalam. Penelitian ini berupaya mengkaji relevansi 

pemikiran Al-Shāṭibī dalam perspektif filsafat pendidikan Islam serta kontribusinya dalam merumuskan 

paradigma pendidikan Islam yang berorientasi pada kemaslahatan dan pembentukan manusia seutuhnya.  

 

2. METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library 

research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada pengkajian pemikiran Imam Abū 

Isḥāq al-Shāṭibī tentang pendidikan Islam yang bersumber dari teks-teks klasik dan kajian akademik 

kontemporer (Mahira et al., 2026). Penelitian kepustakaan memungkinkan peneliti untuk menelaah 

secara mendalam gagasan, konsep, dan argumentasi Al-Shāṭibī, khususnya yang berkaitan dengan 

konsep maqāṣid al-syarī‘ah dan relevansinya terhadap pendidikan Islam.  

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder (Sugiyono, 

2017). Sumber primer meliputi karya-karya Imam Al-Shāṭibī, terutama al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-

Syarī‘ah, yang memuat pemikiran dasar beliau tentang maqāṣid dan kemaslahatan. Sementara itu, 

sumber sekunder mencakup buku, artikel jurnal ilmiah, dan karya akademik lainnya yang membahas 

pemikiran Al-Shāṭibī, filsafat pendidikan Islam, serta kajian maqāṣid al-syarī‘ah. Pemilihan sumber 

dilakukan secara selektif dengan mempertimbangkan relevansi, otoritas ilmiah, dan keterbaruan kajian.  

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran, pembacaan kritis, dan pencatatan 

sistematis terhadap sumber-sumber yang relevan. Data yang terkumpul kemudian dianalisis 

menggunakan metode analisis deskriptif-interpretatif (Sugiyono, 2013). Analisis deskriptif digunakan 

untuk memaparkan konsep dan gagasan Al-Shāṭibī tentang pendidikan Islam secara sistematis, 

sedangkan analisis interpretatif bertujuan untuk memahami makna dan implikasi pemikiran tersebut 

dalam konteks pendidikan Islam kontemporer. 

Untuk memperkuat validitas analisis, penelitian ini menggunakan pendekatan filosofis dengan 

menelaah dimensi epistemologis, tujuan pendidikan, dan nilai-nilai aksiologis yang terkandung dalam 

pemikiran Al-Shāṭibī. Hasil analisis kemudian disintesiskan untuk merumuskan relevansi dan kontribusi 

pemikiran Al-Shāṭibī terhadap pengembangan paradigma pendidikan Islam di era modern. Dengan 

metode ini, penelitian diharapkan mampu memberikan gambaran yang komprehensif dan argumentatif 

mengenai pemikiran Al-Shāṭibī serta implikasinya dalam bidang pendidikan Islam. 

 

 

 



Al-Ilmiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1767-1773  1769 
 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

PEMIKIRAN IMAM AL-SHĀṬIBĪ TENTANG PENDIDIKAN ISLAM 

a. Pendidikan sebagai Sarana Kemaslahatan 

Dalam perspektif Imam Al-Shāṭibī, pendidikan dipahami sebagai sarana strategis untuk 

merealisasikan kemaslahatan (tahqīq al-maṣlaḥah) bagi kehidupan manusia (Amin, 2025).  

Pendidikan tidak sekadar berfungsi sebagai media transfer pengetahuan, tetapi sebagai proses 

pembinaan yang diarahkan untuk menjaga dan mengembangkan nilai-nilai fundamental yang 

menjadi tujuan utama syariat Islam (Nurdianto & Ritonga, 2021).  Dengan demikian, pendidikan 

menempati posisi penting dalam upaya mewujudkan kesejahteraan individu dan sosial, serta 

membentuk manusia yang mampu menjalankan peran moral dan sosialnya secara bertanggung 

jawab. 

Al-Shāṭibī menegaskan bahwa seluruh ajaran syariat Islam memiliki tujuan yang jelas, 

yaitu menjaga agama, akal, jiwa, keturunan, dan harta. Tujuan-tujuan tersebut menjadi landasan 

normatif bagi seluruh aktivitas manusia, termasuk pendidikan (Ni’ami & Bustamin, 2021). Oleh 

karena itu, pendidikan Islam menurut Al-Shāṭibī harus dirancang dan dilaksanakan sejalan dengan 

tujuan syariat, sehingga setiap proses pembelajaran tidak terlepas dari orientasi nilai dan 

kemaslahatan.  Pendidikan yang tidak berorientasi pada maqāṣid berpotensi kehilangan arah dan 

hanya menghasilkan individu yang unggul secara teknis, tetapi lemah dalam tanggung jawab moral 

dan sosial (Nabila, Yasin, et al., 2025). 

Berdasarkan kerangka pemikiran tersebut, Al-Shāṭibī memandang bahwa pendidikan tidak 

bersifat netral nilai. Setiap aktivitas pendidikan selalu mengandung dimensi etis dan normatif yang 

memengaruhi cara berpikir, bersikap, dan bertindak peserta didik.  Oleh karena itu, pendidikan 

Islam harus secara sadar menanamkan nilai-nilai syariat dan kemaslahatan sebagai fondasi utama 

pembentukan karakter (Maulidiyah & Mubarok, 2025). Dengan menjadikan kemaslahatan sebagai 

orientasi utama, pendidikan Islam diharapkan mampu melahirkan individu yang tidak hanya cerdas 

secara intelektual, tetapi juga memiliki kepekaan moral dan komitmen terhadap kesejahteraan 

masyarakat. 

b. Integrasi Wahyu dan Akal dalam Pendidikan 

Pemikiran pendidikan Imam Al-Shāṭibī bertumpu pada integrasi antara wahyu dan akal 

sebagai dua sumber utama pengetahuan yang saling melengkapi (Syauky & Walidin, 2025). 

Menurut Al-Shāṭibī, ilmu naqli yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah merupakan fondasi 

normatif dalam pendidikan Islam, sementara ilmu ‘aqli berfungsi sebagai instrumen rasional untuk 

memahami, mengembangkan, dan mengontekstualisasikan ajaran wahyu (Mahsun, 2015).  Relasi 

keduanya bersifat integratif, bukan dikotomis, sehingga pendidikan Islam tidak boleh memisahkan 

antara dimensi religius dan rasional dalam proses pembelajaran. 

Dalam kerangka tersebut, Al-Shāṭibī secara tegas menolak praktik taqlīd buta dalam 

pendidikan, yaitu sikap menerima pengetahuan tanpa pemahaman dan penalaran kritis. Ia menilai 

bahwa pendidikan yang hanya menekankan hafalan dan kepatuhan formal terhadap otoritas 

keilmuan berpotensi melahirkan stagnasi intelektual dan melemahkan fungsi akal (Ihsan, 2025).  

Oleh karena itu, pendidikan Islam harus mendorong peserta didik untuk memahami alasan, tujuan, 

dan hikmah di balik ajaran syariat, sehingga pengetahuan yang diperoleh bersifat substantif dan 

aplikatif.  

Melalui pendekatan tersebut, Al-Shāṭibī mengarahkan pendidikan Islam pada 

pembentukan nalar rasional yang tetap berada dalam bingkai syariat. Pendidikan rasional tidak 

dimaknai sebagai kebebasan tanpa batas, melainkan sebagai proses penggunaan akal secara 

bertanggung jawab untuk mencapai tujuan-tujuan syariat (Rosyid, 2019).  Dengan demikian, 

integrasi wahyu dan akal dalam pendidikan menurut Al-Shāṭibī melahirkan model pendidikan yang 

kritis, kontekstual, dan berorientasi pada kemaslahatan, sekaligus tetap berakar kuat pada nilai-nilai 

Islam. 

c. Pendidikan sebagai Pembinaan Akhlak dan Karakter 

Dalam pemikiran Imam Al-Shāṭibī, pendidikan memiliki peran utama sebagai sarana 

pembinaan akhlak dan pembentukan karakter melalui proses tahdzīb al-nafs (Salam et al., 2023). 

Pendidikan tidak dipandang semata sebagai upaya peningkatan kemampuan intelektual, tetapi 

sebagai proses internalisasi nilai-nilai moral dan spiritual yang membentuk kepribadian peserta 



Al-Ilmiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1767-1773  1770 

 

didik (Kamilah & Jaidi, 2025).  Dengan demikian, pendidikan Islam menurut Al-Shāṭibī diarahkan 

untuk melahirkan manusia yang tidak hanya cerdas secara rasional, tetapi juga memiliki akhlak 

mulia dan integritas moral yang kuat.  

Al-Shāṭibī menekankan pentingnya pembiasaan nilai dan keteladanan dalam proses 

pendidikan (Mashduqi, 2024). Nilai-nilai moral tidak cukup diajarkan secara teoritis, melainkan 

harus ditanamkan melalui praktik berkelanjutan dan contoh nyata dalam kehidupan sehari-hari.  

Keteladanan pendidik menjadi faktor kunci dalam membentuk karakter peserta didik, karena 

perilaku dan sikap pendidik memiliki pengaruh langsung terhadap internalisasi nilai (Ibtihajuddin 

et al., 2025). Oleh karena itu, pendidikan Islam harus dirancang sebagai proses yang konsisten 

antara ajaran, sikap, dan tindakan.  

Berdasarkan kerangka tersebut, Al-Shāṭibī memandang bahwa pendidikan moral 

merupakan inti dari pendidikan Islam, bukan sekadar pelengkap atau tambahan kurikulum. 

Pendidikan yang mengabaikan dimensi akhlak berpotensi melahirkan individu yang unggul secara 

intelektual, tetapi lemah dalam tanggung jawab etis dan sosial (Kusnan et al., 2022). Dengan 

menjadikan pembinaan akhlak sebagai pusat pendidikan, pemikiran Al-Shāṭibī menawarkan model 

pendidikan Islam yang holistik, berorientasi pada pembentukan karakter, dan mampu mewujudkan 

kemaslahatan dalam kehidupan individu maupun masyarakat. 

d. Pendidikan Bertahap dan Kontekstual 

Imam Al-Shāṭibī menekankan bahwa proses pendidikan harus dilaksanakan secara 

bertahap (tadarruj) dan tidak bersifat instan. Prinsip tadarruj dipahami sebagai pendekatan 

pendidikan yang memperhatikan perkembangan kemampuan intelektual, spiritual, dan psikologis 

peserta didik (Sanusi, 2025). Menurut Al-Shāṭibī, penanaman nilai dan pengetahuan yang 

dilakukan secara bertahap akan lebih efektif dalam membentuk pemahaman yang mendalam dan 

sikap yang konsisten, dibandingkan dengan pendekatan yang bersifat memaksa atau serba cepat 

tanpa mempertimbangkan kesiapan peserta didik (Nabila, Setiyadi, et al., 2025). 

Sejalan dengan prinsip tersebut, Al-Shāṭibī menegaskan pentingnya penyesuaian metode 

pendidikan dengan kapasitas dan kondisi peserta didik (Dewi & Yusuf, 2020).  Metode 

pembelajaran tidak dapat diseragamkan, melainkan harus disesuaikan dengan tingkat pemahaman, 

latar belakang, serta konteks sosial peserta didik. Pendidikan yang mengabaikan perbedaan 

kemampuan berpotensi menimbulkan kesenjangan pemahaman dan menghambat tujuan 

pendidikan itu sendiri (Parid et al., 2025). Oleh karena itu, fleksibilitas metode menjadi salah satu 

karakter penting dalam pendidikan Islam menurut Al-Shāṭibī.  

Selain itu, pendidikan dalam pandangan Al-Shāṭibī harus berbasis pada realitas sosial yang 

dihadapi masyarakat. Pendidikan tidak boleh terlepas dari konteks kehidupan nyata, karena tujuan 

akhir pendidikan adalah membentuk individu yang mampu berperan aktif dan memberikan manfaat 

bagi lingkungannya (Ibtihajuddin et al., 2025). Dengan memperhatikan realitas sosial, pendidikan 

Islam menjadi lebih kontekstual, responsif terhadap perubahan zaman, dan tetap berorientasi pada 

nilai-nilai syariat.  Prinsip ini menjadikan pendidikan menurut Al-Shāṭibī bersifat dinamis, adaptif, 

dan relevan dengan kebutuhan masyarakat sepanjang masa. 

 

RELEVANSI PEMIKIRAN AL-SHĀṬIBĪ TERHADAP PENDIDIKAN ISLAM 

KONTEMPORER 

Pemikiran Imam Al-Shāṭibī menempatkan kemaslahatan sosial sebagai orientasi utama 

pendidikan Islam. Pendidikan tidak hanya diarahkan untuk kepentingan individu, tetapi juga untuk 

membentuk kesadaran sosial peserta didik agar mampu berkontribusi bagi kesejahteraan masyarakat. 

Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, pendekatan ini relevan untuk mengatasi problem 

individualisme dan krisis kepedulian sosial (Bibi et al., 2025). Pendidikan yang berorientasi pada 

kemaslahatan mendorong lahirnya generasi yang memiliki tanggung jawab moral, kepekaan sosial, dan 

komitmen terhadap keadilan. 

Al-Shāṭibī menegaskan pentingnya integrasi antara wahyu dan akal, yang dalam konteks 

pendidikan modern dapat dipahami sebagai integrasi antara ilmu agama dan ilmu pengetahuan modern. 

Pendidikan Islam tidak boleh terjebak dalam dikotomi ilmu, tetapi harus membuka ruang dialog antara 

sains, teknologi, dan nilai-nilai keislaman (Mahira et al., 2026). Pemikiran ini relevan dalam menjawab 

tantangan globalisasi dan perkembangan ilmu pengetahuan, sehingga pendidikan Islam mampu 

melahirkan peserta didik yang kompeten secara intelektual tanpa kehilangan identitas religiusnya.  



Al-Ilmiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1767-1773  1771 
 

Pemikiran Al-Shāṭibī menempatkan pembinaan akhlak dan karakter sebagai inti dari pendidikan 

Islam. Dalam konteks pendidikan kontemporer yang menghadapi krisis moral dan degradasi nilai, 

pendekatan ini memiliki relevansi yang kuat (Mahsun, 2015). Pendidikan karakter berbasis nilai-nilai 

maqāṣid tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga afektif dan perilaku.  Dengan demikian, 

pendidikan Islam mampu membentuk pribadi yang berintegritas, jujur, dan bertanggung jawab dalam 

kehidupan sosial (Parid et al., 2025). 

Al-Shāṭibī menolak praktik taqlīd buta dan mendorong penggunaan akal secara optimal dalam 

memahami ajaran Islam. Prinsip ini relevan dengan kebutuhan pendidikan Islam kontemporer yang 

menuntut pengembangan kemampuan berpikir kritis (Amin, 2025). Pendidikan Islam tidak boleh hanya 

mengandalkan hafalan, tetapi harus mendorong peserta didik untuk berpikir analitis, reflektif, dan 

kontekstual, namun tetap berada dalam bingkai nilai-nilai syariat. Pendekatan ini penting agar 

pendidikan Islam mampu melahirkan generasi yang adaptif dan solutif dalam menghadapi persoalan 

zaman.  

Pemikiran Al-Shāṭibī menegaskan bahwa pendidikan Islam harus menciptakan keseimbangan 

antara kepentingan duniawi dan ukhrawi. Pendidikan tidak hanya bertujuan mempersiapkan peserta 

didik untuk kehidupan profesional dan sosial, tetapi juga membentuk kesadaran spiritual dan orientasi 

akhirat (Nurdianto, 2020). Dalam konteks modern yang cenderung materialistik, pendekatan ini menjadi 

sangat relevan untuk menjaga keseimbangan hidup dan memberikan makna transendental dalam proses 

pendidikan. 

Dengan pendekatan maqāṣid yang fleksibel dan kontekstual, pemikiran Al-Shāṭibī memberikan 

dasar bagi pengembangan pendidikan Islam yang adaptif terhadap perubahan zaman. Pendidikan Islam 

dituntut untuk mampu merespons perkembangan teknologi, dinamika sosial, dan tantangan global tanpa 

meninggalkan nilai-nilai dasar syariat.  Relevansi pemikiran Al-Shāṭibī terletak pada kemampuannya 

menjadikan pendidikan Islam sebagai sistem yang dinamis, kontekstual, dan tetap berorientasi pada 

kemaslahatan umat. 

 

IMPLIKASI PEMIKIRAN AL-SHĀṬIBĪ BAGI PENGEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM 

Pemikiran Imam Al-Shāṭibī tentang pendidikan memberikan implikasi yang signifikan bagi 

pengembangan pendidikan Islam, baik pada tataran konseptual maupun praktis. Dalam aspek 

kurikulum, pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah menuntut penyusunan kurikulum pendidikan Islam yang 

tidak hanya berorientasi pada penguasaan materi, tetapi juga pada pencapaian kemaslahatan 

(Maulidiyah & Mubarok, 2025). Kurikulum perlu dirancang secara integratif dengan menyeimbangkan 

pengembangan aspek spiritual, intelektual, moral, dan sosial peserta didik, sehingga pendidikan Islam 

mampu membentuk manusia seutuhnya sesuai dengan tujuan syariat.  

Dari sisi metode pembelajaran, pemikiran Al-Shāṭibī menekankan pentingnya pendekatan yang 

bertahap, kontekstual, dan berbasis pemahaman. Metode pembelajaran tidak hanya mengandalkan 

hafalan dan transmisi pengetahuan secara satu arah, tetapi mendorong dialog, penalaran kritis, serta 

pembiasaan nilai dalam kehidupan nyata (Zaid & Mahmudi, 2021).  Pendekatan ini relevan untuk 

menciptakan proses pembelajaran yang aktif, reflektif, dan mampu menginternalisasikan nilai-nilai 

Islam secara substantif. 

Implikasi lainnya terlihat pada peran guru dalam pendidikan Islam. Dalam perspektif Al-

Shāṭibī, guru tidak hanya berfungsi sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai pendidik moral dan 

teladan nilai. Guru memiliki tanggung jawab untuk membimbing peserta didik dalam mengembangkan 

akal, membentuk akhlak, dan menanamkan kesadaran sosial (Amira et al., 2024). Oleh karena itu, 

kompetensi guru dalam pendidikan Islam tidak hanya diukur dari penguasaan keilmuan, tetapi juga dari 

integritas moral dan kemampuan menjadi model keteladanan.  

Adapun dalam aspek tujuan pendidikan, pemikiran Al-Shāṭibī mengarahkan pendidikan Islam 

pada pencapaian kemaslahatan dan keberlanjutan peradaban. Tujuan pendidikan tidak semata-mata 

menghasilkan individu yang cerdas secara akademik, tetapi juga manusia yang berakhlak mulia, berpikir 

kritis, dan memiliki tanggung jawab sosial. Dengan demikian, implikasi pemikiran Al-Shāṭibī 

memberikan landasan filosofis yang kuat bagi pengembangan pendidikan Islam yang holistik, 

kontekstual, dan relevan dengan tantangan zaman. 

 

 

 



Al-Ilmiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1767-1773  1772 

 

4. KESIMPULAN 

Pemikiran Imam Al-Shāṭibī memberikan kontribusi yang signifikan terhadap pengembangan 

pendidikan Islam melalui pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah yang berorientasi pada kemaslahatan. Dalam 

pandangan Al-Shāṭibī, pendidikan tidak dipahami sekadar sebagai proses transfer pengetahuan, 

melainkan sebagai sarana strategis untuk membentuk manusia seutuhnya yang mampu 

menyeimbangkan dimensi spiritual, intelektual, moral, dan sosial. Pendidikan diarahkan untuk 

merealisasikan tujuan-tujuan syariat, khususnya dalam menjaga agama, akal, jiwa, keturunan, dan harta 

sebagai fondasi keberlangsungan kehidupan manusia. 

Secara epistemologis, Al-Shāṭibī menegaskan pentingnya integrasi antara wahyu dan akal dalam 

pendidikan Islam. Pendidikan harus mendorong penggunaan nalar kritis tanpa melepaskan diri dari nilai-

nilai syariat, sehingga terhindar dari sikap taqlīd buta maupun rasionalisme yang bebas nilai. Pendekatan 

ini melahirkan model pendidikan yang rasional, kontekstual, dan tetap berakar pada ajaran Islam, serta 

mampu menjawab tantangan perubahan sosial dan perkembangan ilmu pengetahuan. 

Dalam konteks kontemporer, pemikiran Al-Shāṭibī memiliki relevansi yang kuat bagi 

pengembangan pendidikan Islam yang holistik dan adaptif. Orientasi pendidikan berbasis kemaslahatan, 

penguatan pendidikan karakter, keseimbangan antara kepentingan duniawi dan ukhrawi, serta adaptasi 

terhadap dinamika zaman menjadi prinsip-prinsip penting dalam membangun sistem pendidikan Islam 

masa kini. Dengan demikian, pemikiran Al-Shāṭibī dapat dijadikan landasan filosofis dalam 

merumuskan pendidikan Islam yang tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berkontribusi 

nyata dalam membangun peradaban yang berkeadilan dan bermartabat. 

 

 

5. REFERENCES 

Amin, Z. Al. (2025). The Method of Determining Maqasid Al-Shariah According to Al-Imam Al-Shatibi 

and Al-Imam Al-Tahir Ibn ’Ashur. IJTIHAD: Jurnal Hukum Dan Ekonomi Islam, 19(01), 1–20. 

https://doi.org/10.21111/ijtihad.v19i1.14528 

Amira, M., Nabila, K., & Yasin, A. (2024). The Effectiveness of Wordwall Media in Enhancing Arabic 

Vocabulary Learning Among Fifth-Grade Students at MI Nurussalam Mantingan Ngawi. Insyirah: 

Jurnal Ilmu Bahasa Arabdan Studi Islam, 7(2), 232–251. 

https://doi.org/10.26555/insyirah.v7i2.11257 

Bibi, T., Ahmad, A., & Maqsood, F. (2025). A comparative study of the theories of Imam al-Shatibi and 

Imam Izz al-Din ibn al- Salam on the objectives of Shariah Maqasid al-Shariah. Al-Hayat Research 

Journal, 2(2), 327–338. 

Dewi, M., & Yusuf, M. (2020). Implementasi Prinsip-Prinsip Muamalah Dalam Aktivitas Ekonomi 

Halal. Hukum Ekonomi Syariah, 3(1), 131–144. 

Ibtihajuddin, M., Fattaah, A., Nucholis, M., Asvi, Z., & Shohi, A. (2025). The Epistemology of Ijtihād 

Irsyādi in Fatwas: A Deconstruction of Takhrīj Ma ż habi through Case Studies of the Lirboyo 

Fatwa Council. Al-Hakim: Jurnal Ilmiah Mahasiswa, Studi Syariah, Hukum Dan Filantropi, 7(2), 

135–158. 

Idris, M., Mamonto, M. F., Mokodenseho, S., & Mohammad, W. (2023). The Role of Islamic Education 

in the Formation of the Nation’s Character. West Science Islamic Studies, 1(1), 27–33. 

Ihsan, M. H. (2025). Konstruksi Hakikat Hukum Islam dalam Perspektif Filsafat Hukum: Integrasi 

Dimensi Transendental, Moral, dan Sosial. Mitsaqan Ghalizan, 5(1), 15–27. 

Kamilah, N., & Jaidi, M. (2025). Filsafat Hukum Islam Sebagai Landasan Epistemologis Studi Hukum 

Holistik. I’tiqadiah: Jurnal Hukum Dan Ilmu-Ilmu Kesyariahan, 2(3), 209–226. 

Kusnan, Osman, M. D. H. bin, & Khalilurrahman. (2022). Maqashid Al Shariah in Economic 

Development: Theoretical Review of Muhammad Umer Chapra’s Thoughts. Millah: Jurnal Studi 

Agama, 21(2), 583–612. https://doi.org/10.20885/millah.vol21.iss2.art10 

Mahira, P. N., L, A. D. S., & Al-Musyarraf, M. S. (2026). The Challenges of Implementing Islamic 

Educational Philosophy in Forming National Character. IJGAM: Interdisciplinary Journal of 



Al-Ilmiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1767-1773  1773 
 

Global and Multidisciplinary, 2(1), 297–308. 

Mahsun, M. (2015). Rekonstruksi Pemikiran Hukum Islam Melalui Integrasi Metode Klasik dengan 

Metode Saintifik Modern. Al-Ahkam, 1(25), 1–18. 

Mashduqi, M. A. (2024). The Integration-Interconnection Paradigm in Islamic Law: Al-Syatibi’s 

Thought in Al-Muwafaqat. Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 12(2), 205–221. 

Maulidiyah, I. M., & Mubarok, A. S. (2025). Pengembangan hermeneutika hukum al-Shāṭibī dalam 

konteks tafsir tematik al-Qur’an: Analisis kritis terhadap karya Mohamed El-Tahir El-Mesawi. Al-

Muqaranah: Jurnal Perbandingan Mazhab Dan Hukum, 3(2), 49–56. 

Nabila, K., Setiyadi, A. C., & Humayra, A. (2025). The Impact of Task-Based Learning on the 

Development of Arabic Verbal Communication. Lisanan Arabiya, 09(01). 

https://doi.org/10.32699/liar.v9vi1.9157 

Nabila, K., Yasin, A., & Setiyadi, A. C. (2025). Development of a Scrabble Board Game Based on 

Experiential Learning for Enhancing Arabic Vocabulary Acquisition. LISANIA: Journal of Arabic 

Education and Literature, 9(2), 477–495. 

Ni’ami, M. F., & Bustamin, B. (2021). Maqāṣid Al-Syarī’Ah Dalam Tinjauan Pemikiran Ibnu ‘Āsyūr 

Dan Jasser Auda. JURIS (Jurnal Ilmiah Syariah), 20(1), 91–102. 

Nurdianto, T. (2020). Kompetensi Dasar Pembelajaran Bahasa Arab. In Yogyakarta: Zahir Publishing. 

Nurdianto, T., & Ritonga, M. (2021). Renewal Of Arabic Grammar (Nahwu) By Al-Shatibi In Al 

Maqashid Al Syafiyah. Ijaz Arabi: Journal of Arabic Learning, 4(2), 485–500. 

https://doi.org/10.18860/ijazarabi.v4i2.9861 

Parid, Mahendra, S., & Milla, N. (2025). An Analysis of The Perspectives of Aristotle And Imam Al 

Shatibi on Legal Justice. Jurnal of Transcendental, 6(2), 132–149. 

Rosyid, M. (2019). Membincang Kembali Hubungan Syariah Dan Filsafat. ISTIGHNA: Jurnal 

Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 2(1), 114–141. 

Salam, M. Y., Taman, M., & Mudinillah, A. (2023). Using Artificial Intelligence for Education in the 

Education 5 . 0 Era to Improve Reading Skills Arabiyât. 10(2), 149–162. 

Sanusi, T. O. (2025). Maqasid Al-Shariah as an Evaluative Framework for the Digitalisation of Islamic 

Education (Contemporary Hermeneutic Approach Study). Permata: Jurnal Pendidkan Agama 

Islam, 6(1), 49–63. 

Sugiyono. (2013). Metode penelitian pendidikan pendekatan kuantitatif, kualitatif dan R&D. Alfabeta. 

Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Pendidikan (Issue April 2023). ALFABETA. 

Syauky, A., & Walidin, W. (2025). Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab 

Nihayah al-Matlab. NIHAYAH: Journal of Islamic Studies, 1(1), 1–18. 

Zaid, A. H., & Mahmudi, I. (2021). Teaching Materials Development for Imla’ Lesson to Enhance 

Student’s Writting Skills. Arabiyat: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Dan Kebahasaaraban, 8(1), 

46–59. 

 


