sl

AY VA
<< 4P O
) £ A X

AL-ILMIYA: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM
:’/‘v f
<2 A >
5X

= JPI =

Tauhid sebagai Epistemologi Pendidikan Islam: Kritik dan Rekonstruksi
atas Dikotomi IImu Kontemporer

Naufal Ulya!

L Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, Jakarta, Indonesia

naufalulya24@mhs.uinjkt.ac.id*

ARTICLE INFO

Article history:
Received 1 Januari 2026

ABSTRAK

Dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam kontemporer masih menjadi
persoalan mendasar yang berdampak pada fragmentasi keilmuan dan
melemahnya orientasi nilai pendidikan. Artikel ini bertujuan menganalisis

Revised 15 Januari 2026
Accepted 25 Januari 2026
Available online 28 Januari 2026

akar epistemologis dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam serta
merumuskan tauhid sebagai epistemologi pendidikan yang mampu
mengatasi persoalan tersebut. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan jenis studi kepustakaan melalui analisis kritis terhadap
literatur klasik dan kontemporer dalam bidang pendidikan Islam dan
epistemologi keilmuan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dikotomi ilmu
tidak semata-mata bersumber dari persoalan kurikuler atau kelembagaan,
melainkan dari tidak berfungsinya tauhid sebagai pandangan hidup dan
prinsip epistemik pendidikan. Tauhid cenderung direduksi menjadi doktrin
teologis normatif, sehingga relasi integral antara ilmu, iman, dan amal
terputus. Artikel ini menawarkan rekonstruksi epistemologi pendidikan
Islam berbasis tauhid yang menegaskan kesatuan ilmu, iman, dan amal
sebagai fondasi pendidikan Islam yang utuh dan bermakna.

Kata Kunci:
Tauhid, Epistemologi Pendidikan,
Dikotomi llmu, Pendidikan Islam

Keywords:

Tawhid, Educational epistemology,
Knowledge Dichotomy, Islamic
Education

This is an open access article under the CC BY-SA
license.

Copyright © 2025 by Author. Published by Al-Afif
Journal

ABSTRACT

The dichotomy of knowledge in contemporary Islamic education remains a

fundamental problem that results in intellectual fragmentation and the

weakening of educational values. This article aims to examine the

epistemological roots of the knowledge dichotomy in Islamic education and
to formulate tawhid as an educational epistemology capable of addressing this issue. This study employs a
qualitative approach using library research with critical analysis of classical and contemporary literature on
Islamic education and epistemology. The findings indicate that the knowledge dichotomy does not merely arise
from curricular or institutional factors, but from the failure to function tawhid as a worldview and epistemic
principle of education. Tawhid is often reduced to a normative theological doctrine, leading to the separation of
knowledge from faith and practice. This article proposes a reconstruction of Islamic educational epistemology
based on tawhid, emphasizing the unity of knowledge, faith, and practice as the foundation of meaningful and
integrated Islamic education.

PENDAHULUAN

Pendidikan modern dewasa ini menghadapi krisis yang tidak hanya bersifat teknis dan
pedagogis, tetapi juga menyentuh aspek epistemologis yang paling mendasar. Dominasi rasionalitas
instrumental, efisiensi, dan orientasi pasar telah mereduksi pendidikan menjadi sarana produksi sumber
daya manusia yang kompetitif secara ekonomi, namun miskin orientasi nilai dan makna. Kritik terhadap
kecenderungan ini menunjukkan bahwa pendidikan semakin menjauh dari tujuan humanistiknya sebagai
proses pembentukan manusia seutuhnya (H. A. R. Tilaar, 2009). Kondisi tersebut turut memengaruhi
pendidikan Islam, yang dalam praktiknya sering kali terjebak pada pola administratif dan formalistik,
sehingga kehilangan fondasi filosofisnya sebagai sistem keilmuan yang berakar pada pandangan hidup
Islam (Muhaimin, 2001).

Secara ideal, pendidikan Islam dibangun di atas prinsip tauhid yang menegaskan kesatuan antara
realitas, ilmu, dan nilai. Tauhid memosisikan seluruh aktivitas keilmuan dalam kerangka penghambaan

*Corresponding author

E-mail addresses: naufalulya24@mbhs.uinjkt.ac.id


mailto:naufalulya24@mhs.uinjkt.ac.id
mailto:naufalulya24@mhs.uinjkt.ac.id1

Al-lImiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1760-1766 1761

kepada Allah dan orientasi kemaslahatan manusia. Namun, dalam realitas pendidikan Islam
kontemporer, prinsip tersebut belum terwujud secara utuh. Pendidikan Islam masih ditandai oleh
dikotomi ilmu agama dan ilmu umum: ilmu agama direduksi pada pembinaan ritual dan moral
individual, sementara ilmu umum dikembangkan dalam kerangka epistemologi sekuler yang mengklaim
netralitas nilai. Kesenjangan ini melahirkan paradoks pendidikan Islam religius secara simbolik, tetapi
terfragmentasi secara epistemik dan lemah dalam integrasi etika serta tanggung jawab sosial (Muhaimin,
2001).

Dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam tidak dapat dilepaskan dari penetrasi worldview Barat
modern yang berakar pada sekularisme dan kapitalisme. Hamid Fahmy Zarkasyi menegaskan bahwa
kapitalisme Barat bukan sekadar sistem ekonomi, melainkan manifestasi pandangan hidup yang
memisahkan fakta dari nilai serta menyingkirkan dimensi metafisis dari ilmu pengetahuan (Zarkasyi,
2013). Worldview ini kemudian membentuk sistem pendidikan modern yang menafikan peran agama
sebagai sumber makna dan orientasi keilmuan. Ketika pendidikan Islam mengadopsi sistem tersebut
tanpa kritik epistemologis yang memadai, dikotomi ilmu menjadi keniscayaan dan tauhid kehilangan
fungsinya sebagai prinsip pengarah keilmuan.

Sejumlah pemikir Muslim telah mengidentifikasi problem ini sebagai krisis epistemologi
pendidikan Islam. Syed Muhammad Naquib al-Attas menegaskan bahwa krisis pendidikan Islam
berakar pada kesalahan memahami hakikat ilmu, yang berujung pada hilangnya adab dalam proses
Pendidikan (Al-Attas, 1993). Dalam konteks reformasi kontemporer, Ziauddin Sardar menyatakan
bahwa pembaruan pendidikan Islam tidak cukup dilakukan melalui perubahan kurikulum dan institusi,
tetapi harus dimulai dari rekonstruksi epistemologi dan worldview yang mendasarinya (Sardar &
Henzell-Thomas, 2018). Temuan serupa juga disampaikan dalam kajian internasional yang menyoroti
lemahnya landasan epistemologis pendidikan Islam dalam merespons tantangan modernitas (Sahin,
2018).

Meskipun wacana Islamisasi ilmu dan integrasi pengetahuan telah berkembang luas, sebagian
besar kajian masih bersifat normatif dan struktural. Upaya integrasi sering berhenti pada penyatuan
kurikulum atau penguatan pendidikan karakter, tanpa merumuskan secara sistematis tauhid sebagai
epistemologi pendidikan yang operasional. Tauhid masih diposisikan sebagai doktrin teologis, bukan
sebagai prinsip epistemik yang mengarahkan cara memperoleh, memvalidasi, dan menggunakan ilmu.
Padahal, sebagaimana ditegaskan oleh Wan Mohd Nor Wan Daud, tujuan pendidikan Islam sejatinya
adalah pembentukan manusia beradab yang memahami ilmu secara hierarkis dan bermakna (Daud,
1998). Artikel ini menawarkan kebaruan dengan merekonstruksi tauhid sebagai epistemologi
pendidikan Islam yang mampu melampaui dikotomi ilmu dan menantang dominasi worldview sekuler
dalam pendidikan.

Berdasarkan latar belakang dan kajian pustaka tersebut, permasalahan utama dalam artikel ini
adalah bagaimana konsep tauhid dapat dirumuskan sebagai epistemologi pendidikan Islam serta
bagaimana rekonstruksi epistemologis tersebut dapat mengatasi problem dikotomi ilmu dalam
pendidikan Islam kontemporer. Tujuan penulisan artikel ini adalah untuk menganalisis akar
epistemologis dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam, merumuskan tauhid sebagai paradigma
epistemologi pendidikan, dan menawarkan kerangka konseptual pendidikan Islam yang relevan dengan
tantangan keilmuan dan peradaban modern, sejalan dengan upaya integrasi keilmuan yang berkembang
dalam studi Islam kontemporer (Abdullah, 2012).

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library
research), karena fokus kajian diarahkan pada analisis konseptual dan epistemologis terhadap
pendidikan Islam. Pendekatan kualitatif dipilih untuk memahami makna, asumsi, dan kerangka berpikir
yang melandasi konsep tauhid sebagai epistemologi pendidikan, bukan untuk mengukur variabel secara
statistik (Creswell, 2013). Penelitian ini dilakukan tidak terikat pada lokasi lapangan tertentu, karena
seluruh data bersumber dari literatur ilmiah yang relevan, baik berupa buku klasik dan kontemporer
maupun artikel jurnal nasional dan internasional bereputasi (Sugiyono, 2013).

Subjek penelitian ini adalah gagasan, konsep, dan kerangka pemikiran para pemikir pendidikan
Islam dan epistemologi keilmuan, khususnya yang berkaitan dengan tauhid, dikotomi ilmu, dan
worldview pendidikan. Jenis data yang digunakan terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer



Al-limiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1760-1766 1762

meliputi karya-karya utama pemikir Muslim seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas, Ziauddin Sardar,
dan pemikir kontemporer lain yang membahas epistemologi pendidikan Islam. Adapun data sekunder
berupa artikel jurnal ilmiah, laporan penelitian, dan buku pendukung yang relevan. Teknik pengumpulan
data dilakukan melalui penelusuran literatur sistematis, dokumentasi, serta pembacaan kritis terhadap
sumber-sumber yang memiliki otoritas akademik dan relevansi langsung dengan fokus penelitian (Zed,
2008).

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan analisis isi (content analysis) dan analisis Kritis-
epistemologis. Analisis isi digunakan untuk mengidentifikasi tema, konsep kunci, dan pola pemikiran
yang berkaitan dengan tauhid dan dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam. Selanjutnya, analisis kritis-
epistemologis dilakukan untuk menilai asumsi dasar, kerangka pengetahuan, serta implikasi konseptual
dari gagasan-gagasan tersebut terhadap sistem pendidikan Islam kontemporer. Prosedur penelitian
meliputi tahap pengumpulan literatur, klasifikasi dan kategorisasi data, analisis konseptual-kritis, serta
sintesis argumentasi untuk merumuskan rekonstruksi tauhid sebagai epistemologi pendidikan Islam.
Pendekatan ini sejalan dengan tradisi penelitian kualitatif dalam studi pendidikan dan ilmu sosial
humaniora (Krippendorff, 2019).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Dikotomi Ilmu sebagai Problem Epistemologis Pendidikan Islam

Dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam kontemporer bukan semata persoalan pemisahan mata
pelajaran agama dan umum, melainkan merupakan problem epistemologis yang berakar pada adopsi
paradigma keilmuan modern sekuler. Pendidikan Islam secara struktural banyak mengintegrasikan
sistem pendidikan modern baik dalam kurikulum, evaluasi, maupun orientasi kompetensi tanpa Kritik
mendasar terhadap asumsi epistemologis yang melandasinya. Akibatnya, ilmu agama dipahami sebagai
pengetahuan normatif ritual yang sarat nilai, sementara ilmu umum diposisikan sebagai pengetahuan
objektif yang netral dan bebas nilai. Temuan ini menegaskan bahwa dikotomi ilmu terjadi pada level
cara pandang terhadap ilmu itu sendiri, bukan sekadar pada tataran implementasi kurikulum (Muhaimin,
2001).

Hal ini terlihat dari kesesuaian dengan kritik epistemologi yang dikemukakan oleh Syed
Muhammad Naquib al-Attas, yang menyatakan bahwa krisis pendidikan Islam berakar pada kekeliruan
memahami hakikat ilmu dan sumber pengetahuan, sehingga melahirkan pemisahan antara ilmu dan nilai
serta hilangnya adab dalam proses Pendidikan (Al-Attas, 1993). Dalam konteks yang lebih luas, Hamid
Fahmy Zarkasyi menjelaskan bahwa dikotomi tersebut tidak terlepas dari penetrasi worldview Barat
modern yang memisahkan fakta dari nilai dan menyingkirkan dimensi metafisis dari ilmu pengetahuan
(Zarkasyi, 2013). Dengan demikian, pendidikan Islam yang mengadopsi sistem modern tanpa Kritik
worldview secara tidak sadar mereproduksi dikotomi epistemologis yang bertentangan dengan prinsip
tauhid.

Temuan ini juga sejalan dengan hasil penelitian internasional dalam studi pendidikan Islam yang
menunjukkan bahwa lemahnya fondasi epistemologis menyebabkan pendidikan Islam gagal merespons
tantangan modernitas secara integral. Abdullah Sahin menegaskan bahwa banyak institusi pendidikan
Islam lebih menekankan aspek institusional dan kurikuler, tetapi mengabaikan kerangka epistemologi
yang menyatukan wahyu, akal, dan realitas sosial (Sahin, 2018). Di sinilah letak kebaruan temuan
penelitian ini, yakni dengan menegaskan bahwa dikotomi ilmu harus dipahami sebagai problem
epistemologis inti pendidikan Islam. Selama akar epistemologi ini tidak direkonstruksi, upaya integrasi
ilmu hanya akan bersifat administratif dan simbolik, tanpa menyentuh substansi keilmuan pendidikan
Islam.

Reduksi Tauhid dalam Praktik Pendidikan Islam Kontemporer

Tauhid dalam praktik pendidikan Islam kontemporer cenderung mengalami reduksi makna dari
prinsip epistemologis menjadi doktrin teologis yang bersifat normatif dan ritualistik. Tauhid diajarkan
terutama sebagai materi akidah yang terpisah dari proses pembentukan nalar ilmiah, penentuan validitas
pengetahuan, dan orientasi keilmuan. Akibatnya, tauhid tidak berfungsi sebagai kerangka berpikir yang
mengarahkan cara memperoleh dan menggunakan ilmu, melainkan terbatas pada penguatan identitas
keagamaan dan moral personal. Temuan ini memperlihatkan adanya pemisahan implisit antara ranah

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1760-1766 1763

keimanan dan ranah keilmuan dalam pendidikan Islam, yang pada gilirannya memperkuat dikotomi ilmu
(Muhaimin, 2001).

Temuan tersebut memperlihatkan kesesuaian dengan kritik epistemologi pendidikan Islam yang
dikemukakan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas. Al-Attas menegaskan bahwa tauhid seharusnya
berfungsi sebagai prinsip yang menyatukan ilmu, nilai, dan tujuan pendidikan; ketika tauhid direduksi
menjadi sekadar doktrin akidah, pendidikan kehilangan orientasi adab dan makna keilmuannya (Al-
Attas, 1993). Dalam konteks ini, Wan Mohd Nor Wan Daud menekankan bahwa pendidikan Islam yang
gagal memosisikan tauhid sebagai dasar epistemologi akan menghasilkan lulusan yang terampil secara
teknis, tetapi miskin orientasi etis dan tanggung jawab intelektual (Daud, 1998). Dengan demikian,
reduksi tauhid berimplikasi langsung pada melemahnya integrasi antara iman, ilmu, dan amal dalam
pendidikan Islam.

Temuan ini juga sejalan dengan kritik reformasi pendidikan Islam yang dikemukakan oleh
Ziauddin Sardar, yang menyatakan bahwa banyak upaya pembaruan pendidikan Islam berhenti pada
perubahan struktural dan kurikuler tanpa menyentuh akar epistemologisnya (Sardar & Henzell-Thomas,
2018). Sardar menilai bahwa kegagalan menjadikan tauhid sebagai worldview dan epistemologi
menyebabkan pendidikan Islam hanya meniru sistem modern secara superfisial. Di sinilah letak
kebaruan temuan penelitian ini, yaitu dengan menegaskan bahwa reduksi tauhid merupakan faktor kunci
yang menjelaskan mengapa pendidikan Islam belum mampu keluar dari jerat dikotomi ilmu. Selama
tauhid tidak diposisikan sebagai prinsip epistemik yang operasional, pendidikan Islam akan terus
mengalami fragmentasi antara keagamaan simbolik dan keilmuan modern.

Tauhid sebagai Epistemologi Pendidikan: Temuan Konseptual Penelitian

Tauhid memiliki kapasitas epistemologis yang utuh untuk dijadikan dasar pendidikan Islam
apabila dipahami sebagai worldview dan cara mengetahui realitas, bukan sekadar doktrin teologis
normatif. Analisis literatur inti pendidikan Islam memperlihatkan bahwa tauhid mengandung prinsip
kesatuan realitas, kesatuan sumber pengetahuan, dan kesatuan tujuan ilmu. Temuan ini menegaskan
bahwa problem mendasar pendidikan Islam kontemporer bukan terletak pada ketiadaan nilai tauhid,
melainkan pada kegagalan memfungsikannya sebagai epistemologi yang mengarahkan cara berpikir,
cara memperoleh pengetahuan, dan orientasi penggunaan ilmu dalam proses pendidikan.

Selaras dengan pandangan Syed Muhammad Naquib al-Attas yang menegaskan bahwa tauhid
harus berfungsi sebagai prinsip epistemik yang menata struktur pengetahuan dan menentukan hierarki
ilmu. Dalam perspektif ini, ilmu tidak bersifat netral dan bebas nilai, tetapi selalu terikat pada pandangan
metafisis tertentu. Ketika pendidikan Islam gagal menjadikan tauhid sebagai asas epistemologi, ilmu
terfragmentasi dan terlepas dari orientasi adab, sehingga melahirkan pemisahan antara pengetahuan
keagamaan dan pengetahuan umum (Daud, 1998).

Temuan konseptual kunci penelitian ini adalah bahwa tauhid sebagai epistemologi hanya dapat
dipahami secara operasional melalui kesatuan ilmu, iman, dan amal. Dalam kerangka worldview Islam,
sebagaimana ditegaskan oleh Hamid Fahmy Zarkasyi, ilmu tidak pernah berdiri otonom dan netral,
melainkan memperoleh legitimasi epistemologisnya melalui iman dan menemukan orientasi
aksiologisnya dalam amal. IImu tanpa iman akan kehilangan makna dan arah metafisisnya, sementara
ilmu tanpa amal akan kehilangan tanggung jawab etis dan sosialnya. Temuan ini memperjelas bahwa
pemisahan ilmu dari iman dan amal merupakan akar epistemologis dari dikotomi ilmu dalam pendidikan
Islam (Zarkasyi, 2013).

Sebagai jembatan konseptual menuju rekonstruksi epistemologi, temuan ini diperkuat oleh
pandangan Osman Bakar yang menegaskan bahwa tradisi keilmuan Islam dibangun di atas integrasi
wahyu, akal, dan pengalaman empiris yang terstruktur secara hierarkis. Wahyu memberikan orientasi
metafisis dan nilai, akal berfungsi dalam proses penalaran rasional, sementara empiri menjadi sarana
verifikasi realitas. Pandangan ini memperkuat temuan penelitian bahwa tauhid sebagai epistemologi
tidak menegasikan peran sains dan rasio, tetapi menempatkannya dalam kerangka makna dan etika yang
integral (Bakar, 1991).

Kebaruan temuan penelitian ini terletak pada perumusan tauhid sebagai epistemologi
pendidikan yang operasional melalui integrasi ilmu, iman, dan amal, serta kesatuan wahyu—akal-empiri.
Berbeda dari kajian-kajian terdahulu yang menekankan integrasi kurikulum atau Islamisasi ilmu secara
struktural, penelitian ini menunjukkan bahwa rekonstruksi pendidikan Islam harus dimulai dari
pemulihan relasi epistemologis tersebut. Temuan ini menjadi dasar konseptual yang logis dan kuat bagi



Al-limiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1760-1766 1764

perumusan model rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam berbasis tauhid pada pembahasan
terakhir.

Rekonstruksi Epistemologi Pendidikan Islam Berbasis Tauhid

Hasil akhir penelitian ini adalah formulasi model rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam
berbasis tauhid yang menempatkan tauhid sebagai worldview dan prinsip epistemik utama dalam
keseluruhan proses pendidikan. Rekonstruksi ini menegaskan bahwa problem dikotomi ilmu tidak dapat
diselesaikan melalui penggabungan mata pelajaran atau integrasi kurikulum semata, melainkan melalui
penataan ulang fondasi ontologis, epistemologis, dan aksiologis pendidikan. Dalam model ini, iman
berfungsi sebagai dasar legitimasi epistemologis, ilmu sebagai proses keilmuan dan kognitif, dan amal
sebagai orientasi praksis serta tanggung jawab sosial pendidikan.

Model konseptual rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam yang dihasilkan penelitian ini
dirangkum dalam Diagram berikut. Diagram tersebut merepresentasikan relasi hierarkis dan integratif
antara tauhid, kesatuan ilmu—iman—-amal, integrasi wahyu—akal-empiri, serta implikasinya terhadap
sistem pendidikan Islam. Penyajian model dalam bentuk diagram dimaksudkan untuk menegaskan
bahwa rekonstruksi yang ditawarkan merupakan hasil penelitian konseptual yang sistematis, bukan
sekadar ilustrasi normatif.

Diagram Model Rekonstruksi Epistemologi Pendidikan Islam Berbasis Tauhid

TAUHID
(Worldview Islam)

IMAN - ILMU - AMAL
(Legitimasi) (Proses) (Orientasi)

Epistemologi Pendidikan Islam
(Integrasi Wahyu - Akal - Empiri)

Kurikulum — Pedagogi - Tujuan

Manusia Beradab dan Bermaslahat

Pembahasan atas model tersebut menunjukkan bahwa tauhid berfungsi sebagai pusat orientasi
yang menata relasi epistemologis antara iman, ilmu, dan amal secara integral. Dalam kerangka ini, iman
tidak diposisikan sebagai wilayah privat yang terpisah dari aktivitas keilmuan, melainkan sebagai
fondasi epistemik yang menentukan makna dan arah ilmu. limu dikembangkan melalui integrasi wahyu,
akal, dan empiri, sementara amal menjadi manifestasi aksiologis yang menegaskan tanggung jawab etis
dan sosial pengetahuan. Kerangka ini sejalan dengan pandangan Isma’il Ragi al-Farugi yang
menempatkan tauhid sebagai prinsip fundamental bagi seluruh aktivitas intelektual dan peradaban Islam
(Al-Farugi, 1992). Dan juga selaras dengan pandangan Hamid Fahmy Zarkasyi yang menegaskan bahwa
dalam worldview Islam, ilmu tidak pernah netral, tetapi selalu terikat dengan iman dan bermuara pada
amal (Zarkasyi, 2013).

Secara teoritik, model rekonstruksi ini beririsan dengan gagasan adab dan tujuan pendidikan
Islam yang dikemukakan oleh Wan Mohd Nor Wan Daud, khususnya dalam penegasan bahwa tujuan
akhir pendidikan Islam adalah pembentukan manusia beradab yang mampu menempatkan ilmu secara

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1760-1766 1765

tepat dalam tatanan kehidupan (Daud, 2022). Syed Muhammad Naquib al-Attas juga mengemukakan
gagasan adab dan hierarki ilmu, bahwa ilmu juga harus ditempatkan secara tepat agar tidak
menimbulkan kekacauan makna dalam pendidikan (Al-Attas, 1993). Namun, penelitian ini melangkah
lebih jauh dengan memvisualisasikan relasi epistemologis tersebut dalam kerangka pendidikan
kontemporer, sehingga lebih operasional dan aplikatif dibandingkan pendekatan integrasi ilmu yang
bersifat struktural-administratif.

Kebaruan utama subbab ini terletak pada formulasi model epistemologi pendidikan Islam
berbasis tauhid yang secara eksplisit menempatkan kesatuan ilmu—iman—amal dan integrasi wahyu—
akal-empiri sebagai inti paradigma pendidikan. Model ini memodifikasi pendekatan integrasi ilmu yang
ada dengan memberikan dasar epistemologis yang lebih mendalam dan konsisten dengan worldview
Islam. Sejalan dengan kritik Ziauddin Sardar, rekonstruksi pendidikan Islam hanya akan efektif apabila
dimulai dari perubahan epistemologi dan pandangan hidup, bukan sekadar reformasi kelembagaan atau
kurikulum (Sardar & Henzell-Thomas, 2018).

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam kontemporer
merupakan persoalan epistemologis yang bersumber dari tidak berfungsinya tauhid sebagai worldview
dan prinsip keilmuan pendidikan. Pertanyaan penelitian mengenai bagaimana tauhid dapat dirumuskan
sebagai epistemologi pendidikan Islam serta bagaimana rekonstruksi tersebut mengatasi dikotomi ilmu
terjawab melalui temuan bahwa tauhid selama ini lebih banyak diposisikan sebagai doktrin teologis
normatif, bukan sebagai kerangka epistemik yang mengarahkan cara memperoleh, memvalidasi, dan
menggunakan ilmu. Rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam berbasis tauhid yang ditawarkan
dalam penelitian ini menegaskan kesatuan ilmu, iman, dan amal serta integrasi wahyu, akal, dan empiri
sebagai fondasi pendidikan Islam. Dengan kerangka tersebut, integrasi ilmu tidak lagi bersifat struktural
atau administratif, melainkan berangkat dari perubahan paradigma epistemologis yang mampu
mengatasi fragmentasi keilmuan secara substantif.

Berdasarkan temuan tersebut, penelitian ini menyarankan agar pengembangan pendidikan
Islam, baik pada tingkat kebijakan maupun praktik pendidikan, diarahkan pada penguatan epistemologi
tauhidik sebagai dasar kurikulum, pedagogi, dan budaya akademik. Bagi perancang kebijakan dan
pengelola lembaga pendidikan Islam, saran ini ditujukan untuk mendorong perumusan kurikulum yang
tidak sekadar menggabungkan mata pelajaran agama dan umum, tetapi membangun orientasi keilmuan
yang bermakna, etis, dan bertanggung jawab secara sosial. Bagi pendidik dan akademisi, saran ini
ditujukan untuk memperkuat peran guru dan dosen sebagai pembimbing cara berpikir keilmuan yang
berakar pada iman dan bermuara pada amal. Sementara itu, bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini
merekomendasikan pengembangan kajian empiris yang menguji implementasi epistemologi tauhidik
dalam praktik pendidikan, sehingga rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam berbasis tauhid dapat
dioperasionalkan secara berkelanjutan.

REFERENCES

Abdullah, M. A. (2012). Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif (Cet.
3). P. Pelajar.

Al-Attas, M. N. (1993). Isiam and Secularism. International Institute of Islamic Thought and
Civilization.

Al-Faruqi, I. R. (1992). Al Tawhid: Its Implication for Thought and Life (2. ed). International Institute
of Islamic Thougt.

Bakar, O. (1991). Tawhid and Science: Essays on The History and Philosophy of Islamic Science.
Secretariat for Islamic Philosophy and Science.

Creswell, J. W. (2013). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches
(third edition). SAGE.

Daud, W. M. N. W. (2022). Budaya IImu: Makna dan Manifestasi dalam Sejarah dan Masa Kini. RZS-
CASIS, HAKIM.

Daud, W. M. N. W. (with International Institute of Islamic Thought and Civilization (Kuala Lumpur,
Malaysia)). (1998). The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad Naquib Al-



Al-limiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1760-1766 1766

Attas: An Exposition of The Original Concept of Islamization. International Institute of Islamic
Thought and Civilization.

Krippendorff, K. (2019). Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (Fourth edition). SAGE.

Muhaimin. (2001). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di
Sekolah (Cet. 1). Remaja Rosdakarya.

Sahin, A. (2018). Critical Issues in Islamic Education Studies: Rethinking Islamic and Western Liberal
Secular Values of Education. Religions, 9(11), 335. https://doi.org/10.3390/rel9110335

Sardar, Z., & Henzell-Thomas, J. (2018). Rethinking Reform in Higher Education from Islamization to
Integration of Knowledge (First electronic edition). Al Manhal ePublishing.

Sugiyono. (2013). Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan kuantitatif, kualitatif dan R&D) (Cet.
19). Alfabeta.

Tilaar, H. A. R. (2009). Kekuasaan dan Pendidikan: Manajemen Pendidikan Nasional dalam Pusaran
Kekuasaan (Cet. 1). Rineka Cipta.

Zarkasyi, H. F. (2013). Worldview Islam dan Kapitalisme Barat. TSAQAFAH, 9(1), 15.
https://doi.org/10.21111/tsagafah.v9i1.36

Zed, M. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan (Ed. 2). Yayasan Obor Indonesia.

JPAI E-ISSN : 2828-2337



