
*Corresponding author 
E-mail addresses: naufalulya24@mhs.uinjkt.ac.id  

 

 

Tauhid sebagai Epistemologi Pendidikan Islam: Kritik dan Rekonstruksi 

atas Dikotomi Ilmu Kontemporer 

Naufal Ulya1   

1 Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, Jakarta, Indonesia 

naufalulya24@mhs.uinjkt.ac.id
1 

  
 

 
A B S T R A K 

Dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam kontemporer masih menjadi 

persoalan mendasar yang berdampak pada fragmentasi keilmuan dan 

melemahnya orientasi nilai pendidikan. Artikel ini bertujuan menganalisis 

akar epistemologis dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam serta 

merumuskan tauhid sebagai epistemologi pendidikan yang mampu 

mengatasi persoalan tersebut. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan jenis studi kepustakaan melalui analisis kritis terhadap 

literatur klasik dan kontemporer dalam bidang pendidikan Islam dan 

epistemologi keilmuan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dikotomi ilmu 

tidak semata-mata bersumber dari persoalan kurikuler atau kelembagaan, 

melainkan dari tidak berfungsinya tauhid sebagai pandangan hidup dan 

prinsip epistemik pendidikan. Tauhid cenderung direduksi menjadi doktrin 

teologis normatif, sehingga relasi integral antara ilmu, iman, dan amal 

terputus. Artikel ini menawarkan rekonstruksi epistemologi pendidikan 

Islam berbasis tauhid yang menegaskan kesatuan ilmu, iman, dan amal 

sebagai fondasi pendidikan Islam yang utuh dan bermakna. 

 
A B S T R A C T 

The dichotomy of knowledge in contemporary Islamic education remains a 

fundamental problem that results in intellectual fragmentation and the 

weakening of educational values. This article aims to examine the 

epistemological roots of the knowledge dichotomy in Islamic education and 

to formulate tawhid as an educational epistemology capable of addressing this issue. This study employs a 

qualitative approach using library research with critical analysis of classical and contemporary literature on 

Islamic education and epistemology. The findings indicate that the knowledge dichotomy does not merely arise 

from curricular or institutional factors, but from the failure to function tawhid as a worldview and epistemic 

principle of education. Tawhid is often reduced to a normative theological doctrine, leading to the separation of 

knowledge from faith and practice. This article proposes a reconstruction of Islamic educational epistemology 

based on tawhid, emphasizing the unity of knowledge, faith, and practice as the foundation of meaningful and 

integrated Islamic education. 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan modern dewasa ini menghadapi krisis yang tidak hanya bersifat teknis dan 

pedagogis, tetapi juga menyentuh aspek epistemologis yang paling mendasar. Dominasi rasionalitas 

instrumental, efisiensi, dan orientasi pasar telah mereduksi pendidikan menjadi sarana produksi sumber 

daya manusia yang kompetitif secara ekonomi, namun miskin orientasi nilai dan makna. Kritik terhadap 

kecenderungan ini menunjukkan bahwa pendidikan semakin menjauh dari tujuan humanistiknya sebagai 

proses pembentukan manusia seutuhnya (H. A. R. Tilaar, 2009). Kondisi tersebut turut memengaruhi 

pendidikan Islam, yang dalam praktiknya sering kali terjebak pada pola administratif dan formalistik, 

sehingga kehilangan fondasi filosofisnya sebagai sistem keilmuan yang berakar pada pandangan hidup 

Islam (Muhaimin, 2001). 

Secara ideal, pendidikan Islam dibangun di atas prinsip tauhid yang menegaskan kesatuan antara 

realitas, ilmu, dan nilai. Tauhid memosisikan seluruh aktivitas keilmuan dalam kerangka penghambaan 

A R T I C L E   I N F O 
 
Article history: 
Received 1 Januari 2026 
Revised 15 Januari 2026 

Accepted 25 Januari 2026 

Available online 28 Januari 2026 

 
Kata Kunci: 
Tauhid, Epistemologi Pendidikan, 

Dikotomi Ilmu, Pendidikan Islam 
 
Keywords: 
Tawhid, Educational epistemology, 
Knowledge Dichotomy, Islamic 

Education 

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by Al-Afif 
Journal 
 

mailto:naufalulya24@mhs.uinjkt.ac.id
mailto:naufalulya24@mhs.uinjkt.ac.id1


Al-Ilmiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1760-1766  1761 
 

 

 

kepada Allah dan orientasi kemaslahatan manusia. Namun, dalam realitas pendidikan Islam 

kontemporer, prinsip tersebut belum terwujud secara utuh. Pendidikan Islam masih ditandai oleh 

dikotomi ilmu agama dan ilmu umum: ilmu agama direduksi pada pembinaan ritual dan moral 

individual, sementara ilmu umum dikembangkan dalam kerangka epistemologi sekuler yang mengklaim 

netralitas nilai. Kesenjangan ini melahirkan paradoks pendidikan Islam religius secara simbolik, tetapi 

terfragmentasi secara epistemik dan lemah dalam integrasi etika serta tanggung jawab sosial (Muhaimin, 

2001). 

Dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam tidak dapat dilepaskan dari penetrasi worldview Barat 

modern yang berakar pada sekularisme dan kapitalisme. Hamid Fahmy Zarkasyi menegaskan bahwa 

kapitalisme Barat bukan sekadar sistem ekonomi, melainkan manifestasi pandangan hidup yang 

memisahkan fakta dari nilai serta menyingkirkan dimensi metafisis dari ilmu pengetahuan (Zarkasyi, 

2013). Worldview ini kemudian membentuk sistem pendidikan modern yang menafikan peran agama 

sebagai sumber makna dan orientasi keilmuan. Ketika pendidikan Islam mengadopsi sistem tersebut 

tanpa kritik epistemologis yang memadai, dikotomi ilmu menjadi keniscayaan dan tauhid kehilangan 

fungsinya sebagai prinsip pengarah keilmuan. 

Sejumlah pemikir Muslim telah mengidentifikasi problem ini sebagai krisis epistemologi 

pendidikan Islam. Syed Muhammad Naquib al-Attas menegaskan bahwa krisis pendidikan Islam 

berakar pada kesalahan memahami hakikat ilmu, yang berujung pada hilangnya adab dalam proses 

Pendidikan (Al-Attas, 1993). Dalam konteks reformasi kontemporer, Ziauddin Sardar menyatakan 

bahwa pembaruan pendidikan Islam tidak cukup dilakukan melalui perubahan kurikulum dan institusi, 

tetapi harus dimulai dari rekonstruksi epistemologi dan worldview yang mendasarinya (Sardar & 

Henzell-Thomas, 2018). Temuan serupa juga disampaikan dalam kajian internasional yang menyoroti 

lemahnya landasan epistemologis pendidikan Islam dalam merespons tantangan modernitas (Sahin, 

2018). 

Meskipun wacana Islamisasi ilmu dan integrasi pengetahuan telah berkembang luas, sebagian 

besar kajian masih bersifat normatif dan struktural. Upaya integrasi sering berhenti pada penyatuan 

kurikulum atau penguatan pendidikan karakter, tanpa merumuskan secara sistematis tauhid sebagai 

epistemologi pendidikan yang operasional. Tauhid masih diposisikan sebagai doktrin teologis, bukan 

sebagai prinsip epistemik yang mengarahkan cara memperoleh, memvalidasi, dan menggunakan ilmu. 

Padahal, sebagaimana ditegaskan oleh Wan Mohd Nor Wan Daud, tujuan pendidikan Islam sejatinya 

adalah pembentukan manusia beradab yang memahami ilmu secara hierarkis dan bermakna (Daud, 

1998). Artikel ini menawarkan kebaruan dengan merekonstruksi tauhid sebagai epistemologi 

pendidikan Islam yang mampu melampaui dikotomi ilmu dan menantang dominasi worldview sekuler 

dalam pendidikan. 

Berdasarkan latar belakang dan kajian pustaka tersebut, permasalahan utama dalam artikel ini 

adalah bagaimana konsep tauhid dapat dirumuskan sebagai epistemologi pendidikan Islam serta 

bagaimana rekonstruksi epistemologis tersebut dapat mengatasi problem dikotomi ilmu dalam 

pendidikan Islam kontemporer. Tujuan penulisan artikel ini adalah untuk menganalisis akar 

epistemologis dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam, merumuskan tauhid sebagai paradigma 

epistemologi pendidikan, dan menawarkan kerangka konseptual pendidikan Islam yang relevan dengan 

tantangan keilmuan dan peradaban modern, sejalan dengan upaya integrasi keilmuan yang berkembang 

dalam studi Islam kontemporer (Abdullah, 2012). 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library 

research), karena fokus kajian diarahkan pada analisis konseptual dan epistemologis terhadap 

pendidikan Islam. Pendekatan kualitatif dipilih untuk memahami makna, asumsi, dan kerangka berpikir 

yang melandasi konsep tauhid sebagai epistemologi pendidikan, bukan untuk mengukur variabel secara 

statistik (Creswell, 2013). Penelitian ini dilakukan tidak terikat pada lokasi lapangan tertentu, karena 

seluruh data bersumber dari literatur ilmiah yang relevan, baik berupa buku klasik dan kontemporer 

maupun artikel jurnal nasional dan internasional bereputasi (Sugiyono, 2013). 

Subjek penelitian ini adalah gagasan, konsep, dan kerangka pemikiran para pemikir pendidikan 

Islam dan epistemologi keilmuan, khususnya yang berkaitan dengan tauhid, dikotomi ilmu, dan 

worldview pendidikan. Jenis data yang digunakan terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer 



Al-Ilmiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1760-1766  1762 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

meliputi karya-karya utama pemikir Muslim seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas, Ziauddin Sardar, 

dan pemikir kontemporer lain yang membahas epistemologi pendidikan Islam. Adapun data sekunder 

berupa artikel jurnal ilmiah, laporan penelitian, dan buku pendukung yang relevan. Teknik pengumpulan 

data dilakukan melalui penelusuran literatur sistematis, dokumentasi, serta pembacaan kritis terhadap 

sumber-sumber yang memiliki otoritas akademik dan relevansi langsung dengan fokus penelitian (Zed, 

2008). 

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan analisis isi (content analysis) dan analisis kritis-

epistemologis. Analisis isi digunakan untuk mengidentifikasi tema, konsep kunci, dan pola pemikiran 

yang berkaitan dengan tauhid dan dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam. Selanjutnya, analisis kritis-

epistemologis dilakukan untuk menilai asumsi dasar, kerangka pengetahuan, serta implikasi konseptual 

dari gagasan-gagasan tersebut terhadap sistem pendidikan Islam kontemporer. Prosedur penelitian 

meliputi tahap pengumpulan literatur, klasifikasi dan kategorisasi data, analisis konseptual-kritis, serta 

sintesis argumentasi untuk merumuskan rekonstruksi tauhid sebagai epistemologi pendidikan Islam. 

Pendekatan ini sejalan dengan tradisi penelitian kualitatif dalam studi pendidikan dan ilmu sosial 

humaniora (Krippendorff, 2019). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Dikotomi Ilmu sebagai Problem Epistemologis Pendidikan Islam 

Dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam kontemporer bukan semata persoalan pemisahan mata 

pelajaran agama dan umum, melainkan merupakan problem epistemologis yang berakar pada adopsi 

paradigma keilmuan modern sekuler. Pendidikan Islam secara struktural banyak mengintegrasikan 

sistem pendidikan modern baik dalam kurikulum, evaluasi, maupun orientasi kompetensi tanpa kritik 

mendasar terhadap asumsi epistemologis yang melandasinya. Akibatnya, ilmu agama dipahami sebagai 

pengetahuan normatif ritual yang sarat nilai, sementara ilmu umum diposisikan sebagai pengetahuan 

objektif yang netral dan bebas nilai. Temuan ini menegaskan bahwa dikotomi ilmu terjadi pada level 

cara pandang terhadap ilmu itu sendiri, bukan sekadar pada tataran implementasi kurikulum (Muhaimin, 

2001). 

Hal ini terlihat dari kesesuaian dengan kritik epistemologi yang dikemukakan oleh Syed 

Muhammad Naquib al-Attas, yang menyatakan bahwa krisis pendidikan Islam berakar pada kekeliruan 

memahami hakikat ilmu dan sumber pengetahuan, sehingga melahirkan pemisahan antara ilmu dan nilai 

serta hilangnya adab dalam proses Pendidikan (Al-Attas, 1993). Dalam konteks yang lebih luas, Hamid 

Fahmy Zarkasyi menjelaskan bahwa dikotomi tersebut tidak terlepas dari penetrasi worldview Barat 

modern yang memisahkan fakta dari nilai dan menyingkirkan dimensi metafisis dari ilmu pengetahuan 

(Zarkasyi, 2013). Dengan demikian, pendidikan Islam yang mengadopsi sistem modern tanpa kritik 

worldview secara tidak sadar mereproduksi dikotomi epistemologis yang bertentangan dengan prinsip 

tauhid. 

Temuan ini juga sejalan dengan hasil penelitian internasional dalam studi pendidikan Islam yang 

menunjukkan bahwa lemahnya fondasi epistemologis menyebabkan pendidikan Islam gagal merespons 

tantangan modernitas secara integral. Abdullah Sahin menegaskan bahwa banyak institusi pendidikan 

Islam lebih menekankan aspek institusional dan kurikuler, tetapi mengabaikan kerangka epistemologi 

yang menyatukan wahyu, akal, dan realitas sosial (Sahin, 2018). Di sinilah letak kebaruan temuan 

penelitian ini, yakni dengan menegaskan bahwa dikotomi ilmu harus dipahami sebagai problem 

epistemologis inti pendidikan Islam. Selama akar epistemologi ini tidak direkonstruksi, upaya integrasi 

ilmu hanya akan bersifat administratif dan simbolik, tanpa menyentuh substansi keilmuan pendidikan 

Islam. 

 

Reduksi Tauhid dalam Praktik Pendidikan Islam Kontemporer 

Tauhid dalam praktik pendidikan Islam kontemporer cenderung mengalami reduksi makna dari 

prinsip epistemologis menjadi doktrin teologis yang bersifat normatif dan ritualistik. Tauhid diajarkan 

terutama sebagai materi akidah yang terpisah dari proses pembentukan nalar ilmiah, penentuan validitas 

pengetahuan, dan orientasi keilmuan. Akibatnya, tauhid tidak berfungsi sebagai kerangka berpikir yang 

mengarahkan cara memperoleh dan menggunakan ilmu, melainkan terbatas pada penguatan identitas 

keagamaan dan moral personal. Temuan ini memperlihatkan adanya pemisahan implisit antara ranah 



Al-Ilmiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1760-1766  1763 
 

 

 

keimanan dan ranah keilmuan dalam pendidikan Islam, yang pada gilirannya memperkuat dikotomi ilmu 

(Muhaimin, 2001). 

Temuan tersebut memperlihatkan kesesuaian dengan kritik epistemologi pendidikan Islam yang 

dikemukakan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas. Al-Attas menegaskan bahwa tauhid seharusnya 

berfungsi sebagai prinsip yang menyatukan ilmu, nilai, dan tujuan pendidikan; ketika tauhid direduksi 

menjadi sekadar doktrin akidah, pendidikan kehilangan orientasi adab dan makna keilmuannya (Al-

Attas, 1993). Dalam konteks ini, Wan Mohd Nor Wan Daud menekankan bahwa pendidikan Islam yang 

gagal memosisikan tauhid sebagai dasar epistemologi akan menghasilkan lulusan yang terampil secara 

teknis, tetapi miskin orientasi etis dan tanggung jawab intelektual (Daud, 1998). Dengan demikian, 

reduksi tauhid berimplikasi langsung pada melemahnya integrasi antara iman, ilmu, dan amal dalam 

pendidikan Islam. 

Temuan ini juga sejalan dengan kritik reformasi pendidikan Islam yang dikemukakan oleh 

Ziauddin Sardar, yang menyatakan bahwa banyak upaya pembaruan pendidikan Islam berhenti pada 

perubahan struktural dan kurikuler tanpa menyentuh akar epistemologisnya (Sardar & Henzell-Thomas, 

2018). Sardar menilai bahwa kegagalan menjadikan tauhid sebagai worldview dan epistemologi 

menyebabkan pendidikan Islam hanya meniru sistem modern secara superfisial. Di sinilah letak 

kebaruan temuan penelitian ini, yaitu dengan menegaskan bahwa reduksi tauhid merupakan faktor kunci 

yang menjelaskan mengapa pendidikan Islam belum mampu keluar dari jerat dikotomi ilmu. Selama 

tauhid tidak diposisikan sebagai prinsip epistemik yang operasional, pendidikan Islam akan terus 

mengalami fragmentasi antara keagamaan simbolik dan keilmuan modern. 

 

Tauhid sebagai Epistemologi Pendidikan: Temuan Konseptual Penelitian 

Tauhid memiliki kapasitas epistemologis yang utuh untuk dijadikan dasar pendidikan Islam 

apabila dipahami sebagai worldview dan cara mengetahui realitas, bukan sekadar doktrin teologis 

normatif. Analisis literatur inti pendidikan Islam memperlihatkan bahwa tauhid mengandung prinsip 

kesatuan realitas, kesatuan sumber pengetahuan, dan kesatuan tujuan ilmu. Temuan ini menegaskan 

bahwa problem mendasar pendidikan Islam kontemporer bukan terletak pada ketiadaan nilai tauhid, 

melainkan pada kegagalan memfungsikannya sebagai epistemologi yang mengarahkan cara berpikir, 

cara memperoleh pengetahuan, dan orientasi penggunaan ilmu dalam proses pendidikan. 

Selaras dengan pandangan Syed Muhammad Naquib al-Attas yang menegaskan bahwa tauhid 

harus berfungsi sebagai prinsip epistemik yang menata struktur pengetahuan dan menentukan hierarki 

ilmu. Dalam perspektif ini, ilmu tidak bersifat netral dan bebas nilai, tetapi selalu terikat pada pandangan 

metafisis tertentu. Ketika pendidikan Islam gagal menjadikan tauhid sebagai asas epistemologi, ilmu 

terfragmentasi dan terlepas dari orientasi adab, sehingga melahirkan pemisahan antara pengetahuan 

keagamaan dan pengetahuan umum (Daud, 1998). 

Temuan konseptual kunci penelitian ini adalah bahwa tauhid sebagai epistemologi hanya dapat 

dipahami secara operasional melalui kesatuan ilmu, iman, dan amal. Dalam kerangka worldview Islam, 

sebagaimana ditegaskan oleh Hamid Fahmy Zarkasyi, ilmu tidak pernah berdiri otonom dan netral, 

melainkan memperoleh legitimasi epistemologisnya melalui iman dan menemukan orientasi 

aksiologisnya dalam amal. Ilmu tanpa iman akan kehilangan makna dan arah metafisisnya, sementara 

ilmu tanpa amal akan kehilangan tanggung jawab etis dan sosialnya. Temuan ini memperjelas bahwa 

pemisahan ilmu dari iman dan amal merupakan akar epistemologis dari dikotomi ilmu dalam pendidikan 

Islam (Zarkasyi, 2013). 

Sebagai jembatan konseptual menuju rekonstruksi epistemologi, temuan ini diperkuat oleh 

pandangan Osman Bakar yang menegaskan bahwa tradisi keilmuan Islam dibangun di atas integrasi 

wahyu, akal, dan pengalaman empiris yang terstruktur secara hierarkis. Wahyu memberikan orientasi 

metafisis dan nilai, akal berfungsi dalam proses penalaran rasional, sementara empiri menjadi sarana 

verifikasi realitas. Pandangan ini memperkuat temuan penelitian bahwa tauhid sebagai epistemologi 

tidak menegasikan peran sains dan rasio, tetapi menempatkannya dalam kerangka makna dan etika yang 

integral (Bakar, 1991). 

Kebaruan temuan penelitian ini terletak pada perumusan tauhid sebagai epistemologi 

pendidikan yang operasional melalui integrasi ilmu, iman, dan amal, serta kesatuan wahyu–akal–empiri. 

Berbeda dari kajian-kajian terdahulu yang menekankan integrasi kurikulum atau Islamisasi ilmu secara 

struktural, penelitian ini menunjukkan bahwa rekonstruksi pendidikan Islam harus dimulai dari 

pemulihan relasi epistemologis tersebut. Temuan ini menjadi dasar konseptual yang logis dan kuat bagi 



Al-Ilmiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1760-1766  1764 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

perumusan model rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam berbasis tauhid pada pembahasan 

terakhir. 

 

Rekonstruksi Epistemologi Pendidikan Islam Berbasis Tauhid 

Hasil akhir penelitian ini adalah formulasi model rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam 

berbasis tauhid yang menempatkan tauhid sebagai worldview dan prinsip epistemik utama dalam 

keseluruhan proses pendidikan. Rekonstruksi ini menegaskan bahwa problem dikotomi ilmu tidak dapat 

diselesaikan melalui penggabungan mata pelajaran atau integrasi kurikulum semata, melainkan melalui 

penataan ulang fondasi ontologis, epistemologis, dan aksiologis pendidikan. Dalam model ini, iman 

berfungsi sebagai dasar legitimasi epistemologis, ilmu sebagai proses keilmuan dan kognitif, dan amal 

sebagai orientasi praksis serta tanggung jawab sosial pendidikan. 

Model konseptual rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam yang dihasilkan penelitian ini 

dirangkum dalam Diagram berikut. Diagram tersebut merepresentasikan relasi hierarkis dan integratif 

antara tauhid, kesatuan ilmu–iman–amal, integrasi wahyu–akal–empiri, serta implikasinya terhadap 

sistem pendidikan Islam. Penyajian model dalam bentuk diagram dimaksudkan untuk menegaskan 

bahwa rekonstruksi yang ditawarkan merupakan hasil penelitian konseptual yang sistematis, bukan 

sekadar ilustrasi normatif. 

 

Diagram Model Rekonstruksi Epistemologi Pendidikan Islam Berbasis Tauhid 

 

 

 

 

 

 

 

          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pembahasan atas model tersebut menunjukkan bahwa tauhid berfungsi sebagai pusat orientasi 

yang menata relasi epistemologis antara iman, ilmu, dan amal secara integral. Dalam kerangka ini, iman 

tidak diposisikan sebagai wilayah privat yang terpisah dari aktivitas keilmuan, melainkan sebagai 

fondasi epistemik yang menentukan makna dan arah ilmu. Ilmu dikembangkan melalui integrasi wahyu, 

akal, dan empiri, sementara amal menjadi manifestasi aksiologis yang menegaskan tanggung jawab etis 

dan sosial pengetahuan. Kerangka ini sejalan dengan pandangan Isma’il Ragi al-Faruqi yang 

menempatkan tauhid sebagai prinsip fundamental bagi seluruh aktivitas intelektual dan peradaban Islam 

(Al-Faruqi, 1992). Dan juga selaras dengan pandangan Hamid Fahmy Zarkasyi yang menegaskan bahwa 

dalam worldview Islam, ilmu tidak pernah netral, tetapi selalu terikat dengan iman dan bermuara pada 

amal (Zarkasyi, 2013). 

Secara teoritik, model rekonstruksi ini beririsan dengan gagasan adab dan tujuan pendidikan 

Islam yang dikemukakan oleh Wan Mohd Nor Wan Daud, khususnya dalam penegasan bahwa tujuan 

akhir pendidikan Islam adalah pembentukan manusia beradab yang mampu menempatkan ilmu secara 

TAUHID 

(Worldview Islam) 

 

IMAN - ILMU - AMAL 

(Legitimasi) (Proses) (Orientasi) 

 

Epistemologi Pendidikan Islam 

(Integrasi Wahyu - Akal - Empiri) 

 

Kurikulum – Pedagogi - Tujuan 

 

Manusia Beradab dan Bermaslahat 

 



Al-Ilmiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1760-1766  1765 
 

 

 

tepat dalam tatanan kehidupan (Daud, 2022). Syed Muhammad Naquib al-Attas juga mengemukakan 

gagasan adab dan hierarki ilmu, bahwa ilmu juga harus ditempatkan secara tepat agar tidak 

menimbulkan kekacauan makna dalam pendidikan (Al-Attas, 1993). Namun, penelitian ini melangkah 

lebih jauh dengan memvisualisasikan relasi epistemologis tersebut dalam kerangka pendidikan 

kontemporer, sehingga lebih operasional dan aplikatif dibandingkan pendekatan integrasi ilmu yang 

bersifat struktural-administratif. 

Kebaruan utama subbab ini terletak pada formulasi model epistemologi pendidikan Islam 

berbasis tauhid yang secara eksplisit menempatkan kesatuan ilmu–iman–amal dan integrasi wahyu–

akal–empiri sebagai inti paradigma pendidikan. Model ini memodifikasi pendekatan integrasi ilmu yang 

ada dengan memberikan dasar epistemologis yang lebih mendalam dan konsisten dengan worldview 

Islam. Sejalan dengan kritik Ziauddin Sardar, rekonstruksi pendidikan Islam hanya akan efektif apabila 

dimulai dari perubahan epistemologi dan pandangan hidup, bukan sekadar reformasi kelembagaan atau 

kurikulum (Sardar & Henzell-Thomas, 2018). 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam kontemporer 

merupakan persoalan epistemologis yang bersumber dari tidak berfungsinya tauhid sebagai worldview 

dan prinsip keilmuan pendidikan. Pertanyaan penelitian mengenai bagaimana tauhid dapat dirumuskan 

sebagai epistemologi pendidikan Islam serta bagaimana rekonstruksi tersebut mengatasi dikotomi ilmu 

terjawab melalui temuan bahwa tauhid selama ini lebih banyak diposisikan sebagai doktrin teologis 

normatif, bukan sebagai kerangka epistemik yang mengarahkan cara memperoleh, memvalidasi, dan 

menggunakan ilmu. Rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam berbasis tauhid yang ditawarkan 

dalam penelitian ini menegaskan kesatuan ilmu, iman, dan amal serta integrasi wahyu, akal, dan empiri 

sebagai fondasi pendidikan Islam. Dengan kerangka tersebut, integrasi ilmu tidak lagi bersifat struktural 

atau administratif, melainkan berangkat dari perubahan paradigma epistemologis yang mampu 

mengatasi fragmentasi keilmuan secara substantif. 

Berdasarkan temuan tersebut, penelitian ini menyarankan agar pengembangan pendidikan 

Islam, baik pada tingkat kebijakan maupun praktik pendidikan, diarahkan pada penguatan epistemologi 

tauhidik sebagai dasar kurikulum, pedagogi, dan budaya akademik. Bagi perancang kebijakan dan 

pengelola lembaga pendidikan Islam, saran ini ditujukan untuk mendorong perumusan kurikulum yang 

tidak sekadar menggabungkan mata pelajaran agama dan umum, tetapi membangun orientasi keilmuan 

yang bermakna, etis, dan bertanggung jawab secara sosial. Bagi pendidik dan akademisi, saran ini 

ditujukan untuk memperkuat peran guru dan dosen sebagai pembimbing cara berpikir keilmuan yang 

berakar pada iman dan bermuara pada amal. Sementara itu, bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini 

merekomendasikan pengembangan kajian empiris yang menguji implementasi epistemologi tauhidik 

dalam praktik pendidikan, sehingga rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam berbasis tauhid dapat 

dioperasionalkan secara berkelanjutan. 

 

REFERENCES 

Abdullah, M. A. (2012). Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif (Cet. 

3). P. Pelajar. 

Al-Attas, M. N. (1993). Islām and Secularism. International Institute of Islamic Thought and 

Civilization. 

Al-Faruqi, I. R. (1992). Al Tawhid: Its Implication for Thought and Life (2. ed). International Institute 

of Islamic Thougt. 

Bakar, O. (1991). Tawhid and Science: Essays on The History and Philosophy of Islamic Science. 

Secretariat for Islamic Philosophy and Science. 

Creswell, J. W. (2013). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches 

(third edition). SAGE. 

Daud, W. M. N. W. (2022). Budaya Ilmu: Makna dan Manifestasi dalam Sejarah dan Masa Kini. RZS-

CASIS, HAKIM. 

 
Daud, W. M. N. W. (with International Institute of Islamic Thought and Civilization (Kuala Lumpur, 

Malaysia)). (1998). The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad Naquib Al-



Al-Ilmiya Jurnal Pendidikan islam Vo.1 No 4 Januari 2026. 1760-1766  1766 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

Attas: An Exposition of The Original Concept of Islamization. International Institute of Islamic 

Thought and Civilization. 

Krippendorff, K. (2019). Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (Fourth edition). SAGE. 

Muhaimin. (2001). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di 

Sekolah (Cet. 1). Remaja Rosdakarya. 

Sahin, A. (2018). Critical Issues in Islamic Education Studies: Rethinking Islamic and Western Liberal 

Secular Values of Education. Religions, 9(11), 335. https://doi.org/10.3390/rel9110335 

Sardar, Z., & Henzell-Thomas, J. (2018). Rethinking Reform in Higher Education from Islamization to 

Integration of Knowledge (First electronic edition). Al Manhal ePublishing. 

Sugiyono. (2013). Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan kuantitatif, kualitatif dan R&D) (Cet. 

19). Alfabeta.  

Tilaar, H. A. R. (2009). Kekuasaan dan Pendidikan: Manajemen Pendidikan Nasional dalam Pusaran 

Kekuasaan (Cet. 1). Rineka Cipta. 

Zarkasyi, H. F. (2013). Worldview Islam dan Kapitalisme Barat. TSAQAFAH, 9(1), 15. 

https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v9i1.36 

Zed, M. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan (Ed. 2). Yayasan Obor Indonesia. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


