
 

 

Landasan Psikologis Pendidikan Islam: Telaah Teori Belajar Islami dan 

Modern 

Aprina Noor Latifah1*, Syaifuddin Sabda2    

1 Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Antasari, Banjarmasin, Indonesia 
2 Universitas Islam Negeri Antasari, Banjarmasin, Indonesia 

*aprinanl286@gmail.com1, *syaifuddin@uin-antasari.co.id2 
 

 
A B S T R A K 

Pendidikan Islam bertujuan membentuk manusia yang beriman, berilmu, serta 

berakhlak mulia dan memerlukan landasan psikologis yang kokoh untuk 

mengintegrasikan potensi fitrah manusia dengan tuntutan zaman. Artikel ini 

bertujuan menjelaskan landasan psikologis pendidikan Islam, mengkaji teori 

belajar dalam perspektif Islam dan modern, serta menganalisis relevansi 

keduanya dalam praktik pembelajaran. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif melalui studi kepustakaan dengan teknik dokumentasi terhadap buku 

dan artikel ilmiah yang relevan. Data dianalisis secara deskriptif-analitis untuk 

mensintesis konsep-konsep utama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

pendidikan Islam berpijak pada pemahaman tentang ruh, fitrah, nafs, qalb, dan 

‘aql sebagai unsur pembentuk kepribadian manusia. Konsep tazkiyah al-nafs, 

tadarruj, tikrar, tadabbur, tafakkur, ta’dib, dan muraqabatullah menekankan 

pembinaan spiritual dan akhlak. Sementara itu, teori behaviorisme, 

kognitivisme, humanisme, dan konstruktivisme dapat dimanfaatkan secara 

selektif karena selaras dengan nilai-nilai Islam. Integrasi keduanya 

memungkinkan terciptanya pembelajaran yang sistematis, bermakna, dan 

berorientasi pada pembentukan manusia seutuhnya. 

 
A B S T R A C T 

Islamic education aims to form individuals who are faithful, knowledgeable, 

and of noble character, and it requires a strong psychological foundation to 

integrate human innate potential with the demands of the times. This article aims to explain the psychological 

foundations of Islamic education, examine learning theories from Islamic and modern perspectives, and analyze 

their relevance in learning practice. This study employs a qualitative approach through library research using 

documentation techniques on relevant books and scholarly articles. The data are analyzed descriptively and 

analytically to synthesize key concepts. The findings show that Islamic education is grounded in an understanding 

of ruh, fitrah, nafs, qalb, and ‘aql as elements shaping human personality. Concepts such as tazkiyah al-nafs, 

tadarruj, tikrar, tadabbur, tafakkur, ta’dib, and muraqabatullah emphasize spiritual and moral development. 

Meanwhile, behaviorism, cognitivism, humanism, and constructivism can be selectively applied as they align with 

Islamic values. Their integration enables systematic, meaningful learning oriented toward holistic human 

development.

 

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION 

 Pendidikan Islam merupakan proses pembinaan manusia yang berlandaskan nilai-nilai ajaran 

Islam dengan tujuan membentuk pribadi muslim yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Dalam 

proses tersebut, pemahaman terhadap aspek psikologis peserta didik menjadi hal yang sangat penting 

karena perilaku, cara berpikir, serta perkembangan kepribadian manusia tidak terlepas dari kondisi 

kejiwaan mereka. Psikologi sebagai ilmu tentang jiwa memberikan kontribusi besar dalam membantu 

memahami karakteristik individu, termasuk dalam konteks pendidikan (Rokhimah dkk., 2024). 

Dalam perspektif pendidikan Islam, manusia dipandang sebagai makhluk yang memiliki potensi 

ruhani dan jasmani yang saling berkaitan. Unsur-unsur seperti ruh, fitrah, nafs, qalb, dan ‘aql 

membentuk kepribadian manusia secara utuh. Pemahaman terhadap unsur-unsur ini menjadi landasan 

A R T I C L E   I N F O 
 
Article history: 
Received 1 Januari 2026 

Revised 11 Januari 2026 
Accepted 20 Januari 2026 

Available online 23 Januari 2026 

 
Kata Kunci: 
Landasan Psikologis, Pendidikan 
Islam, Teori Belajar Islam, Teori 

Belajar Modern. 
 
Keywords: 
Psychological Foundations, 
Islamic Education, Islamic 

Learning Theory, Modern 

Learning Theory. 
 

 

 

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by 
Universitas Garut. 
 

mailto:aprinanl286@gmail.com
mailto:syaifuddin@uin-antasari.co.id


 Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1691 
 

 

 

teoritis dalam mengembangkan pendekatan pendidikan yang sesuai dengan hakikat manusia. Tohirin 

menegaskan bahwa penerapan teori psikologi dalam pendidikan agama berperan penting dalam 

meningkatkan keberhasilan proses belajar, sedangkan Nata menekankan pentingnya pemahaman 

psikologis terhadap peserta didik agar strategi pembelajaran dapat disusun secara tepat dan efektif 

(Rosyad, 2025). 

Namun, tantangan pendidikan Islam di era modern semakin kompleks seiring dengan 

perkembangan teknologi dan perubahan sosial. Peserta didik tidak hanya dihadapkan pada tuntutan 

akademik, tetapi juga pada berbagai pengaruh lingkungan yang dapat memengaruhi karakter dan 

spiritualitas mereka. Kondisi ini menuntut adanya pendekatan pembelajaran yang mampu 

mengembangkan potensi intelektual sekaligus membentuk kepribadian yang berakhlak. Permasalahan 

yang muncul adalah bagaimana pendidikan Islam dapat mengintegrasikan landasan psikologis, teori 

belajar Islami, dan teori belajar modern agar proses pembelajaran tetap relevan, efektif, dan bernilai 

spiritual. 

Sebagai upaya pemecahan masalah tersebut, artikel ini mengkaji konsep-konsep psikologis 

dalam pendidikan Islam, khususnya yang berkaitan dengan hakikat manusia, serta membahas teori 

belajar dalam perspektif Islam dan teori belajar modern. Adapun tujuan penulisan artikel ini adalah 

untuk menjelaskan landasan psikologis pendidikan Islam, menguraikan teori belajar dalam perspektif 

Islam dan modern, serta menunjukkan relevansi antara keduanya dalam membentuk peserta didik yang 

berkembang secara intelektual, spiritual, dan moral. 

 

2. METODE/METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui metode studi kepustakaan yang 

bertujuan mengkaji konsep-konsep mengenai landasan psikologis pendidikan Islam serta teori belajar 

dalam perspektif Islam dan modern. Pengumpulan data dilakukan dengan teknik dokumentasi terhadap 

berbagai sumber tertulis, seperti buku, artikel jurnal ilmiah, dan karya akademik yang relevan dengan 

topik penelitian. Sumber data meliputi sumber primer berupa literatur yang membahas konsep landasan 

psikologis pendidikan Islam dan teori belajar dalam Islam dan modern, serta sumber sekunder berupa 

hasil penelitian terdahulu maupun referensi pendukung yang relevan. Data yang diperoleh dianalisis 

menggunakan metode deskriptif-analitis melalui proses pengkajian, pengelompokan, dan penyintesisan 

konsep, temuan, serta gagasan para ahli. Analisis ini bertujuan merumuskan secara sistematis dan 

komprehensif konsep landasan psikologis pendidikan Islam, teori belajar Islam, teori belajar modern, 

serta relevansi antara keduanya. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION 

Landasan Psikologis Pendidikan Islam 

Al-Qur’an menggunakan beberapa istilah untuk menyebut manusia dengan makna dan tujuan 

yang berbeda. Istilah-istilah itu antara lain al-Insan, al-Naas, al-Basyar, dan Bani Adam. Kata al-Insan 

menggambarkan sifat manusia yang mudah lupa, sehingga memerlukan peringatan agar tidak 

menyimpang dari kebenaran. Istilah al-Naas menunjukkan kumpulan manusia, baik dalam arti seluruh 

umat manusia maupun kelompok tertentu yang hidup bersama. Sebutan al-Basyar menggambarkan 

bahwa manusia memiliki sisi emosional dan perasaan yang kuat, sehingga perlu belajar menahan diri 

dan menjaga ketenangan. Adapun Bani Adam menandakan asal-usul manusia yang bersumber dari Nabi 

Adam As., sekaligus mengingatkan agar manusia menyadari jati dirinya, memahami asal kehidupannya, 

tujuan hidupnya, dan arah kembali setelah kehidupan di dunia (Ghofur, 2018). 

Allah swt. menganugerahkan beberapa kemampuan atau potensi kepada manusia, diantaranya: 

a. Ruh 

Al-Ghazali memaknai ruh sebagai lathifah, yaitu unsur halus yang menjadi sumber kehidupan 

dan keberadaan manusia. Kehadiran ruh menjadi syarat bagi berfungsinya akal, munculnya kehendak, 

serta timbulnya kecenderungan hati. Tujuan utama penciptaan ruh ialah agar manusia mampu 

memperoleh pengetahuan dan menggunakan daya pikirnya untuk mengenali ciptaan Allah, sehingga 

semakin memahami hakikat-Nya. Semakin tinggi pengetahuan dan kedekatan seseorang kepada Allah, 

semakin damai dan tenteram ruh-nya, seperti bayi yang merasa aman di sisi ibunya. Sebaliknya, ruh 

akan merasa gelisah, resah, dan terancam ketika jauh dari Tuhan dan tenggelam dalam kebodohan, sebab 

ruh telah memiliki ikatan dengan Tuhannya sejak masih berada dalam kandungan. Melalui konsep ini, 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1692 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

lahir lah istilah fitrah yang dimaknai oleh Al-Ghazali sebagai keadaan asli manusia yang diciptakan 

dengan tujuan untuk mengenal dan mendekat kepada Allah swt. (Ghofur, 2018). 

Hubungan antara ruh dan jasad dapat dianalogikan seperti hubungan antara kendaraan dan 

pengemudinya. Kendaraan yang mengalami kerusakan tidak akan dapat berjalan dengan baik dan 

nyaman, meskipun dikendalikan oleh pengemudi yang ahli. Jasad yang berada dalam kondisi sakit juga 

akan melemahkan kekuatan ruh, karena jasad merupakan sarana bagi ruh untuk beraktivitas. Tanpa ruh, 

jasad tidak akan mampu menjalankan fungsi dan geraknya, sementara ruh pun tidak dapat menampakkan 

peran dan perilakunya tanpa keberadaan jasad. Apabila pemahaman ini dikaitkan dengan konteks 

pendidikan, dapat dipahami bahwa pendidikan hanya akan bermakna bagi manusia yang memiliki ruh, 

karena ruh inilah yang menghidupkan jasad dan menggerakkan seluruh anggota tubuh. Selanjutnya, 

seluruh aktivitas tubuh tersebut diarahkan dan dikendalikan oleh qalbu sebagai pusat kesadaran dan 

pengendali perilaku manusia (Syihabuddin, 2013). 

b. Fitrah 

Salah satu keistimewaan yang Allah anugerahkan kepada manusia adalah fitrah yang telah 

melekat sejak awal penciptaan, bersamaan dengan terbentuknya nuthfah. Seiring proses pertumbuhan, 

fitrah dan nuthfah saling berinteraksi dan mengalami perubahan dari satu tahap ke tahap berikutnya 

hingga akhirnya manusia dilahirkan dengan karakter serta fitrah yang khas. Di dalam fitrah tersebut 

tersimpan berbagai potensi, seperti kemampuan berkehendak, kebebasan memilih atau berikhtiar, 

kemampuan berpikir dan berakal, rasa empati, serta keistimewaan lain yang dianugerahkan Allah swt. 

Pada saat diberikan, fitrah manusia berada dalam keadaan suci, bersih dari noda, dan tanpa cacat, 

sehingga dapat menyatu secara sempurna dengan diri manusia. Namun, setelah fitrah itu berkembang 

dalam kehidupan manusia, terdapat kemungkinan bahwa fitrah tersebut mengalami gangguan atau 

penyimpangan, sehingga tidak lagi berfungsi secara optimal dalam menjalankan perannya 

(Syihabuddin, 2013). 

Fitrah melekat dan menyatu dalam diri manusia. Oleh karena itu, manusia memiliki tanggung 

jawab untuk mengatur, mengendalikan, serta membersihkan dirinya dengan berlandaskan syariat Islam 

agar tetap berada dalam keadaan bersih, tidak tercemar, dan berkembang secara optimal. Dengan kondisi 

tersebut, fitrah dapat tercermin secara jelas dalam perilaku dan kehidupan manusia. Proses pembersihan 

diri yang dikenal dengan istilah tazkiyatun nafs dilakukan melalui berbagai bentuk ibadah dan riyadhah 

atau latihan spiritual. Salah satu ibadah yang memiliki fungsi khusus dalam membersihkan jiwa adalah 

puasa, terutama puasa Ramadhan, yang berperan penting dalam membentuk pengendalian diri, 

kesadaran spiritual, dan kemurnian fitrah manusia (Syihabuddin, 2013). 

Konsep fitrah dalam pendidikan Islam berkaitan dengan tujuan pembelajaran yang diarahkan 

pada terjadinya perubahan perilaku, sikap, dan kepribadian peserta didik setelah menjalani proses 

pendidikan. Pemahaman fitrah dalam konteks pendidikan Islam menekankan bahwa pengembangan 

manusia secara utuh harus selaras dengan aktualisasi fitrah yang dimilikinya. Konsep ini berangkat dari 

keyakinan bahwa manusia pada dasarnya memiliki potensi positif sejak lahir, baik dalam aspek jasmani, 

nafsani yang mencakup kognitif dan afektif, maupun ruhani yang bersifat spiritual. Konsep fitrah juga 

mengakui bahwa qalb merupakan salah satu unsur paling penting dalam diri manusia karena perilaku 

seseorang sangat dipengaruhi oleh kondisi hatinya. Melalui qalb, manusia tidak hanya mampu 

memahami sesuatu di luar jangkauan nalar rasional, tetapi juga memiliki kecenderungan terhadap 

kebenaran, kebijaksanaan, dan kesabaran, serta kekuatan batin yang dapat memengaruhi tindakan, 

peristiwa, dan realitas di sekitarnya (Kesuma, 2013). 

c. Nafs 

Nafs mencakup seluruh sifat dan karakter yang membentuk hakikat manusia tanpa melibatkan 

unsur jasad sebagai wadahnya. Dalam Al-Qur’an, istilah nafs memiliki tiga makna. Pertama, nafs 

dipahami sebagai adz-dzat, yaitu sesuatu yang bersifat maknawi dan tidak berwujud materi. Kedua, 

bermakna asy-syakhsh, yaitu sosok manusia secara lahiriah sebagai kebalikan dari makna sebelumnya. 

Ketiga, diartikan sebagai daya atau potensi yang ada dalam diri manusia, tempat berpadu antara 

kebaikan dan keburukan, sekaligus wadah bagi fitrah, kecenderungan, kemampuan, nilai, serta minat 

yang mendorong manusia dalam berpikir, bersikap, dan bertindak (Syihabuddin, 2013). 

Al-Qur’an juga memaknai an-nafs dari sisi sifat-sifatnya. Dari sini dikenal istilah nafs 

muthma’innah, nafs lawwamah, dan nafs amarah bissu. Banyak ulama berpendapat bahwa ketiga 

bentuk nafs tersebut terdapat dalam diri manusia. Nafs muthmainnah menggambarkan kondisi jiwa yang 

merasa tenang dalam beribadah, mencintai kebaikan, berserah diri kepada Allah, menerima ketetapan-



 Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1693 
 

 

 

Nya dengan lapang dada, serta merindukan kembali kepada-Nya. Nafs lawwamah muncul ketika 

seseorang mengabaikan perintah dan larangan Allah, lalu merasakan penyesalan dan mencela dirinya 

sendiri atas kesalahan yang dilakukan. Nafs amarah bissu tampak saat jiwa cenderung mengikuti 

dorongan hawa nafsu yang mengarah pada keburukan. Dengan demikian, an-nafs memiliki potensi 

ganda, yakni dapat mengarahkan manusia pada kebaikan dan kemaslahatan, atau sebaliknya 

menyeretnya pada keburukan dan kemudaratan (Syihabuddin, 2013). 

Nafs merupakan pusat moralitas dan spiritualitas dalam diri manusia yang memiliki potensi 

untuk berkembang ke arah kebaikan maupun keburukan. Pemahaman terhadap konsep nafs memiliki 

peran penting dalam pelaksanaan pendidikan Islam. Konsep ini memberikan landasan spiritual dan 

psikologis yang menyeluruh sebagai pendekatan dalam membentuk manusia paripurna atau insan kamil, 

yaitu pribadi yang berkembang secara seimbang dalam aspek intelektual, emosional, dan spiritual 

(Nurlina & Bashori, 2025). 

d. Qalb 

Qalb adalah pusat yang menampung akal, keimanan, dan hidayah. Di dalamnya juga 

bersemayam kebenaran, kecenderungan batin, rasa cinta, serta kepekaan terhadap nilai-nilai keindahan. 

Qalb merupakan ruh insani yang memikul amanat Allah, dianugerahi pengetahuan, dan memiliki fitrah 

berupa ilmu serta pengakuan terhadap keesaan-Nya. Hati menjadi inti dari kemanusiaan dan pusat 

kesadaran spiritual manusia. Hati bersifat dinamis, dapat berubah dari keadaan tercela menjadi terpuji, 

atau sebaliknya, tergantung pada kondisi batinnya. Dari perubahan inilah muncul dua sifat hati, yaitu 

sifat baik dan sifat buruk. Hati yang baik disebut qalbun salim, yakni hati yang sehat dan terbebas dari 

penyakit batin. Sebaliknya, hati yang buruk mendorong manusia untuk berpaling dan melanggar 

perintah Allah. Ketika hati cenderung pada hal-hal tersebut, saat situlah hati dikatakan sedang “sakit” 

(Syihabuddin, 2013). 

Uraian tersebut menunjukkan pentingnya menjaga kesehatan qalb, menjauhkannya dari 

penyakit, serta membersihkannya dari segala kotoran. Dalam konteks pendidikan, perannya terletak 

pada upaya memelihara hati agar tetap sehat, mengobatinya agar tidak semakin rusak, dan 

menyucikannya (tazkiyah al-qalb) agar tidak mati. Proses penyembuhan hati dilakukan dengan 

menumbuhkan sifat-sifat baik seperti keimanan, ketaatan, kekhusyukan, dan kecintaan pada kebenaran. 

Ketika sifat-sifat ini terpelihara, hati akan mendorong seluruh anggota tubuh untuk berbuat kebaikan. 

Dengan demikian, pendidikan berperan dalam menjaga kemurnian hati, menumbuhkan sifat terpuji, 

serta mengikis sifat tercela agar seseorang mampu beramal saleh (Syihabuddin, 2013). 

e. ‘Aql 

‘Aql memiliki beberapa makna. Pertama, akal dipahami sebagai pengetahuan tentang hakikat 

segala sesuatu. Kedua, akal diartikan sebagai sesuatu yang memperoleh pengetahuan. Selain itu, akal 

juga bisa dimaknai sebagai sifat orang yang berilmu atau sebagai tempat beradanya pengetahuan. ‘Aql 

merupakan kemampuan dalam diri manusia yang memungkinkannya menerima ilmu dan membedakan 

mana yang benar serta bermanfaat. Akal juga berfungsi sebagai pengendali agar seseorang tidak 

menyimpang dari jalan yang lurus. Kata al-‘aql sendiri berasal dari akar kata yang berarti 

“mengendalikan” atau “menahan,” karena akal berperan menahan manusia dari perbuatan yang dapat 

menjerumuskannya ke dalam kebinasaan dan mencegahnya melakukan hal-hal yang bertentangan 

dengan kebenaran (Syihabuddin, 2013). 

Allah memerintahkan manusia menggunakan akalnya sebab beberapa alasan. Pertama, akal 

mampu memahami ciptaan Allah secara bertahap melalui pengamatan terhadap alam semesta. Kedua, 

akal membantu manusia mengenali hakikat dan tujuan penciptaan, serta memahami hukum dan prinsip 

yang menunjukkan kesempurnaan ciptaan Allah. Ketiga, kemampuan akal berkembang secara bertahap, 

menandakan bahwa manusia akan terus meneliti selama masih ada hal yang belum dipahami 

(Syihabuddin, 2013). 

Akal dalam kaitannya dengan konteks pendidikan Islam dipahami sebagai sarana untuk 

mengembangkan potensi intelektual manusia sebagai anugerah dari Allah SWT. Pemanfaatan akal 

secara seimbang dan terarah menjadi dasar penting dalam membentuk pribadi Muslim yang kritis, 

bijaksana, dan bertanggung jawab. Kemampuan berpikir yang lahir dari penggunaan akal tersebut 

mendorong manusia untuk memahami kebenaran serta menumbuhkan sikap dan perilaku yang 

berakhlak mulia (Auliya dkk., 2025). Pengembangan potensi diri melalui akal secara optimal juga 

mampu mengarahkan manusia untuk semakin mendekatkan diri kepada Allah SWT (Fadillah & 

Maragustam, 2024). 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1694 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

Secara harfiah, psikologi berarti ilmu tentang jiwa, dan objek kajiannya adalah jiwa manusia itu 

sendiri. Dalam pandangan Islam, jiwa manusia pada hakikatnya merupakan lathifah, yaitu unsur halus 

yang terdiri atas al-qalb, al-ruh, al-nafs, dan al-‘aql. Keempat unsur ini saling berhubungan dan 

melengkapi, membentuk kesatuan yang utuh sehingga menjadikan manusia sebagai makhluk yang 

sempurna (Ghofur, 2018). Islam memandang bahwa tujuan utama penciptaan manusia adalah untuk 

beribadah kepada Allah dengan penuh ketulusan serta melaksanakan peran sebagai khalifah di bumi. 

Untuk mewujudkan hal tersebut, Allah menciptakan manusia dalam bentuk paling sempurna (ahsani 

taqwim). Oleh karena itu, pendidikan memiliki peran penting dalam menjaga keseimbangan antara 

aspek jasmani dan batin manusia agar tujuan penciptaan itu tercapai (Syihabuddin, 2013). Dari uraian 

tersebut dapat dipahami bahwa perhatian terhadap aspek psikologis manusia dalam pendidikan Islam 

diperlukan agar proses belajar tidak berhenti pada pengembangan akal saja, tetapi juga mampu 

menyentuh hati dan jiwa peserta didik. 

Teori Belajar dalam Persfektif Islam 

a. Tazkiyah al-Nafs (Penyucian Jiwa) 

Tazkiyah secara bahasa berasal dari kata zakka, yuzakki, dan tazkiyan yang bermakna 

membersihkan atau menyucikan dalam bahasa Arab. Konsep tazkiyah memiliki beberapa pengertian, 

antara lain ajaran para Rasul yang bertujuan menyucikan jiwa manusia, proses membersihkan diri dari 

sifat-sifat tercela, upaya menjauhkan diri dari perbuatan syirik yang dipandang sebagai kenajisan dalam 

Al-Qur’an, serta usaha mengangkat derajat manusia menuju keikhlasan dan kemuliaan akhlak. 

Sementara itu, istilah al-nafs merujuk pada jiwa atau ruh yang menggerakkan kehidupan manusia. 

Berdasarkan pengertian tersebut, tazkiyah al-nafs dapat dimaknai sebagai proses penyucian jiwa untuk 

mengembalikannya pada fitrah, sekaligus sebagai ikhtiar penyembuhan jiwa melalui pendekatan 

spiritual dan sufistik (Aprilia dkk., 2024). 

Tujuan tazkiyah al-nafs adalah mewujudkan keseimbangan antara ibadah, adat, dan akhlak 

dalam kehidupan manusia. Upaya untuk mencapai keseimbangan tersebut memerlukan langkah-langkah 

perbaikan yang menyentuh ketiga aspek tersebut secara menyeluruh. Al-Ghazali dalam tulisan 

Mutholingah menjelaskan beberapa cara dalam membentuk akhlak yang baik, yaitu memohon kebaikan 

kepada Allah SWT melalui doa, membiasakan diri melakukan perbuatan baik secara konsisten hingga 

menjadi kebiasaan yang menyenangkan, serta meluangkan waktu untuk bergaul dengan orang-orang 

saleh (Mutholingah, 2021). Dengan demikian, tazkiyah al-nafs tidak hanya bertujuan untuk 

meningkatkan kualitas iman dan takwa, tetapi juga bertujuan membentuk pribadi yang berakhlak mulia 

dalam kehidupan sosial dan hubungan dengan lingkungan sekitar. Proses ini diharapkan mampu 

melahirkan individu yang unggul secara lahir dan batin, sehingga mencapai kesempurnaan dalam aspek 

jasmani maupun rohani (Aprilia dkk., 2024). 

Tazkiyah al-nafs dalam tasawuf dapat dilaksanakan dengan 3 metode, yaitu takhalli, tahalli, dan 

tajalli. Metode takhalli merujuk pada proses membersihkan diri dari berbagai penyakit hati dan dosa 

melalui taubat serta istigfar. Tahalli merupakan tahap pengisian kembali jiwa yang telah dibersihkan 

dengan sifat-sifat terpuji, di mana kebiasaan buruk yang ditinggalkan digantikan dengan kebiasaan baik 

melalui latihan yang berkelanjutan hingga terbentuk kepribadian yang mencerminkan akhlaqul karimah. 

Tahalli juga dapat dimaknai sebagai upaya membekali, membiasakan, dan menghiasi diri dengan 

berbagai perilaku positif. Sementara tahap tajalli menggambarkan keadaan ketika tabir antara manusia 

dan Allah tersingkap. Pada fase ini, seluruh amal perbuatan seseorang dilakukan semata-mata karena 

kecintaannya kepada Allah SWT (Mutholingah, 2021). 

Pendidikan Islam menempatkan tazkiyah al-nafs sebagai aspek yang sangat penting dalam 

proses pembentukan pribadi peserta didik. Hakima Zakaria, sebagaimana dikutip dalam tulisan Aprilia 

dkk., menyatakan bahwa ilmu tidak akan membawa keberkahan apabila hati seseorang masih dipenuhi 

oleh sifat-sifat yang tidak baik. Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Imam Zarnuji yang menegaskan 

bahwa akhlak yang baik merupakan syarat utama untuk memperoleh ilmu yang bermanfaat (Aprilia 

dkk., 2024). Dengan demikian, kebersihan hati menjadi faktor penting dalam proses pendidikan, baik 

bagi pendidik maupun peserta didik, agar penyampaian ilmu tidak hanya menghasilkan pemahaman 

intelektual, tetapi juga penguatan spiritual. Tazkiyah al-nafs berperan sebagai sarana penyucian jiwa 

dari sifat-sifat tercela dan pengembangan sifat-sifat terpuji. Melalui pendidikan yang mengintegrasikan 

tazkiyah al-nafs, seseorang diarahkan untuk memiliki kualitas jiwa yang unggul sebagai hamba Allah 

sekaligus sebagai khalifah di bumi (Mutholingah, 2021). 



 Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1695 
 

 

 

b. Tadarruj (Bertahap) dan Tikrar (Pengulangan) 

Secara etimologis, tadrij berarti naik, berkembang, atau meningkat secara bertahap dan 

perlahan. Mengutip dari Agus (2020), Ibnu Khaldun memaknai tadrij bukan sekadar sebagai 

peningkatan dari segi jumlah, tetapi juga disertai dengan peningkatan kualitas. Dalam pandangan ini, 

proses belajar yang efektif dilakukan secara berangsur-angsur, melalui tahapan yang sistematis dan 

berkesinambungan. Teori tadrij bertumpu pada asumsi bahwa kemampuan manusia memiliki 

keterbatasan, sehingga cara kerja akal berlangsung secara bertahap. Oleh karena itu, proses 

pembelajaran perlu disesuaikan dengan tahapan perkembangan berpikir manusia agar materi dapat 

dipahami secara optimal. 

Ibn Khaldun, sebagaimana dikemukakan oleh Kosim (2015), berpandangan bahwa proses 

pengajaran ilmu pengetahuan kepada peserta didik sebaiknya diawali dengan penyampaian pengetahuan 

secara menyeluruh. Tahap awal ini bertujuan agar peserta didik memperoleh gambaran umum tentang 

ilmu yang dipelajari. Setelah pemahaman global terbentuk, pembelajaran kemudian dilanjutkan secara 

bertahap menuju pembahasan yang lebih rinci, sehingga peserta didik mampu memahami setiap bagian 

dari materi secara lebih mendalam. Pada tahap berikutnya, guru menanamkan pengetahuan tersebut ke 

dalam pemikiran peserta didik melalui penjelasan dan uraian yang disesuaikan dengan tingkat 

kemampuan berpikir serta kesiapan mereka dalam menerima pelajaran. Materi yang telah diajarkan 

kemudian diulang kembali agar daya pemahaman peserta didik semakin meningkat hingga mencapai 

tingkat yang optimal. Pengulangan ini dilakukan dengan uraian dan pembuktian yang lebih jelas, 

bergerak dari penjelasan yang bersifat umum menuju penjelasan yang lebih mendetail sampai tujuan 

pembelajaran benar-benar tercapai. Setelah itu, pelajaran kembali diulang agar tidak lagi terdapat 

kesulitan dalam pemahaman peserta didik dan tidak ada bagian materi yang masih menimbulkan 

keraguan (Agus, 2020). Melalui proses bertahap, sistematis, dan berulang tersebut, pembelajaran 

diharapkan dapat melekat kuat dalam diri peserta didik dan menghasilkan pemahaman yang utuh serta 

mendalam. 

Pengulangan materi pembelajaran secara bertahap, menurut pandangan beliau, memiliki 

manfaat yang sangat besar dalam membantu menjelaskan dan menanamkan ilmu ke dalam jiwa peserta 

didik, sekaligus memperkuat kesiapan mental mereka dalam memahami pengetahuan. Tujuan utama 

dari mempelajari ilmu bukan hanya penguasaan konsep, tetapi juga kemampuan peserta didik untuk 

mengamalkan dan memanfaatkan ilmu tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, 

pengulangan pembelajaran hingga beberapa kali, bahkan sampai tiga tahap, dipandang penting karena 

kesiapan peserta didik dalam memahami ilmu atau keterampilan berkembang secara berangsur-angsur 

dan tidak terjadi secara instan (Agus, 2020).  

c. Tadabbur (Merenung) dan Tafakkur (Berpikir) 

Secara etimologis, istilah tadabbur berasal dari bahasa Arab dabara yang bermakna “akhir” 

atau “bagian belakang” dari sesuatu. Dalam pengertian terminologis, Al-Lahim sebagaimana dikutip 

oleh  Farhatani (2022) menjelaskan bahwa tadabur merupakan proses perenungan yang menyeluruh dan 

mendalam terhadap kalam Allah hingga mampu menangkap makna-makna tersirat serta pesan-pesan 

ilahiah yang paling jauh dan dalam. Tadabur juga dimaknai sebagai proses berpikir, merenungkan, dan 

mempertimbangkan akibat, baik yang bersifat positif maupun negatif. Kata tadabbur lebih tepat 

digunakan untuk memperhatikan dan merenungkan teks, khususnya Al-Qur’an. Penggunaan istilah 

tadabbur oleh sebagian orang untuk merenungkan alam dinilai kurang tepat, meskipun alam termasuk 

dalam kategori ayat kauniyah. Istilah tadabbur lebih sesuai digunakan untuk merenungkan ayat-ayat 

qouliyah, sedangkan perenungan terhadap ayat-ayat kauniyah lebih tepat dilakukan melalui konsep 

tafakkur atau tafakur alam (Supriadi, 2022). 

Tadabbur sebagai pendalaman makna merujuk pada proses refleksi dan pemahaman yang 

mendalam terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dengan tujuan menggali hikmah, pelajaran, serta nilai-nilai 

yang terkandung di dalamnya. Proses ini tidak hanya sebatas membaca atau mendengarkan, tetapi juga 

melibatkan usaha merenungkan makna yang tersirat di balik setiap ayat dengan mempertimbangkan 

konteks historis, bahasa, dan tujuan diturunkannya wahyu. Melalui tadabur, seseorang diharapkan 

mampu memahami pesan Al-Qur’an secara lebih komprehensif serta mengaplikasikan nilai-nilainya 

dalam kehidupan sehari-hari. Pendalaman makna melalui tadabur juga memungkinkan individu untuk 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1696 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

semakin mendekatkan diri kepada Allah, memperkuat keimanan, dan menjadikan Al-Qur’an sebagai 

pedoman hidup dalam berbagai aspek kehidupan (Aswati & Anwar, 2025). 

Adapun bertafakur merupakan sumber dari segala kebaikan dan menjadi aktivitas hati yang 

paling utama dan mendatangkan banyak manfaat. Tafakkur merupakan kunci dari segala kebaikan 

karena mengarahkan seluruh aktivitas kognitif seorang mukmin untuk senantiasa berzikir dan mengingat 

Allah. Melalui tafakkur, seseorang diajak untuk memahami hikmah yang tersembunyi di balik keajaiban 

ciptaan-Nya dari berbagai sisi. Aktivitas ini menjadi faktor yang memperkuat keimanan sekaligus 

membedakan tingkat keimanan para muttaqin. Dalam proses tafakkur, selalu terdapat unsur perenungan 

mendalam yang menuntun seseorang, termasuk peserta didik, untuk menemukan jawaban dan makna 

atas berbagai persoalan kehidupan yang mereka hadapi (Sufiyah & Ramli, 2024). Dengan demikian, 

tafakkur dapat dipahami sebagai proses belajar yang menyatukan kekuatan akal dan ketulusan hati. 

Melalui perenungan yang disertai kesadaran akan kehadiran Allah, peserta didik tidak hanya 

memperoleh pengetahuan secara rasional, tetapi juga mampu memaknai setiap pengalaman belajar 

sebagai sarana untuk mendekatkan diri kepada Allah. 

d. Ta’dib 

Mengutip dari Rofiq & Afif (2022), Syed Muhammad Naquib al-Attas berpandangan bahwa 

pendidikan merupakan proses penanaman nilai-nilai akhlak kepada peserta didik yang dilakukan secara 

bertahap, sistematis, dan terencana. Proses ini ditujukan kepada manusia sebagai penerima pendidikan 

agar nilai-nilai tersebut dapat tertanam secara utuh dalam diri mereka. Oleh karena itu, Al-Attas 

menekankan bahwa pengetahuan pertama yang seharusnya diterima peserta didik adalah pengetahuan 

tentang diri manusia itu sendiri. Setelah itu, barulah diikuti oleh pengetahuan-pengetahuan lainnya. 

Dengan memahami hakikat dirinya, peserta didik diharapkan mampu mengenali siapa dirinya, dari mana 

ia berasal, berada di mana posisinya, serta ke mana arah tujuan hidupnya. 

Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas dalam tulisan Rofiq & Afif (2022), istilah yang 

paling tepat untuk menggambarkan konsep pendidikan adalah ta’dib. Secara etimologis, ta’dib 

bermakna penanaman dan pembentukan adab atau akhlak dalam diri peserta didik. Al-Attas lebih 

memilih menggunakan istilah ini karena konsep ta’dib tidak hanya menekankan aspek adab, tetapi juga 

telah mencakup unsur ilmu (‘ilm), pengajaran (ta‘lim), serta pembinaan dan pengasuhan (tarbiyah). 

Dengan demikian, konsep pendidikan Islam tidak perlu lagi dipahami sebagai gabungan dari tiga istilah 

tersebut, sebab seluruh unsur tersebut sudah terintegrasi secara utuh dalam makna ta’dib (Wastuti, 

2009). 

Konsep ta’dib dalam pendidikan Islam menurut perspektif al-Attas merujuk pada proses 

penanaman adab. Adab yang dimaksud oleh al-Attas adalah pemahaman tentang tujuan hakiki dalam 

mencari ilmu. Ilmu di sini didefinisikan sebagai sampainya makna suatu hal ke dalam jiwa seorang 

pencari pengetahuan (Ahmad, 2021). Al-Attas, sebagaimana dikutip dalam tulisan Wastuti (2009), 

menegaskan bahwa pembelajaran dan penguasaan berbagai keterampilan, baik dalam bidang ilmu 

kemanusiaan, ilmu alam, maupun ilmu terapan, belum dapat disebut sebagai pendidikan yang 

sesungguhnya apabila belum disertai dengan adab. Oleh karena itu, adab memiliki keterkaitan yang erat 

dengan ilmu, karena menjadi prasyarat penting dalam proses pewarisan dan pengembangan 

pengetahuan. 

Konsep ta’dib mengakui keberadaan tiga realitas utama, yaitu manusia, alam, dan Tuhan, 

dengan Tuhan sebagai sumber dari seluruh keberadaan, baik manusia maupun alam. Konsep ta'dib 

dalam pendidikan menurut al-Attas menekankan nilai manusia sebagai manusia seutuhnya yang 

memiliki dimensi spiritual, bukan semata-mata sebagai makhluk fisik yang dinilai berdasarkan manfaat 

pragmatis dan utilitarian bagi negara, masyarakat, atau dunia (Wastuti, 2009). Konsep ta’dib dalam 

pendidikan Islam menurut al-Attas bertujuan membentuk manusia yang seimbang, cerdas, dan berilmu, 

sekaligus memiliki moral, akhlak, serta keimanan dan ketakwaan yang tercermin dalam kehidupan 

sehari-hari. Pendidikan yang berlandaskan ta’dib diharapkan mampu mengarahkan manusia menuju 

kehidupan yang baik dan bahagia, baik di dunia maupun di akhirat (Ahmad, 2021). 

e. Muraqabatullah 

Muraqabah dalam tata bahasa Arab merupakan isim masdar dari kata raqaba yang berarti 

mengamati, memantau, dan menyaksikan dengan sungguh-sungguh. Dalam pengertian terminologis, 

muraqabah dipahami sebagai kesadaran batin bahwa manusia senantiasa berada dalam pengawasan 

Sang Pencipta. Kesadaran ini mendorong seseorang untuk melaksanakan seluruh perintah Allah dan 

menjauhi segala larangan-Nya. Individu yang telah mencapai tingkat muraqabatullah akan merasakan 



 Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1697 
 

 

 

kehadiran Allah dalam setiap aspek kehidupannya. Muraqabah menanamkan keyakinan bahwa Allah 

selalu melihat dan mengawasi setiap gerak dan diam manusia, baik yang tampak secara lahiriah maupun 

yang tersembunyi dalam batin (Hakim dkk., 2024). 

Manusia secara fitrah memiliki potensi untuk berbuat baik sekaligus kecenderungan pada 

keburukan. Dalam diri manusia terdapat dorongan ilahiah dan bisikan setan yang saling berhadapan, 

sehingga manusia dapat dipahami sebagai arena pergulatan antara kebaikan yang bersumber dari Allah 

dan kejahatan yang berasal dari setan. Oleh sebab itu, dalam batin manusia kerap tersimpan keinginan-

keinginan negatif yang tidak selalu tampak atau diketahui oleh orang lain. Kondisi ini menuntut manusia 

untuk mampu menjadi pengawas bagi dirinya sendiri. Kesadaran akan muqarabatullah pun menjadi 

sarana penting untuk menekan potensi kejahatan sekaligus memperkuat kecenderungan pada kebaikan 

(Hakim dkk., 2024).  

Muraqabah secara teoretis memiliki keselarasan dengan prinsip mindfulness yang menekankan 

kesadaran penuh terhadap momen saat ini. Namun, dalam perspektif Islam, pusat kesadaran tidak hanya 

terletak pada kehadiran saat ini, tetapi pada kesadaran berada bersama Allah dalam setiap waktu. Maka 

dari itu, setiap pengalaman hidup ditempatkan dalam kerangka tauhid. Konsep muraqabah sebagai 

kesadaran akan pengawasan Allah berfungsi sebagai landasan spiritual yang memberi dimensi 

transendental pada praktik kesadaran batin dalam psikologi (Alfiya & Sandri, 2025). 

Teori Belajar dalam Perspektif Modern 

a. Teori Behaviorisme 

Behaviorisme berasal dari kata behavior yang berarti tingkah laku dan isme yang bermakna 

paham atau aliran. Behaviorisme merupakan salah satu aliran dalam psikologi yang menilai individu 

berdasarkan perilaku yang tampak secara nyata. Tokoh-tokoh pengembang teori ini antara lain Edward 

Thorndike, John Watson, dan B.F. Skinner. Menurut pandangan behaviorisme, belajar merupakan hasil 

dari interaksi antara stimulus dan respon. Stimulus berperan sebagai pemicu terjadinya proses belajar, 

baik berupa pikiran, perasaan, maupun rangsangan yang diterima melalui pancaindra. Sedangkan, 

respon merupakan reaksi yang muncul dari peserta didik sebagai tanggapan terhadap stimulus tersebut 

yang dapat berupa gerakan, tindakan, atau perilaku tertentu (Putri dkk., 2024). 

Teori behaviorisme memandang bahwa seseorang dianggap telah belajar apabila terjadi 

perubahan perilaku setelah melalui proses pembelajaran. Perubahan tersebut merupakan bentuk respon 

atau reaksi terhadap stimulus yang diberikan. Penerapan teori ini tampak dalam berbagai aspek 

pendidikan seperti penetapan tujuan pembelajaran, penyusunan materi, penyesuaian dengan 

karakteristik peserta didik, serta pemanfaatan media dan fasilitas belajar di sekolah. Dalam 

penerapannya, teori behaviorisme memiliki kelebihan dan kekurangan. Kelebihannya terletak pada 

metode pembelajaran yang tidak hanya melalui ceramah, tetapi juga memberi contoh secara langsung. 

Selain itu, bahan ajar disusun secara bertahap dan sistematis, serta proses pembelajaran dibagi dalam 

beberapa bagian agar lebih mudah dipahami. Adapun kekurangannya, teori ini terlalu menekankan pada 

pengaruh lingkungan dan perubahan perilaku, tanpa banyak memperhatikan aspek kognitif dan 

emosional yang juga berperan penting dalam proses belajar (Fithriyah, 2024). 

b. Teori Kognitivisme 

Teori kognitivisme dikembangkan oleh tokoh-tokoh seperti Jean Piaget, Lev Vygotsky, Albert 

Bandura, dan Jerome Bruner. Teori ini menekankan bahwa proses belajar lebih penting daripada hasil 

yang diperoleh. Teori ini fokus pada cara seseorang berpikir, memahami, dan mengolah informasi. 

Dalam pandangan kognitivisme, peserta didik dituntut untuk berperan aktif dalam memahami 

pengalaman serta membangun pengetahuannya sendiri. Penerapan teori ini tampak ketika seseorang 

berusaha mempelajari sesuatu sekaligus mencari solusi atas suatu permasalahan melalui proses berpikir 

(Fithriyah, 2024). 

Pada penerapannya, teori kognitivisme dapat diimplementasikan melalui beberapa cara. 

Pertama, pendidik perlu mengembangkan strategi belajar yang selaras dengan struktur kognitif peserta 

didik, sehingga materi pelajaran dapat menyesuaikan dengan pengetahuan yang telah dimiliki 

sebelumnya. Kedua, pembelajaran sebaiknya tidak hanya fokus pada hasil akhir, tetapi juga menekankan 

pada proses berpikir, pemahaman, dan penguasaan makna dari materi yang dipelajari. Ketiga, 

keterlibatan aktif peserta didik perlu diperkuat agar mereka mampu memahami pelajaran secara 

mendalam dan menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari (Fithriyah, 2024). 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1698 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

c. Teori  Humanisme 

Teori humanisme ini dikembangkan oleh Carl Rogers dan Abraham Maslow (Magpiroh & 

Mudzafar, 2023). Humanisme sendiri berasal dari kata Latin humanus yang berarti sifat manusiawi atau 

sesuai dengan kodrat manusia. Menurut teori ini, belajar dipahami sebagai proses untuk memanusiakan 

manusia. Keberhasilan belajar ditandai ketika peserta didik mampu memahami dirinya dan 

lingkungannya secara mendalam hingga mencapai aktualisasi diri. Pendidik berperan membantu peserta 

didik mengenali potensi yang dimiliki agar dapat berkembang secara optimal. Proses pembelajaran juga 

diarahkan untuk menumbuhkan kemampuan berkreasi, berimajinasi, berintuisi, merasakan, serta 

memperoleh pengalaman yang bermakna (Putri dkk., 2024). 

d. Teori  Konstruktivisme 

Teori konstruktivisme dikembangkan oleh beberapa tokoh, yakni Jean Piaget, Lev Vygotsky, 

John Dewey, dan Jerome Bruner. Pada kajian psikologi, istilah “konstruktif” sendiri merujuk pada cara 

berpikir yang mampu menghasilkan kesimpulan atau pemahaman baru. Dalam konteks filsafat 

pendidikan, konstruktivisme dipahami sebagai aliran yang berupaya membangun tatanan kehidupan 

yang berbudaya dan berorientasi pada kemajuan berpikir modern. Secara istilah, teori konstruktivisme 

dapat dimaknai sebagai teori yang menekankan proses pembentukan gagasan atau pemikiran hingga 

melahirkan kesimpulan baru (Fithriyah, 2024). 

Teori konstruktivisme memandang belajar sebagai proses untuk membangun makna dan 

pengetahuan melalui pengalaman yang diperoleh peserta didik sendiri. Artinya, ketika menghadapi 

situasi baru, peserta didik menggunakan pengetahuan dan pengalaman yang sudah ada untuk 

menyesuaikan diri serta membangun pemahaman baru. Melalui teori konstruktivisme, peserta didik 

dilatih untuk berpikir kritis dalam memecahkan masalah, menemukan ide, dan mengambil keputusan. 

Pemahaman mereka juga menjadi lebih mendalam karena terlibat langsung dalam proses membangun 

pengetahuan. Keterlibatan ini juga membuat konsep yang dipelajari lebih mudah diingat dan diterapkan 

dalam berbagai situasi (Putri dkk., 2024). 

Relevansi Teori Belajar Islami dan Modern 

Pendidikan Islam dapat memanfaatkan teori belajar modern secara selektif dengan tetap berpijak 

pada nilai-nilai keislaman. Pendekatan behaviorisme, misalnya, yang menekankan pembiasaan dan 

penguatan perilaku, memiliki kesesuaian dengan konsep tazkiyah al-nafs dalam Islam yang berorientasi 

pada penyucian jiwa melalui latihan akhlak secara berkesinambungan. Pendekatan kognitivisme juga 

sejalan dengan prinsip tadarruj dan tikrar yang dikemukakan oleh Ibnu Khaldun, yang menekankan 

penyampaian materi secara bertahap sesuai dengan kemampuan akal peserta didik. Pengulangan yang 

terstruktur membantu peserta didik tidak hanya mengingat informasi, tetapi juga memahami maknanya 

secara lebih mendalam serta mampu menerapkannya dalam kehidupan. Pendekatan konstruktivisme, 

yang mendorong peserta didik membangun pengetahuan secara aktif, sejalan dengan praktik tadabbur 

dan tafakkur dalam Islam yang menekankan perenungan terhadap realitas dan ayat-ayat Allah. 

Pendekatan humanisme pun memberi ruang bagi pengembangan potensi kemanusiaan peserta didik 

secara menyeluruh, sesuai dengan konsep ta’dib dalam pendidikan Islam. 

Integrasi antara teori belajar modern dan nilai-nilai Islam bertujuan membentuk peserta didik 

yang tidak hanya unggul secara intelektual, tetapi juga matang secara spiritual dan moral. Konsep 

muraqabatullah, yaitu kesadaran akan pengawasan Allah, berperan dalam memperkuat pengendalian 

diri serta menumbuhkan motivasi belajar dari dalam diri. Kesadaran ini mendorong peserta didik untuk 

belajar secara bertanggung jawab, bukan hanya karena tuntutan akademik, tetapi juga sebagai bentuk 

ibadah. Pandangan ini sejalan dengan perspektif Islam yang memandang manusia sebagai makhluk yang 

memiliki ruh, fitrah, akal, hati, dan jiwa. Ketika teori belajar modern digunakan sebagai sarana dan nilai-

nilai Islam dijadikan landasan, proses pendidikan dapat berlangsung secara sistematis, bermakna, dan 

berorientasi pada pembentukan manusia seutuhnya yang berilmu, beriman, serta berakhlak mulia. 

4. KESIMPULAN/CONCLUSION 

Berdasarkan kajian terhadap landasan psikologis pendidikan Islam serta teori belajar dalam 

perspektif Islam dan modern, dapat disimpulkan bahwa pendidikan Islam berpijak pada pemahaman 

tentang hakikat manusia sebagai makhluk yang memiliki ruh, fitrah, nafs, qalb, dan ‘aql yang 

membentuk kepribadian secara utuh dalam aspek intelektual, emosional, spiritual, dan moral. Proses 



 Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1699 
 

 

 

belajar dalam Islam tidak hanya berorientasi pada penguasaan ilmu, tetapi juga pada pembinaan akhlak 

dan kesadaran spiritual melalui konsep tazkiyah al-nafs, pembelajaran bertahap dan berulang (tadarruj 

dan tikrar), perenungan dan berpikir (tadabbur dan tafakkur), penanaman adab (ta’dib), serta kesadaran 

akan pengawasan Allah (muraqabatullah). Teori belajar modern seperti behaviorisme, kognitivisme, 

humanisme, dan konstruktivisme dapat dimanfaatkan secara selektif karena memiliki kesesuaian dengan 

prinsip-prinsip pendidikan Islam, sehingga pembelajaran menjadi lebih sistematis, bermakna, dan 

berorientasi pada pembentukan manusia seutuhnya. Berdasarkan temuan tersebut, pendidik dalam 

pendidikan Islam disarankan untuk mengintegrasikan pendekatan pedagogis modern dengan nilai-nilai 

keislaman dalam praktik pembelajaran agar peserta didik berkembang secara akademik sekaligus 

berakhlak mulia, lembaga pendidikan Islam diharapkan memperkuat kurikulum yang menyeimbangkan 

aspek intelektual dan spiritual, serta peneliti selanjutnya dianjurkan melakukan penelitian lapangan 

untuk mengkaji implementasi dan dampak integrasi tersebut dalam konteks pembelajaran nyata. 

 

5. REFERENCES 

 Agus, Z. (2020). Pendidkan Islam dalam Perspektif Ibnu Khaldun. Raudhah Proud To Be 

Professionals: Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 5(1), 101–115. 

https://doi.org/10.48094/raudhah.v5i1.60 

Ahmad, A. (2021). Konsep Ta’dib Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Implikasinya dalam 

Pendidikan Islam. An-Nur: Jurnal Studi Islam, 13(1), 32–50. https://doi.org/10.37252/an-

nur.v13i1.98 

Alfiya, L., & Sandri, R. (2025). Integrasi Pendidikan Islam Berbasis Aswaja An-Nahdliyah dan 

Mindfulness dalam Pembelajaran Anak Usia Dini: Studi Muraqabah di Lembaga LP Ma’arif 

NU. Ashlach: Jurnal Pendidikan Islam, 3(2), 19–32. 

https://doi.org/10.55757/ashlach.v3i2.1086 

Aprilia, N. P., Surahman, C., & Sumarna, E. (2024). Konsep Tazkiyah Al-Nafs dalam Al-Qur’an dan 

Implikasinya Terhadap Pendidikan Agama Islam. TAZKIR: Jurnal Penelitian Ilmu-ilmu Sosial 

dan Keislaman, 10(2), 279–298. http://dx.doi.org/10.24952/tazkir.v10.i2.13203 

Aswati, F., & Anwar, A. (2025). Metode Tilawah dan Tadabbur dalam Meningkatkan Pemahaman Al-

Qur’an di Kalangan Pelajar. Al-Basirah: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 5(1), 19–31. 

https://doi.org/10.58326/jab.v5i1.296 

Auliya, F., Junita, P., Fitriani, N., & Hasni, D. M. (2025). Telaah Konsep dan Implementasi Pendidikan 

Akal Dalam Pendidikan Islam Menurut Perspektif Hadis. Multiple: Journal of Global and 

Multidiciplinary, 3(6), 5432–5443. 

Fadillah, M., & Maragustam, M. (2024). Sumber Daya Manusia (Fitrah, Akal, Qalb, dan Nafs) dalam 

Filsafat Pendidikan Islam. MA’ALIM: Jurnal Pendidikan Islam, 5(1), 160–174. 

https://doi.org/10.21154/maalim.v5i1.8425 

Farhatani, R. (2022). Model Tadabur Al-Qur’an dalam Pembelajaran PAI Pada Materi Beriman Kepada 

Kitab-Kitab Allah. Prosiding Hasil Pengabdian Kepada Masyarakat (HAPEMAS), 3(1), 300–

308. 

Fithriyah, D. N. (2024). Teori-Teori Belajar dan Aplikasinya dalam Pembelajaran. JEMI, 2(1), 12–21. 

https://doi.org/10.61815/jemi.v2i1.341 

Ghofur, A. (2018). Tasawuf Al-Ghazali: Landasan Psikologi Pendidikan Islam. Jurnal Islam Nusantara, 

2(1), 1–16. https://doi.org/10.33852/jurnalin.v2i1.74 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1700 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

Hakim, L., Saleh, F., & Zaini, M. (2024). Konsep Muraqabah dan Pencapaian Personalitas Kolektif 

dalam Pemikiran Tasawuf Muhammad Fethullah Gulen. Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Ushuluddin, 26(2), 178. https://doi.org/10.22373/substantia.v26i2.23688 

Kesuma, G. C. (2013). Konsep Fitrah Manusia Perspektif Pendidikan Islam. Jurnal Ijtimaiyya, 6(2), 79–

96. 

Kosim, M. (2015). Pemikiran Pendidikan Islam Ibn Khaldun dan Relevansinya dengan Sisdiknas. 

Jurnal Tarbiyah, 22(2), 387–417. http://dx.doi.org/10.30829/tar.v22i2.33 

Magpiroh, N. L., & Mudzafar, S. N. (2023). Psikologi Pendidikan: Teori, Perkembangan, Konsep, dan 

Penerapannya dalam Konteks Pendidikan Modern. Seroja: Jurnal Pendidikan, 3(1). 

https://doi.org/10.572349/seroja.v3i1.371 

Mutholingah, S. (2021). Metode Penyucian Jiwa (Tazkiyah Al-Nafs) dan Implikasinya Bagi Pendidikan 

Agama Islam. Jurnal TA’LIMUNA, 10(1), 67–81. https://doi.org/10.32478/talimuna.v10i1.662 

Nurlina, N., & Bashori, B. (2025). Konsep “Nafs” dalam Al-Qur’an: Analisis Semantik terhadap 

Dimensi Psikologis dan Spiritualitas dalam Proses Pembentukan Karakter. Semantik : Jurnal 

Riset Ilmu Pendidikan, Bahasa dan Budaya, 3(3), 200–214. 

https://doi.org/10.61132/semantik.v3i3.1819 

Putri, F. A., Akmal, J., & Gusmaneli, G. (2024). Prinsip-prinsip dan Teori-teori belajar dalam 

Pembelajaran. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 2(2), 332–349. 

https://doi.org/10.61132/jbpai.v2i2.279 

Rofiq, A., & Afif, Moh. F. (2022). Konsep Ta’dib Pendidikan Agama Islam Perspektif Syed Muhammad 

Naquib Al-Attas. Al-Fikr: Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 81–89. 

https://doi.org/10.32489/alfikr.v8i2.289 

Rokhimah, S., Winarno, A. S., Aly, S. M., & Saifudin, M. (2024). Pendidikan Anak dalam Perspektif 

Psikologi Pendidikan Islam. TSAQOFAH, 4(3), 1545–1555. 

https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v4i3.2906 

Rosyad, R. (2025). Psikologi Pendidikan Islam. Gunung Djati Publishing. 

Sufiyah, S., & Ramli, M. (2024). Teori-Teori Belajar dalam Islam dan Psikologi. JIPKM: Jurnal Ilmiah 

Psikologi dan Kesehatan Masyarakat, 2(2), 727–737. 

Supriadi, C. (2022). Mengenal Ilmu Tadabur Al-Qur’an: (Teori dan Praktek). ZAD Al-Mufassirin, 4(1), 

20–38. https://doi.org/10.55759/zam.v4i1.34 

Syihabuddin, S. (2013). Landasan Psikologis Pendidikan Islam. Universitas Pendidikan Indonesia. 

Wastuti, W. (2009). Konsep Ta’dib dalam Pendidikan Islam (Studi atas Pemikiran Syed Muhammad 

Naquib al-Attas) [Undergraduate Thesis, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta]. https://digilib.uin-

suka.ac.id/8736/1/WASTUTI%20KONSEP%20TA%27DIB%20DALAM%20PENDIDIKAN

%20ISLAM%20%28STUDI%20ATAS%20PEMIKIRAN%20SYED%20MUHAMMAD%20

NAQUIB%20AL-ATTAS%29.pdf 

 


