AL-ILMIYA: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM

P

Landasan Psikologis Pendidikan Islam: Telaah Teori Belajar Islami dan
Modern

Aprina Noor Latifah'", Syaifuddin Sabda?
1 pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Antasari, Banjarmasin, Indonesia
2 Universitas Islam Negeri Antasari, Banjarmasin, Indonesia
*aprinanl286 @gmail.com?, *syaifuddin@uin-antasari.co.id?

ARTICLE INFO ABSTRAK

_ _ Pendidikan Islam bertujuan membentuk manusia yang beriman, berilmu, serta
Article history: berakhlak mulia dan memerlukan landasan psikologis yang kokoh untuk
Received 1 Januari 2026 mengintegrasikan potensi fitrah manusia dengan tuntutan zaman. Artikel ini

Revised 11 Januari 2026
Accepted 20 Januari 2026
Available online 23 Januari 2026

bertujuan menjelaskan landasan psikologis pendidikan Islam, mengkaji teori
belajar dalam perspektif Islam dan modern, serta menganalisis relevansi
keduanya dalam praktik pembelajaran. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif melalui studi kepustakaan dengan teknik dokumentasi terhadap buku
Landasan Psikologis, Pendidikan dan a_rtike! ilmiah yang relevan. Data dianglisis secara deskriptif—analitis untuk
Islam, Teori Belajar Islam, Teori mensintesis konsep-kgnsep utama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
Belajar Modern. pendidikan Islam berpijak pada pemahaman tentang ruh, fitrah, nafs, galb, dan

‘aql sebagai unsur pembentuk kepribadian manusia. Konsep tazkiyah al-nafs,
Keywords: tadarruj, tikrar, tadabbur, tafakkur, ta’dib, dan muragabatullah menekankan
Psychological Foundations,  Pembinaan spiritual dan akhlak. Sementara itu, teori behaviorisme,
Islamic  Education, Islamic  Kognitivisme, humanisme, dan konstruktivisme dapat dimanfaatkan secara
Learning  Theory,  Modern  selektif karena selaras dengan nilai-nilai Islam. Integrasi keduanya
Learning Theory. memungkinkan terciptanya pembelajaran yang sistematis, bermakna, dan
berorientasi pada pembentukan manusia seutuhnya.

Kata Kunci:

ABSTRACT

Islamic education aims to form individuals who are faithful, knowledgeable,

and of noble character, and it requires a strong psychological foundation to
integrate human innate potential with the demands of the times. This article aims to explain the psychological
foundations of Islamic education, examine learning theories from Islamic and modern perspectives, and analyze
their relevance in learning practice. This study employs a qualitative approach through library research using
documentation techniques on relevant books and scholarly articles. The data are analyzed descriptively and
analytically to synthesize key concepts. The findings show that Islamic education is grounded in an understanding
of ruh, fitrah, nafs, qalb, and ‘aql as elements shaping human personality. Concepts such as tazkiyah al-nafs,
tadarruj, tikrar, tadabbur, tafakkur, ta’dib, and muraqabatullah emphasize spiritual and moral development.
Meanwhile, behaviorism, cognitivism, humanism, and constructivism can be selectively applied as they align with
Islamic values. Their integration enables systematic, meaningful learning oriented toward holistic human
development.

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION

Pendidikan Islam merupakan proses pembinaan manusia yang berlandaskan nilai-nilai ajaran
Islam dengan tujuan membentuk pribadi muslim yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Dalam
proses tersebut, pemahaman terhadap aspek psikologis peserta didik menjadi hal yang sangat penting
karena perilaku, cara berpikir, serta perkembangan kepribadian manusia tidak terlepas dari kondisi
kejiwaan mereka. Psikologi sebagai ilmu tentang jiwa memberikan kontribusi besar dalam membantu
memahami karakteristik individu, termasuk dalam konteks pendidikan (Rokhimah dkk., 2024).

Dalam perspektif pendidikan Islam, manusia dipandang sebagai makhluk yang memiliki potensi
ruhani dan jasmani yang saling berkaitan. Unsur-unsur seperti ruh, fitrah, nafs, qalb, dan ‘ag!
membentuk kepribadian manusia secara utuh. Pemahaman terhadap unsur-unsur ini menjadi landasan


mailto:aprinanl286@gmail.com
mailto:syaifuddin@uin-antasari.co.id

Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1691

teoritis dalam mengembangkan pendekatan pendidikan yang sesuai dengan hakikat manusia. Tohirin
menegaskan bahwa penerapan teori psikologi dalam pendidikan agama berperan penting dalam
meningkatkan keberhasilan proses belajar, sedangkan Nata menekankan pentingnya pemahaman
psikologis terhadap peserta didik agar strategi pembelajaran dapat disusun secara tepat dan efektif
(Rosyad, 2025).

Namun, tantangan pendidikan Islam di era modern semakin kompleks seiring dengan
perkembangan teknologi dan perubahan sosial. Peserta didik tidak hanya dihadapkan pada tuntutan
akademik, tetapi juga pada berbagai pengaruh lingkungan yang dapat memengaruhi karakter dan
spiritualitas mereka. Kondisi ini menuntut adanya pendekatan pembelajaran yang mampu
mengembangkan potensi intelektual sekaligus membentuk kepribadian yang berakhlak. Permasalahan
yang muncul adalah bagaimana pendidikan Islam dapat mengintegrasikan landasan psikologis, teori
belajar Islami, dan teori belajar modern agar proses pembelajaran tetap relevan, efektif, dan bernilai
spiritual.

Sebagai upaya pemecahan masalah tersebut, artikel ini mengkaji konsep-konsep psikologis
dalam pendidikan Islam, khususnya yang berkaitan dengan hakikat manusia, serta membahas teori
belajar dalam perspektif Islam dan teori belajar modern. Adapun tujuan penulisan artikel ini adalah
untuk menjelaskan landasan psikologis pendidikan Islam, menguraikan teori belajar dalam perspektif
Islam dan modern, serta menunjukkan relevansi antara keduanya dalam membentuk peserta didik yang
berkembang secara intelektual, spiritual, dan moral.

2. METODE/METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui metode studi kepustakaan yang
bertujuan mengkaji konsep-konsep mengenai landasan psikologis pendidikan Islam serta teori belajar
dalam perspektif Islam dan modern. Pengumpulan data dilakukan dengan teknik dokumentasi terhadap
berbagai sumber tertulis, seperti buku, artikel jurnal ilmiah, dan karya akademik yang relevan dengan
topik penelitian. Sumber data meliputi sumber primer berupa literatur yang membahas konsep landasan
psikologis pendidikan Islam dan teori belajar dalam Islam dan modern, serta sumber sekunder berupa
hasil penelitian terdahulu maupun referensi pendukung yang relevan. Data yang diperoleh dianalisis
menggunakan metode deskriptif-analitis melalui proses pengkajian, pengelompokan, dan penyintesisan
konsep, temuan, serta gagasan para ahli. Analisis ini bertujuan merumuskan secara sistematis dan
komprehensif konsep landasan psikologis pendidikan Islam, teori belajar Islam, teori belajar modern,
serta relevansi antara keduanya.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION

Landasan Psikologis Pendidikan Islam

Al-Qur’an menggunakan beberapa istilah untuk menyebut manusia dengan makna dan tujuan
yang berbeda. Istilah-istilah itu antara lain al-Insan, al-Naas, al-Basyar, dan Bani Adam. Kata al-Insan
menggambarkan sifat manusia yang mudah lupa, sehingga memerlukan peringatan agar tidak
menyimpang dari kebenaran. Istilah al-Naas menunjukkan kumpulan manusia, baik dalam arti seluruh
umat manusia maupun kelompok tertentu yang hidup bersama. Sebutan al-Basyar menggambarkan
bahwa manusia memiliki sisi emosional dan perasaan yang kuat, sehingga perlu belajar menahan diri
dan menjaga ketenangan. Adapun Bani Adam menandakan asal-usul manusia yang bersumber dari Nabi
Adam As., sekaligus mengingatkan agar manusia menyadari jati dirinya, memahami asal kehidupannya,
tujuan hidupnya, dan arah kembali setelah kehidupan di dunia (Ghofur, 2018).

Allah swt. menganugerahkan beberapa kemampuan atau potensi kepada manusia, diantaranya:

a. Ruh

Al-Ghazali memaknai ruh sebagai lathifah, yaitu unsur halus yang menjadi sumber kehidupan
dan keberadaan manusia. Kehadiran ruh menjadi syarat bagi berfungsinya akal, munculnya kehendak,
serta timbulnya kecenderungan hati. Tujuan utama penciptaan ruh ialah agar manusia mampu
memperoleh pengetahuan dan menggunakan daya pikirnya untuk mengenali ciptaan Allah, sehingga
semakin memahami hakikat-Nya. Semakin tinggi pengetahuan dan kedekatan seseorang kepada Allah,
semakin damai dan tenteram ruh-nya, seperti bayi yang merasa aman di sisi ibunya. Sebaliknya, ruh
akan merasa gelisah, resah, dan terancam ketika jauh dari Tuhan dan tenggelam dalam kebodohan, sebab
ruh telah memiliki ikatan dengan Tuhannya sejak masih berada dalam kandungan. Melalui konsep ini,



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1692

lahir lah istilah fitrah yang dimaknai oleh Al-Ghazali sebagai keadaan asli manusia yang diciptakan
dengan tujuan untuk mengenal dan mendekat kepada Allah swt. (Ghofur, 2018).

Hubungan antara ruh dan jasad dapat dianalogikan seperti hubungan antara kendaraan dan
pengemudinya. Kendaraan yang mengalami kerusakan tidak akan dapat berjalan dengan baik dan
nyaman, meskipun dikendalikan oleh pengemudi yang ahli. Jasad yang berada dalam kondisi sakit juga
akan melemahkan kekuatan ruh, karena jasad merupakan sarana bagi ruh untuk beraktivitas. Tanpa ruh,
jasad tidak akan mampu menjalankan fungsi dan geraknya, sementara ruh pun tidak dapat menampakkan
peran dan perilakunya tanpa keberadaan jasad. Apabila pemahaman ini dikaitkan dengan konteks
pendidikan, dapat dipahami bahwa pendidikan hanya akan bermakna bagi manusia yang memiliki ruh,
karena ruh inilah yang menghidupkan jasad dan menggerakkan seluruh anggota tubuh. Selanjutnya,
seluruh aktivitas tubuh tersebut diarahkan dan dikendalikan oleh galbu sebagai pusat kesadaran dan
pengendali perilaku manusia (Syihabuddin, 2013).

b. Fitrah

Salah satu keistimewaan yang Allah anugerahkan kepada manusia adalah fitrah yang telah
melekat sejak awal penciptaan, bersamaan dengan terbentuknya nuthfah. Seiring proses pertumbuhan,
fitrah dan nuthfah saling berinteraksi dan mengalami perubahan dari satu tahap ke tahap berikutnya
hingga akhirnya manusia dilahirkan dengan karakter serta fitrah yang khas. Di dalam fitrah tersebut
tersimpan berbagai potensi, seperti kemampuan berkehendak, kebebasan memilih atau berikhtiar,
kemampuan berpikir dan berakal, rasa empati, serta keistimewaan lain yang dianugerahkan Allah swit.
Pada saat diberikan, fitrah manusia berada dalam keadaan suci, bersih dari noda, dan tanpa cacat,
sehingga dapat menyatu secara sempurna dengan diri manusia. Namun, setelah fitrah itu berkembang
dalam kehidupan manusia, terdapat kemungkinan bahwa fitrah tersebut mengalami gangguan atau
penyimpangan, sehingga tidak lagi berfungsi secara optimal dalam menjalankan perannya
(Syihabuddin, 2013).

Fitrah melekat dan menyatu dalam diri manusia. Oleh karena itu, manusia memiliki tanggung
jawab untuk mengatur, mengendalikan, serta membersihkan dirinya dengan berlandaskan syariat Islam
agar tetap berada dalam keadaan bersih, tidak tercemar, dan berkembang secara optimal. Dengan kondisi
tersebut, fitrah dapat tercermin secara jelas dalam perilaku dan kehidupan manusia. Proses pembersihan
diri yang dikenal dengan istilah tazkiyatun nafs dilakukan melalui berbagai bentuk ibadah dan riyadhah
atau latihan spiritual. Salah satu ibadah yang memiliki fungsi khusus dalam membersihkan jiwa adalah
puasa, terutama puasa Ramadhan, yang berperan penting dalam membentuk pengendalian diri,
kesadaran spiritual, dan kemurnian fitrah manusia (Syihabuddin, 2013).

Konsep fitrah dalam pendidikan Islam berkaitan dengan tujuan pembelajaran yang diarahkan
pada terjadinya perubahan perilaku, sikap, dan kepribadian peserta didik setelah menjalani proses
pendidikan. Pemahaman fitrah dalam konteks pendidikan Islam menekankan bahwa pengembangan
manusia secara utuh harus selaras dengan aktualisasi fitrah yang dimilikinya. Konsep ini berangkat dari
keyakinan bahwa manusia pada dasarnya memiliki potensi positif sejak lahir, baik dalam aspek jasmani,
nafsani yang mencakup kognitif dan afektif, maupun ruhani yang bersifat spiritual. Konsep fitrah juga
mengakui bahwa galb merupakan salah satu unsur paling penting dalam diri manusia karena perilaku
seseorang sangat dipengaruhi oleh kondisi hatinya. Melalui galb, manusia tidak hanya mampu
memahami sesuatu di luar jangkauan nalar rasional, tetapi juga memiliki kecenderungan terhadap
kebenaran, kebijaksanaan, dan kesabaran, serta kekuatan batin yang dapat memengaruhi tindakan,
peristiwa, dan realitas di sekitarnya (Kesuma, 2013).

c. Nafs

Nafs mencakup seluruh sifat dan karakter yang membentuk hakikat manusia tanpa melibatkan
unsur jasad sebagai wadahnya. Dalam Al-Qur’an, istilah nafs memiliki tiga makna. Pertama, nafs
dipahami sebagai adz-dzat, yaitu sesuatu yang bersifat maknawi dan tidak berwujud materi. Kedua,
bermakna asy-syakhsh, yaitu sosok manusia secara lahiriah sebagai kebalikan dari makna sebelumnya.
Ketiga, diartikan sebagai daya atau potensi yang ada dalam diri manusia, tempat berpadu antara
kebaikan dan keburukan, sekaligus wadah bagi fitrah, kecenderungan, kemampuan, nilai, serta minat
yang mendorong manusia dalam berpikir, bersikap, dan bertindak (Syihabuddin, 2013).

Al-Qur’an juga memaknai an-nafs dari sisi sifat-sifatnya. Dari sini dikenal istilah nafs
muthma’innah, nafs lawwamah, dan nafs amarah bissu. Banyak ulama berpendapat bahwa ketiga
bentuk nafs tersebut terdapat dalam diri manusia. Nafs muthmainnah menggambarkan kondisi jiwa yang
merasa tenang dalam beribadah, mencintai kebaikan, berserah diri kepada Allah, menerima ketetapan-

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1693

Nya dengan lapang dada, serta merindukan kembali kepada-Nya. Nafs lawwamah muncul ketika
seseorang mengabaikan perintah dan larangan Allah, lalu merasakan penyesalan dan mencela dirinya
sendiri atas kesalahan yang dilakukan. Nafs amarah bissu tampak saat jiwa cenderung mengikuti
dorongan hawa nafsu yang mengarah pada keburukan. Dengan demikian, an-nafs memiliki potensi
ganda, yakni dapat mengarahkan manusia pada kebaikan dan kemaslahatan, atau sebaliknya
menyeretnya pada keburukan dan kemudaratan (Syihabuddin, 2013).

Nafs merupakan pusat moralitas dan spiritualitas dalam diri manusia yang memiliki potensi
untuk berkembang ke arah kebaikan maupun keburukan. Pemahaman terhadap konsep nafs memiliki
peran penting dalam pelaksanaan pendidikan Islam. Konsep ini memberikan landasan spiritual dan
psikologis yang menyeluruh sebagai pendekatan dalam membentuk manusia paripurna atau insan kamil,
yaitu pribadi yang berkembang secara seimbang dalam aspek intelektual, emosional, dan spiritual
(Nurlina & Bashori, 2025).

d. Qalb

Qalb adalah pusat yang menampung akal, keimanan, dan hidayah. Di dalamnya juga
bersemayam kebenaran, kecenderungan batin, rasa cinta, serta kepekaan terhadap nilai-nilai keindahan.
Qalb merupakan ruh insani yang memikul amanat Allah, dianugerahi pengetahuan, dan memiliki fitrah
berupa ilmu serta pengakuan terhadap keesaan-Nya. Hati menjadi inti dari kemanusiaan dan pusat
kesadaran spiritual manusia. Hati bersifat dinamis, dapat berubah dari keadaan tercela menjadi terpuiji,
atau sebaliknya, tergantung pada kondisi batinnya. Dari perubahan inilah muncul dua sifat hati, yaitu
sifat baik dan sifat buruk. Hati yang baik disebut galbun salim, yakni hati yang sehat dan terbebas dari
penyakit batin. Sebaliknya, hati yang buruk mendorong manusia untuk berpaling dan melanggar
perintah Allah. Ketika hati cenderung pada hal-hal tersebut, saat situlah hati dikatakan sedang “sakit”
(Syihabuddin, 2013).

Uraian tersebut menunjukkan pentingnya menjaga kesehatan galb, menjauhkannya dari
penyakit, serta membersihkannya dari segala kotoran. Dalam konteks pendidikan, perannya terletak
pada upaya memelihara hati agar tetap sehat, mengobatinya agar tidak semakin rusak, dan
menyucikannya (tazkiyah al-galb) agar tidak mati. Proses penyembuhan hati dilakukan dengan
menumbuhkan sifat-sifat baik seperti keimanan, ketaatan, kekhusyukan, dan kecintaan pada kebenaran.
Ketika sifat-sifat ini terpelihara, hati akan mendorong seluruh anggota tubuh untuk berbuat kebaikan.
Dengan demikian, pendidikan berperan dalam menjaga kemurnian hati, menumbuhkan sifat terpuji,
serta mengikis sifat tercela agar seseorang mampu beramal saleh (Syihabuddin, 2013).

e. ‘Aql

‘Agl memiliki beberapa makna. Pertama, akal dipahami sebagai pengetahuan tentang hakikat
segala sesuatu. Kedua, akal diartikan sebagai sesuatu yang memperoleh pengetahuan. Selain itu, akal
juga bisa dimaknai sebagai sifat orang yang berilmu atau sebagai tempat beradanya pengetahuan. ‘Aqgl
merupakan kemampuan dalam diri manusia yang memungkinkannya menerima ilmu dan membedakan
mana yang benar serta bermanfaat. Akal juga berfungsi sebagai pengendali agar seseorang tidak
menyimpang dari jalan yang lurus. Kata al-‘ag/ sendiri berasal dari akar kata yang berarti
“mengendalikan” atau “menahan,” karena akal berperan menahan manusia dari perbuatan yang dapat
menjerumuskannya ke dalam kebinasaan dan mencegahnya melakukan hal-hal yang bertentangan
dengan kebenaran (Syihabuddin, 2013).

Allah memerintahkan manusia menggunakan akalnya sebab beberapa alasan. Pertama, akal
mampu memahami ciptaan Allah secara bertahap melalui pengamatan terhadap alam semesta. Kedua,
akal membantu manusia mengenali hakikat dan tujuan penciptaan, serta memahami hukum dan prinsip
yang menunjukkan kesempurnaan ciptaan Allah. Ketiga, kemampuan akal berkembang secara bertahap,
menandakan bahwa manusia akan terus meneliti selama masih ada hal yang belum dipahami
(Syihabuddin, 2013).

Akal dalam kaitannya dengan konteks pendidikan Islam dipahami sebagai sarana untuk
mengembangkan potensi intelektual manusia sebagai anugerah dari Allah SWT. Pemanfaatan akal
secara seimbang dan terarah menjadi dasar penting dalam membentuk pribadi Muslim yang Kritis,
bijaksana, dan bertanggung jawab. Kemampuan berpikir yang lahir dari penggunaan akal tersebut
mendorong manusia untuk memahami kebenaran serta menumbuhkan sikap dan perilaku yang
berakhlak mulia (Auliya dkk., 2025). Pengembangan potensi diri melalui akal secara optimal juga
mampu mengarahkan manusia untuk semakin mendekatkan diri kepada Allah SWT (Fadillah &
Maragustam, 2024).



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1694

Secara harfiah, psikologi berarti ilmu tentang jiwa, dan objek kajiannya adalah jiwa manusia itu
sendiri. Dalam pandangan Islam, jiwa manusia pada hakikatnya merupakan lathifah, yaitu unsur halus
yang terdiri atas al-galb, al-ruh, al-nafs, dan al-‘agl. Keempat unsur ini saling berhubungan dan
melengkapi, membentuk kesatuan yang utuh sehingga menjadikan manusia sebagai makhluk yang
sempurna (Ghofur, 2018). Islam memandang bahwa tujuan utama penciptaan manusia adalah untuk
beribadah kepada Allah dengan penuh ketulusan serta melaksanakan peran sebagai khalifah di bumi.
Untuk mewujudkan hal tersebut, Allah menciptakan manusia dalam bentuk paling sempurna (ahsani
tagwim). Oleh karena itu, pendidikan memiliki peran penting dalam menjaga keseimbangan antara
aspek jasmani dan batin manusia agar tujuan penciptaan itu tercapai (Syihabuddin, 2013). Dari uraian
tersebut dapat dipahami bahwa perhatian terhadap aspek psikologis manusia dalam pendidikan Islam
diperlukan agar proses belajar tidak berhenti pada pengembangan akal saja, tetapi juga mampu
menyentuh hati dan jiwa peserta didik.

Teori Belajar dalam Persfektif Islam
a. Tazkiyah al-Nafs (Penyucian Jiwa)

Tazkiyah secara bahasa berasal dari kata zakka, yuzakki, dan tazkiyan yang bermakna
membersihkan atau menyucikan dalam bahasa Arab. Konsep tazkiyah memiliki beberapa pengertian,
antara lain ajaran para Rasul yang bertujuan menyucikan jiwa manusia, proses membersihkan diri dari
sifat-sifat tercela, upaya menjauhkan diri dari perbuatan syirik yang dipandang sebagai kenajisan dalam
Al-Qur’an, serta usaha mengangkat derajat manusia menuju keikhlasan dan kemuliaan akhlak.
Sementara itu, istilah al-nafs merujuk pada jiwa atau ruh yang menggerakkan kehidupan manusia.
Berdasarkan pengertian tersebut, tazkiyah al-nafs dapat dimaknai sebagai proses penyucian jiwa untuk
mengembalikannya pada fitrah, sekaligus sebagai ikhtiar penyembuhan jiwa melalui pendekatan
spiritual dan sufistik (Aprilia dkk., 2024).

Tujuan tazkiyah al-nafs adalah mewujudkan keseimbangan antara ibadah, adat, dan akhlak
dalam kehidupan manusia. Upaya untuk mencapai keseimbangan tersebut memerlukan langkah-langkah
perbaikan yang menyentuh ketiga aspek tersebut secara menyeluruh. Al-Ghazali dalam tulisan
Mutholingah menjelaskan beberapa cara dalam membentuk akhlak yang baik, yaitu memohon kebaikan
kepada Allah SWT melalui doa, membiasakan diri melakukan perbuatan baik secara konsisten hingga
menjadi kebiasaan yang menyenangkan, serta meluangkan waktu untuk bergaul dengan orang-orang
saleh (Mutholingah, 2021). Dengan demikian, tazkiyah al-nafs tidak hanya bertujuan untuk
meningkatkan kualitas iman dan takwa, tetapi juga bertujuan membentuk pribadi yang berakhlak mulia
dalam kehidupan sosial dan hubungan dengan lingkungan sekitar. Proses ini diharapkan mampu
melahirkan individu yang unggul secara lahir dan batin, sehingga mencapai kesempurnaan dalam aspek
jasmani maupun rohani (Aprilia dkk., 2024).

Tazkiyah al-nafs dalam tasawuf dapat dilaksanakan dengan 3 metode, yaitu takhalli, tahalli, dan
tajalli. Metode takhalli merujuk pada proses membersihkan diri dari berbagai penyakit hati dan dosa
melalui taubat serta istigfar. Tahalli merupakan tahap pengisian kembali jiwa yang telah dibersihkan
dengan sifat-sifat terpuji, di mana kebiasaan buruk yang ditinggalkan digantikan dengan kebiasaan baik
melalui latihan yang berkelanjutan hingga terbentuk kepribadian yang mencerminkan akhlaqul karimah.
Tahalli juga dapat dimaknai sebagai upaya membekali, membiasakan, dan menghiasi diri dengan
berbagai perilaku positif. Sementara tahap tajalli menggambarkan keadaan ketika tabir antara manusia
dan Allah tersingkap. Pada fase ini, seluruh amal perbuatan seseorang dilakukan semata-mata karena
kecintaannya kepada Allah SWT (Mutholingah, 2021).

Pendidikan Islam menempatkan tazkiyah al-nafs sebagai aspek yang sangat penting dalam
proses pembentukan pribadi peserta didik. Hakima Zakaria, sebagaimana dikutip dalam tulisan Aprilia
dkk., menyatakan bahwa ilmu tidak akan membawa keberkahan apabila hati seseorang masih dipenuhi
oleh sifat-sifat yang tidak baik. Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Imam Zarnuji yang menegaskan
bahwa akhlak yang baik merupakan syarat utama untuk memperoleh ilmu yang bermanfaat (Aprilia
dkk., 2024). Dengan demikian, kebersihan hati menjadi faktor penting dalam proses pendidikan, baik
bagi pendidik maupun peserta didik, agar penyampaian ilmu tidak hanya menghasilkan pemahaman
intelektual, tetapi juga penguatan spiritual. Tazkiyah al-nafs berperan sebagai sarana penyucian jiwa
dari sifat-sifat tercela dan pengembangan sifat-sifat terpuji. Melalui pendidikan yang mengintegrasikan
tazkiyah al-nafs, seseorang diarahkan untuk memiliki kualitas jiwa yang unggul sebagai hamba Allah
sekaligus sebagai khalifah di bumi (Mutholingah, 2021).

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1695

b. Tadarruj (Bertahap) dan Tikrar (Pengulangan)

Secara etimologis, tadrij berarti naik, berkembang, atau meningkat secara bertahap dan
perlahan. Mengutip dari Agus (2020), lbnu Khaldun memaknai tadrij bukan sekadar sebagai
peningkatan dari segi jumlah, tetapi juga disertai dengan peningkatan kualitas. Dalam pandangan ini,
proses belajar yang efektif dilakukan secara berangsur-angsur, melalui tahapan yang sistematis dan
berkesinambungan. Teori tadrij bertumpu pada asumsi bahwa kemampuan manusia memiliki
keterbatasan, sehingga cara kerja akal berlangsung secara bertahap. Oleh karena itu, proses
pembelajaran perlu disesuaikan dengan tahapan perkembangan berpikir manusia agar materi dapat
dipahami secara optimal.

Ibn Khaldun, sebagaimana dikemukakan oleh Kosim (2015), berpandangan bahwa proses
pengajaran ilmu pengetahuan kepada peserta didik sebaiknya diawali dengan penyampaian pengetahuan
secara menyeluruh. Tahap awal ini bertujuan agar peserta didik memperoleh gambaran umum tentang
ilmu yang dipelajari. Setelah pemahaman global terbentuk, pembelajaran kemudian dilanjutkan secara
bertahap menuju pembahasan yang lebih rinci, sehingga peserta didik mampu memahami setiap bagian
dari materi secara lebih mendalam. Pada tahap berikutnya, guru menanamkan pengetahuan tersebut ke
dalam pemikiran peserta didik melalui penjelasan dan uraian yang disesuaikan dengan tingkat
kemampuan berpikir serta kesiapan mereka dalam menerima pelajaran. Materi yang telah diajarkan
kemudian diulang kembali agar daya pemahaman peserta didik semakin meningkat hingga mencapai
tingkat yang optimal. Pengulangan ini dilakukan dengan uraian dan pembuktian yang lebih jelas,
bergerak dari penjelasan yang bersifat umum menuju penjelasan yang lebih mendetail sampai tujuan
pembelajaran benar-benar tercapai. Setelah itu, pelajaran kembali diulang agar tidak lagi terdapat
kesulitan dalam pemahaman peserta didik dan tidak ada bagian materi yang masih menimbulkan
keraguan (Agus, 2020). Melalui proses bertahap, sistematis, dan berulang tersebut, pembelajaran
diharapkan dapat melekat kuat dalam diri peserta didik dan menghasilkan pemahaman yang utuh serta
mendalam.

Pengulangan materi pembelajaran secara bertahap, menurut pandangan beliau, memiliki
manfaat yang sangat besar dalam membantu menjelaskan dan menanamkan ilmu ke dalam jiwa peserta
didik, sekaligus memperkuat kesiapan mental mereka dalam memahami pengetahuan. Tujuan utama
dari mempelajari ilmu bukan hanya penguasaan konsep, tetapi juga kemampuan peserta didik untuk
mengamalkan dan memanfaatkan ilmu tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu,
pengulangan pembelajaran hingga beberapa kali, bahkan sampai tiga tahap, dipandang penting karena
kesiapan peserta didik dalam memahami ilmu atau keterampilan berkembang secara berangsur-angsur
dan tidak terjadi secara instan (Agus, 2020).

c. Tadabbur (Merenung) dan Tafakkur (Berpikir)

Secara etimologis, istilah tadabbur berasal dari bahasa Arab dabara yang bermakna “akhir”
atau “bagian belakang” dari sesuatu. Dalam pengertian terminologis, Al-Lahim sebagaimana dikutip
oleh Farhatani (2022) menjelaskan bahwa tadabur merupakan proses perenungan yang menyeluruh dan
mendalam terhadap kalam Allah hingga mampu menangkap makna-makna tersirat serta pesan-pesan
ilahiah yang paling jauh dan dalam. Tadabur juga dimaknai sebagai proses berpikir, merenungkan, dan
mempertimbangkan akibat, baik yang bersifat positif maupun negatif. Kata tadabbur lebih tepat
digunakan untuk memperhatikan dan merenungkan teks, khususnya Al-Qur’an. Penggunaan istilah
tadabbur oleh sebagian orang untuk merenungkan alam dinilai kurang tepat, meskipun alam termasuk
dalam kategori ayat kauniyah. Istilah tadabbur lebih sesuai digunakan untuk merenungkan ayat-ayat
gouliyah, sedangkan perenungan terhadap ayat-ayat kauniyah lebih tepat dilakukan melalui konsep
tafakkur atau tafakur alam (Supriadi, 2022).

Tadabbur sebagai pendalaman makna merujuk pada proses refleksi dan pemahaman yang
mendalam terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dengan tujuan menggali hikmah, pelajaran, serta nilai-nilai
yang terkandung di dalamnya. Proses ini tidak hanya sebatas membaca atau mendengarkan, tetapi juga
melibatkan usaha merenungkan makna yang tersirat di balik setiap ayat dengan mempertimbangkan
konteks historis, bahasa, dan tujuan diturunkannya wahyu. Melalui tadabur, seseorang diharapkan
mampu memahami pesan Al-Qur’an secara lebih komprehensif serta mengaplikasikan nilai-nilainya
dalam kehidupan sehari-hari. Pendalaman makna melalui tadabur juga memungkinkan individu untuk



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1696

semakin mendekatkan diri kepada Allah, memperkuat keimanan, dan menjadikan Al-Qur’an sebagai
pedoman hidup dalam berbagai aspek kehidupan (Aswati & Anwar, 2025).

Adapun bertafakur merupakan sumber dari segala kebaikan dan menjadi aktivitas hati yang
paling utama dan mendatangkan banyak manfaat. Tafakkur merupakan kunci dari segala kebaikan
karena mengarahkan seluruh aktivitas kognitif seorang mukmin untuk senantiasa berzikir dan mengingat
Allah. Melalui tafakkur, seseorang diajak untuk memahami hikmah yang tersembunyi di balik keajaiban
ciptaan-Nya dari berbagai sisi. Aktivitas ini menjadi faktor yang memperkuat keimanan sekaligus
membedakan tingkat keimanan para muttaqin. Dalam proses tafakkur, selalu terdapat unsur perenungan
mendalam yang menuntun seseorang, termasuk peserta didik, untuk menemukan jawaban dan makna
atas berbagai persoalan kehidupan yang mereka hadapi (Sufiyah & Ramli, 2024). Dengan demikian,
tafakkur dapat dipahami sebagai proses belajar yang menyatukan kekuatan akal dan ketulusan hati.
Melalui perenungan yang disertai kesadaran akan kehadiran Allah, peserta didik tidak hanya
memperoleh pengetahuan secara rasional, tetapi juga mampu memaknai setiap pengalaman belajar
sebagai sarana untuk mendekatkan diri kepada Allah.

d. Ta'dib

Mengutip dari Rofiq & Afif (2022), Syed Muhammad Naquib al-Attas berpandangan bahwa
pendidikan merupakan proses penanaman nilai-nilai akhlak kepada peserta didik yang dilakukan secara
bertahap, sistematis, dan terencana. Proses ini ditujukan kepada manusia sebagai penerima pendidikan
agar nilai-nilai tersebut dapat tertanam secara utuh dalam diri mereka. Oleh karena itu, Al-Attas
menekankan bahwa pengetahuan pertama yang seharusnya diterima peserta didik adalah pengetahuan
tentang diri manusia itu sendiri. Setelah itu, barulah diikuti oleh pengetahuan-pengetahuan lainnya.
Dengan memahami hakikat dirinya, peserta didik diharapkan mampu mengenali siapa dirinya, dari mana
ia berasal, berada di mana posisinya, serta ke mana arah tujuan hidupnya.

Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas dalam tulisan Rofig & Afif (2022), istilah yang
paling tepat untuk menggambarkan konsep pendidikan adalah ta’dib. Secara etimologis, ta’dib
bermakna penanaman dan pembentukan adab atau akhlak dalam diri peserta didik. Al-Attas lebih
memilih menggunakan istilah ini karena konsep fa 'dib tidak hanya menekankan aspek adab, tetapi juga
telah mencakup unsur ilmu (ilm), pengajaran (ta lim), serta pembinaan dan pengasuhan (tarbiyah).
Dengan demikian, konsep pendidikan Islam tidak perlu lagi dipahami sebagai gabungan dari tiga istilah
tersebut, sebab seluruh unsur tersebut sudah terintegrasi secara utuh dalam makna fa’dib (Wastuti,
2009).

Konsep ta’dib dalam pendidikan Islam menurut perspektif al-Attas merujuk pada proses
penanaman adab. Adab yang dimaksud oleh al-Attas adalah pemahaman tentang tujuan hakiki dalam
mencari ilmu. llmu di sini didefinisikan sebagai sampainya makna suatu hal ke dalam jiwa seorang
pencari pengetahuan (Ahmad, 2021). Al-Attas, sebagaimana dikutip dalam tulisan Wastuti (2009),
menegaskan bahwa pembelajaran dan penguasaan berbagai keterampilan, baik dalam bidang ilmu
kemanusiaan, ilmu alam, maupun ilmu terapan, belum dapat disebut sebagai pendidikan yang
sesungguhnya apabila belum disertai dengan adab. Oleh karena itu, adab memiliki keterkaitan yang erat
dengan ilmu, karena menjadi prasyarat penting dalam proses pewarisan dan pengembangan
pengetahuan.

Konsep ta’dib mengakui keberadaan tiga realitas utama, yaitu manusia, alam, dan Tuhan,
dengan Tuhan sebagai sumber dari seluruh keberadaan, baik manusia maupun alam. Konsep ta'dib
dalam pendidikan menurut al-Attas menekankan nilai manusia sebagai manusia seutuhnya yang
memiliki dimensi spiritual, bukan semata-mata sebagai makhluk fisik yang dinilai berdasarkan manfaat
pragmatis dan utilitarian bagi negara, masyarakat, atau dunia (Wastuti, 2009). Konsep ta 'dib dalam
pendidikan Islam menurut al-Attas bertujuan membentuk manusia yang seimbang, cerdas, dan berilmu,
sekaligus memiliki moral, akhlak, serta keimanan dan ketakwaan yang tercermin dalam kehidupan
sehari-hari. Pendidikan yang berlandaskan ta’dib diharapkan mampu mengarahkan manusia menuju
kehidupan yang baik dan bahagia, baik di dunia maupun di akhirat (Ahmad, 2021).

e. Muragabatullah

Muragabah dalam tata bahasa Arab merupakan isim masdar dari kata ragaba yang berarti
mengamati, memantau, dan menyaksikan dengan sungguh-sungguh. Dalam pengertian terminologis,
muragabah dipahami sebagai kesadaran batin bahwa manusia senantiasa berada dalam pengawasan
Sang Pencipta. Kesadaran ini mendorong seseorang untuk melaksanakan seluruh perintah Allah dan
menjauhi segala larangan-Nya. Individu yang telah mencapai tingkat muragabatullah akan merasakan

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1697

kehadiran Allah dalam setiap aspek kehidupannya. Muragabah menanamkan keyakinan bahwa Allah
selalu melihat dan mengawasi setiap gerak dan diam manusia, baik yang tampak secara lahiriah maupun
yang tersembunyi dalam batin (Hakim dkk., 2024).

Manusia secara fitrah memiliki potensi untuk berbuat baik sekaligus kecenderungan pada
keburukan. Dalam diri manusia terdapat dorongan ilahiah dan bisikan setan yang saling berhadapan,
sehingga manusia dapat dipahami sebagai arena pergulatan antara kebaikan yang bersumber dari Allah
dan kejahatan yang berasal dari setan. Oleh sebab itu, dalam batin manusia kerap tersimpan keinginan-
keinginan negatif yang tidak selalu tampak atau diketahui oleh orang lain. Kondisi ini menuntut manusia
untuk mampu menjadi pengawas bagi dirinya sendiri. Kesadaran akan mugarabatullah pun menjadi
sarana penting untuk menekan potensi kejahatan sekaligus memperkuat kecenderungan pada kebaikan
(Hakim dkk., 2024).

Muragabah secara teoretis memiliki keselarasan dengan prinsip mindfulness yang menekankan
kesadaran penuh terhadap momen saat ini. Namun, dalam perspektif Islam, pusat kesadaran tidak hanya
terletak pada kehadiran saat ini, tetapi pada kesadaran berada bersama Allah dalam setiap waktu. Maka
dari itu, setiap pengalaman hidup ditempatkan dalam kerangka tauhid. Konsep muragabah sebagai
kesadaran akan pengawasan Allah berfungsi sebagai landasan spiritual yang memberi dimensi
transendental pada praktik kesadaran batin dalam psikologi (Alfiya & Sandri, 2025).

Teori Belajar dalam Perspektif Modern
a. Teori Behaviorisme

Behaviorisme berasal dari kata behavior yang berarti tingkah laku dan isme yang bermakna
paham atau aliran. Behaviorisme merupakan salah satu aliran dalam psikologi yang menilai individu
berdasarkan perilaku yang tampak secara nyata. Tokoh-tokoh pengembang teori ini antara lain Edward
Thorndike, John Watson, dan B.F. Skinner. Menurut pandangan behaviorisme, belajar merupakan hasil
dari interaksi antara stimulus dan respon. Stimulus berperan sebagai pemicu terjadinya proses belajar,
baik berupa pikiran, perasaan, maupun rangsangan yang diterima melalui pancaindra. Sedangkan,
respon merupakan reaksi yang muncul dari peserta didik sebagai tanggapan terhadap stimulus tersebut
yang dapat berupa gerakan, tindakan, atau perilaku tertentu (Putri dkk., 2024).

Teori behaviorisme memandang bahwa seseorang dianggap telah belajar apabila terjadi
perubahan perilaku setelah melalui proses pembelajaran. Perubahan tersebut merupakan bentuk respon
atau reaksi terhadap stimulus yang diberikan. Penerapan teori ini tampak dalam berbagai aspek
pendidikan seperti penetapan tujuan pembelajaran, penyusunan materi, penyesuaian dengan
karakteristik peserta didik, serta pemanfaatan media dan fasilitas belajar di sekolah. Dalam
penerapannya, teori behaviorisme memiliki kelebihan dan kekurangan. Kelebihannya terletak pada
metode pembelajaran yang tidak hanya melalui ceramah, tetapi juga memberi contoh secara langsung.
Selain itu, bahan ajar disusun secara bertahap dan sistematis, serta proses pembelajaran dibagi dalam
beberapa bagian agar lebih mudah dipahami. Adapun kekurangannya, teori ini terlalu menekankan pada
pengaruh lingkungan dan perubahan perilaku, tanpa banyak memperhatikan aspek kognitif dan
emosional yang juga berperan penting dalam proses belajar (Fithriyah, 2024).

b. Teori Kognitivisme

Teori kognitivisme dikembangkan oleh tokoh-tokoh seperti Jean Piaget, Lev Vygotsky, Albert
Bandura, dan Jerome Bruner. Teori ini menekankan bahwa proses belajar lebih penting daripada hasil
yang diperoleh. Teori ini fokus pada cara seseorang berpikir, memahami, dan mengolah informasi.
Dalam pandangan kognitivisme, peserta didik dituntut untuk berperan aktif dalam memahami
pengalaman serta membangun pengetahuannya sendiri. Penerapan teori ini tampak ketika seseorang
berusaha mempelajari sesuatu sekaligus mencari solusi atas suatu permasalahan melalui proses berpikir
(Fithriyah, 2024).

Pada penerapannya, teori kognitivisme dapat diimplementasikan melalui beberapa cara.
Pertama, pendidik perlu mengembangkan strategi belajar yang selaras dengan struktur kognitif peserta
didik, sehingga materi pelajaran dapat menyesuaikan dengan pengetahuan yang telah dimiliki
sebelumnya. Kedua, pembelajaran sebaiknya tidak hanya fokus pada hasil akhir, tetapi juga menekankan
pada proses berpikir, pemahaman, dan penguasaan makna dari materi yang dipelajari. Ketiga,
keterlibatan aktif peserta didik perlu diperkuat agar mereka mampu memahami pelajaran secara
mendalam dan menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari (Fithriyah, 2024).



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1698

c. Teori Humanisme

Teori humanisme ini dikembangkan oleh Carl Rogers dan Abraham Maslow (Magpiroh &
Mudzafar, 2023). Humanisme sendiri berasal dari kata Latin humanus yang berarti sifat manusiawi atau
sesuai dengan kodrat manusia. Menurut teori ini, belajar dipahami sebagai proses untuk memanusiakan
manusia. Keberhasilan belajar ditandai ketika peserta didik mampu memahami dirinya dan
lingkungannya secara mendalam hingga mencapai aktualisasi diri. Pendidik berperan membantu peserta
didik mengenali potensi yang dimiliki agar dapat berkembang secara optimal. Proses pembelajaran juga
diarahkan untuk menumbuhkan kemampuan berkreasi, berimajinasi, berintuisi, merasakan, serta
memperoleh pengalaman yang bermakna (Putri dkk., 2024).

d. Teori Konstruktivisme

Teori konstruktivisme dikembangkan oleh beberapa tokoh, yakni Jean Piaget, Lev Vygotsky,
John Dewey, dan Jerome Bruner. Pada kajian psikologi, istilah “konstruktif” sendiri merujuk pada cara
berpikir yang mampu menghasilkan kesimpulan atau pemahaman baru. Dalam konteks filsafat
pendidikan, konstruktivisme dipahami sebagai aliran yang berupaya membangun tatanan kehidupan
yang berbudaya dan berorientasi pada kemajuan berpikir modern. Secara istilah, teori konstruktivisme
dapat dimaknai sebagai teori yang menekankan proses pembentukan gagasan atau pemikiran hingga
melahirkan kesimpulan baru (Fithriyah, 2024).

Teori konstruktivisme memandang belajar sebagai proses untuk membangun makna dan
pengetahuan melalui pengalaman yang diperoleh peserta didik sendiri. Artinya, ketika menghadapi
situasi baru, peserta didik menggunakan pengetahuan dan pengalaman yang sudah ada untuk
menyesuaikan diri serta membangun pemahaman baru. Melalui teori konstruktivisme, peserta didik
dilatih untuk berpikir kritis dalam memecahkan masalah, menemukan ide, dan mengambil keputusan.
Pemahaman mereka juga menjadi lebih mendalam karena terlibat langsung dalam proses membangun
pengetahuan. Keterlibatan ini juga membuat konsep yang dipelajari lebih mudah diingat dan diterapkan
dalam berbagai situasi (Putri dkk., 2024).

Relevansi Teori Belajar Islami dan Modern

Pendidikan Islam dapat memanfaatkan teori belajar modern secara selektif dengan tetap berpijak
pada nilai-nilai keislaman. Pendekatan behaviorisme, misalnya, yang menekankan pembiasaan dan
penguatan perilaku, memiliki kesesuaian dengan konsep tazkiyah al-nafs dalam Islam yang berorientasi
pada penyucian jiwa melalui latihan akhlak secara berkesinambungan. Pendekatan kognitivisme juga
sejalan dengan prinsip tadarruj dan tikrar yang dikemukakan oleh Ibnu Khaldun, yang menekankan
penyampaian materi secara bertahap sesuai dengan kemampuan akal peserta didik. Pengulangan yang
terstruktur membantu peserta didik tidak hanya mengingat informasi, tetapi juga memahami maknanya
secara lebih mendalam serta mampu menerapkannya dalam kehidupan. Pendekatan konstruktivisme,
yang mendorong peserta didik membangun pengetahuan secara aktif, sejalan dengan praktik tadabbur
dan tafakkur dalam Islam yang menekankan perenungan terhadap realitas dan ayat-ayat Allah.
Pendekatan humanisme pun memberi ruang bagi pengembangan potensi kemanusiaan peserta didik
secara menyeluruh, sesuai dengan konsep ta’dib dalam pendidikan Islam.

Integrasi antara teori belajar modern dan nilai-nilai Islam bertujuan membentuk peserta didik
yang tidak hanya unggul secara intelektual, tetapi juga matang secara spiritual dan moral. Konsep
muragabatullah, yaitu kesadaran akan pengawasan Allah, berperan dalam memperkuat pengendalian
diri serta menumbuhkan motivasi belajar dari dalam diri. Kesadaran ini mendorong peserta didik untuk
belajar secara bertanggung jawab, bukan hanya karena tuntutan akademik, tetapi juga sebagai bentuk
ibadah. Pandangan ini sejalan dengan perspektif Islam yang memandang manusia sebagai makhluk yang
memiliki ruh, fitrah, akal, hati, dan jiwa. Ketika teori belajar modern digunakan sebagai sarana dan nilai-
nilai Islam dijadikan landasan, proses pendidikan dapat berlangsung secara sistematis, bermakna, dan
berorientasi pada pembentukan manusia seutuhnya yang berilmu, beriman, serta berakhlak mulia.

4. KESIMPULAN/CONCLUSION

Berdasarkan kajian terhadap landasan psikologis pendidikan Islam serta teori belajar dalam
perspektif Islam dan modern, dapat disimpulkan bahwa pendidikan Islam berpijak pada pemahaman
tentang hakikat manusia sebagai makhluk yang memiliki ruh, fitrah, nafs, qalb, dan ‘ag/ yang
membentuk kepribadian secara utuh dalam aspek intelektual, emosional, spiritual, dan moral. Proses

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1699

belajar dalam Islam tidak hanya berorientasi pada penguasaan ilmu, tetapi juga pada pembinaan akhlak
dan kesadaran spiritual melalui konsep tazkiyah al-nafs, pembelajaran bertahap dan berulang (tadarruj
dan tikrar), perenungan dan berpikir (tadabbur dan tafakkur), penanaman adab (za 'dib), serta kesadaran
akan pengawasan Allah (muragabatullah). Teori belajar modern seperti behaviorisme, kognitivisme,
humanisme, dan konstruktivisme dapat dimanfaatkan secara selektif karena memiliki kesesuaian dengan
prinsip-prinsip pendidikan Islam, sehingga pembelajaran menjadi lebih sistematis, bermakna, dan
berorientasi pada pembentukan manusia seutuhnya. Berdasarkan temuan tersebut, pendidik dalam
pendidikan Islam disarankan untuk mengintegrasikan pendekatan pedagogis modern dengan nilai-nilai
keislaman dalam praktik pembelajaran agar peserta didik berkembang secara akademik sekaligus
berakhlak mulia, lembaga pendidikan Islam diharapkan memperkuat kurikulum yang menyeimbangkan
aspek intelektual dan spiritual, serta peneliti selanjutnya dianjurkan melakukan penelitian lapangan
untuk mengkaji implementasi dan dampak integrasi tersebut dalam konteks pembelajaran nyata.

5. REFERENCES

Agus, Z. (2020). Pendidkan Islam dalam Perspektif Ibnu Khaldun. Raudhah Proud To Be
Professionals: Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 5(1), 101-115.
https://doi.org/10.48094/raudhah.v5i1.60

Ahmad, A. (2021). Konsep Ta’dib Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Implikasinya dalam
Pendidikan Islam. An-Nur: Jurnal Studi Islam, 13(1), 32-50. https://doi.org/10.37252/an-
nur.v13i1.98

Alfiya, L., & Sandri, R. (2025). Integrasi Pendidikan Islam Berbasis Aswaja An-Nahdliyah dan
Mindfulness dalam Pembelajaran Anak Usia Dini: Studi Muraqabah di Lembaga LP Ma’arif
NU. Ashlach: Jurnal Pendidikan Islam, 3(2), 19-32.
https://doi.org/10.55757/ashlach.v3i2.1086

Aprilia, N. P., Surahman, C., & Sumarna, E. (2024). Konsep Tazkiyah Al-Nafs dalam Al-Qur’an dan
Implikasinya Terhadap Pendidikan Agama Islam. TAZKIR: Jurnal Penelitian lImu-ilmu Sosial
dan Keislaman, 10(2), 279-298. http://dx.doi.org/10.24952/tazkir.v10.i2.13203

Aswati, F., & Anwar, A. (2025). Metode Tilawah dan Tadabbur dalam Meningkatkan Pemahaman Al-
Qur'an di Kalangan Pelajar. Al-Basirah: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 5(1), 19-31.
https://doi.org/10.58326/jab.v5i1.296

Auliya, F., Junita, P., Fitriani, N., & Hasni, D. M. (2025). Telaah Konsep dan Implementasi Pendidikan
Akal Dalam Pendidikan Islam Menurut Perspektif Hadis. Multiple: Journal of Global and
Multidiciplinary, 3(6), 5432-5443.

Fadillah, M., & Maragustam, M. (2024). Sumber Daya Manusia (Fitrah, Akal, Qalb, dan Nafs) dalam
Filsafat Pendidikan Islam. MA’ALIM: Jurnal Pendidikan Islam, 5(1), 160-174.
https://doi.org/10.21154/maalim.v5i1.8425

Farhatani, R. (2022). Model Tadabur Al-Qur’an dalam Pembelajaran PAI Pada Materi Beriman Kepada
Kitab-Kitab Allah. Prosiding Hasil Pengabdian Kepada Masyarakat (HAPEMAS), 3(1), 300-
308.

Fithriyah, D. N. (2024). Teori-Teori Belajar dan Aplikasinya dalam Pembelajaran. JEMI, 2(1), 12-21.
https://doi.org/10.61815/jemi.v2il1.341

Ghofur, A. (2018). Tasawuf Al-Ghazali: Landasan Psikologi Pendidikan Islam. Jurnal Islam Nusantara,
2(1), 1-16. https://doi.org/10.33852/jurnalin.v2il.74



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1690-1700 1700

Hakim, L., Saleh, F., & Zaini, M. (2024). Konsep Muragabah dan Pencapaian Personalitas Kolektif
dalam Pemikiran Tasawuf Muhammad Fethullah Gulen. Substantia: Jurnal IlImu-limu
Ushuluddin, 26(2), 178. https://doi.org/10.22373/substantia.v26i2.23688

Kesuma, G. C. (2013). Konsep Fitrah Manusia Perspektif Pendidikan Islam. Jurnal ljtimaiyya, 6(2), 79—
96.

Kosim, M. (2015). Pemikiran Pendidikan Islam Ibn Khaldun dan Relevansinya dengan Sisdiknas.
Jurnal Tarbiyah, 22(2), 387-417. http://dx.doi.org/10.30829/tar.v22i2.33

Magpiroh, N. L., & Mudzafar, S. N. (2023). Psikologi Pendidikan: Teori, Perkembangan, Konsep, dan
Penerapannya dalam Konteks Pendidikan Modern. Seroja: Jurnal Pendidikan, 3(1).
https://doi.org/10.572349/seroja.v3il1.371

Mutholingah, S. (2021). Metode Penyucian Jiwa (Tazkiyah Al-Nafs) dan Implikasinya Bagi Pendidikan
Agama Islam. Jurnal TA’LIMUNA, 10(1), 67-81. https://doi.org/10.32478/talimuna.v10i1.662

Nurlina, N., & Bashori, B. (2025). Konsep “Nafs” dalam Al-Qur’an: Analisis Semantik terhadap
Dimensi Psikologis dan Spiritualitas dalam Proses Pembentukan Karakter. Semantik : Jurnal
Riset lImu Pendidikan, Bahasa dan Budaya, 3(3), 200-214.
https://doi.org/10.61132/semantik.v3i3.1819

Putri, F. A., Akmal, J., & Gusmaneli, G. (2024). Prinsip-prinsip dan Teori-teori belajar dalam
Pembelajaran. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 2(2), 332-349.
https://doi.org/10.61132/jbpai.v2i2.279

Rofig, A., & Afif, Moh. F. (2022). Konsep Ta’dib Pendidikan Agama Islam Perspektif Syed Muhammad
Naquib Al-Attas. Al-Fikr: Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 81-89.
https://doi.org/10.32489/alfikr.v8i2.289

Rokhimah, S., Winarno, A. S., Aly, S. M., & Saifudin, M. (2024). Pendidikan Anak dalam Perspektif
Psikologi Pendidikan Islam. TSAQOFAH, 4(3), 1545-1555.
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v4i3.2906

Rosyad, R. (2025). Psikologi Pendidikan Islam. Gunung Djati Publishing.

Sufiyah, S., & Ramli, M. (2024). Teori-Teori Belajar dalam Islam dan Psikologi. JIPKM: Jurnal IImiah
Psikologi dan Kesehatan Masyarakat, 2(2), 727-737.

Supriadi, C. (2022). Mengenal llmu Tadabur Al-Qur’an: (Teori dan Praktek). ZAD Al-Mufassirin, 4(1),
20-38. https://doi.org/10.55759/zam.v4i1.34

Syihabuddin, S. (2013). Landasan Psikologis Pendidikan Islam. Universitas Pendidikan Indonesia.

Wastuti, W. (2009). Konsep Ta'dib dalam Pendidikan Islam (Studi atas Pemikiran Syed Muhammad
Naquib al-Attas) [Undergraduate Thesis, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta]. https://digilib.uin-
suka.ac.id/8736/1/WASTUTI%20KONSEP%20TA%27DIB%20DALAM%20PENDIDIKAN
%201SLAM%20%28STUDI%20ATAS%20PEMIKIRAN%20SYED%20MUHAMMAD%20
NAQUIB%20AL-ATTAS%29.pdf

JPAI E-ISSN : 2828-2337



