
Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1681 

 

 

 

 

Pemikiran Ibnu Khaldun tentang Pendidikan: Relevansi dan Implikasinya 

bagi Pendidikan Islam Kontemporer 

Syamsidar1, Siti Loriyati2, Fatimah Ibnatu Arif3, Sumarno4 

¹²³ Mahasiswa Magister Pendidikan Agama Islam, Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 
4STIT Muhammadiyah Ngaw 

Email : syamsidar95@guru.smk.belajar.id; ikaamaaulaanaa@gmail.com ; fatimahibnatu@gmail.com; 

gusmarno1912@gmail.com  

 
A B S T R A K 

Pendidikan dalam perspektif Islam tidak hanya dipahami sebagai proses transfer 

pengetahuan, tetapi juga sebagai sarana pembentukan kepribadian manusia 

secara utuh. Salah satu tokoh pemikir Islam klasik yang memberikan kontribusi 

besar terhadap pemikiran pendidikan adalah Ibnu Khaldun. Melalui karya 

monumentalnya Muqaddimah, Ibnu Khaldun mengemukakan pandangan yang 

komprehensif mengenai hakikat manusia, proses belajar-mengajar, metode 

pendidikan, serta hubungan pendidikan dengan dinamika sosial. Penelitian ini 

bertujuan untuk mengkaji pemikiran Ibnu Khaldun tentang pendidikan serta 

menganalisis relevansi dan implikasinya bagi pendidikan Islam kontemporer. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library 

research, dengan sumber utama Muqaddimah dan berbagai literatur sekunder 

yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa konsep pendidikan Ibnu 

Khaldun—seperti bertahapnya proses belajar, penolakan terhadap kekerasan 

dalam pendidikan, pentingnya kontekstualisasi ilmu, serta integrasi ilmu agama 

dan rasional—memiliki relevansi tinggi dengan tantangan pendidikan Islam 

modern. Implikasi pemikiran tersebut dapat dijadikan landasan filosofis dalam 

pengembangan kurikulum, metode pembelajaran, dan sistem pendidikan Islam 

yang humanis, kontekstual, dan berorientasi pada pembentukan peradaban. 

 
A B S T R A C T 

Education from an Islamic perspective is not merely understood as a process of 

knowledge transfer, but also as a means of forming the human personality in a holistic manner. One of the classical 

Islamic thinkers who made a significant contribution to educational thought is Ibn Khaldun. Through his 

monumental work Muqaddimah, Ibn Khaldun articulated comprehensive views on the nature of human beings, the 

teaching–learning process, educational methods, and the relationship between education and social dynamics. 

This study aims to examine Ibn Khaldun’s educational thought and to analyze its relevance and implications for 

contemporary Islamic education. The research employs a qualitative approach using the library research method, 

with Muqaddimah as the primary source alongside relevant secondary literature. The findings indicate that Ibn 

Khaldun’s educational concepts—such as the gradual learning process, rejection of violence in education, the 

importance of contextualizing knowledge, and the integration of religious and rational sciences—remain highly 

relevant to the challenges faced by modern Islamic education. These ideas can serve as a philosophical foundation 

for the development of curricula, learning methods, and Islamic educational systems that are humanistic, 

contextual, and oriented toward the formation of civilization. 

 

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION 

Pendidikan Islam kontemporer menghadapi berbagai tantangan, antara lain dikotomi 

ilmu agama dan ilmu umum, metode pembelajaran yang kurang humanis, serta rendahnya 

relevansi pendidikan dengan realitas sosial. Kondisi ini menuntut adanya revitalisasi pemikiran 

pendidikan Islam melalui penggalian khazanah intelektual klasik. 

Ibnu Khaldun dikenal luas sebagai pelopor sosiologi dan filsafat sejarah, namun 

kontribusinya dalam bidang pendidikan sering kali kurang mendapat perhatian. Padahal, dalam 

A R T I C L E   I N F O 
 
Article history: 
Received 1 Januari 2026 
Revised 11 Januari 2026 

Accepted 20 Januari 2026 

Available online 23 Januari 2026 

 
Kata Kunci: 
Ibnu Khaldun, Pendidikan Islam, 

Muqaddimah, Pemikiran 

Pendidikan, Library Research 

 
Keywords: 
Ibn Khaldun, Islamic Education, 

Muqaddimah, Educational 

Thought, Library Research 
This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by Al-Afif 
 

mailto:syamsidar95@guru.smk.belajar.id
mailto:ikaamaaulaanaa@gmail.com
mailto:fatimahibnatu@gmail.com
mailto:gusmarno1912@gmail.com


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1682 

 

Muqaddimah, Ibnu Khaldun mengemukakan analisis mendalam mengenai proses belajar, peran 

guru, karakter peserta didik, serta hubungan pendidikan dengan struktur sosial dan peradaban. 

Ibnu Khaldun (1332–1406 M) merupakan tokoh pemikir Islam yang dikenal sebagai pelopor 

ilmu sosiologi dan filsafat sejarah. Namun, pemikirannya tentang pendidikan yang tertuang 

dalam Muqaddimah juga memiliki nilai teoritis dan praktis yang sangat relevan bagi pendidikan 

Islam kontemporer. 

Pendidikan Islam kontemporer menghadapi berbagai tantangan, termasuk dikotomi 

antara ilmu agama dan ilmu umum, metode pembelajaran yang kurang humanis, serta 

rendahnya relevansi pendidikan dengan realitas sosial. Untuk menghadapi tantangan ini, 

revitalisasi pemikiran pendidikan Islam sangatlah vital, terutama melalui penggalian khazanah 

intelektual dari pemikir klasik seperti Ibnu Khaldun. Dalam Muqaddimah, Ibnu Khaldun 

memberikan analisis mendalam mengenai proses belajar, peran guru, karakter peserta didik, 

serta hubungan pendidikan dengan struktur sosial dan peradaban. 

Ibnu Khaldun dikenal sebagai tokoh yang memperkenalkan banyak gagasan baru dalam 

pendidikan yang relevan dengan kondisi sosial saat ini. Penelitian menunjukkan bahwa 

pemikiran beliau tentang pendidikan sangat relevan untuk dijadikan pedoman dalam 

membangun sistem pendidikan Islam yang adaptif dan responsif terhadap kebutuhan zaman 

Efendi, (2025). Di dalam karyanya, Ibnu Khaldun menekankan beberapa aspek kunci, seperti: 

1. Peran Strategis Guru: Beliau menyatakan bahwa guru memiliki peran penting dalam 

proses pendidikan, bukan hanya sebagai pengajar, tetapi juga sebagai pembimbing yang 

menciptakan lingkungan belajar yang kondusif (Jati et al., 2024). 

2. Peserta Didik sebagai Subjek Aktif: Proses pendidikan harus melibatkan siswa sebagai 

pelaku aktif, di mana mereka tidak hanya menerima informasi tetapi juga melakukan 

interaksi dan diskusi yang mendalam dengan materi pelajaran (Suwartini et al., 2022). 

3. Kurikulum Integratif: Ibnu Khaldun mendukung integrasi antara ilmu naqliyah (ilmu 

yang bersumber dari wahyu) dan aqliyah (ilmu yang bersumber dari akal), sehingga 

pembelajaran menjadi lebih holistik dan kontekstual (Hadi & Hanani, 2023). 

Tantangan dalam Pendidikan Islam Kontemporer 

Salah satu tantangan yang dihadapi pendidikan Islam adalah kurangnya relevansi antara 

kurikulum yang diterapkan dengan kebutuhan masyarakat modern. Dalam konteks ini, 

pemikiran Ibnu Khaldun menawarkan solusi dengan menekankan pentingnya pendidikan yang 

relevan dengan kebutuhan sosial dan ekonomi masyarakat Solikhah & Purnomo, (2023). 

Pendidikan harus dapat memberikan keterampilan yang dapat diterapkan dalam kehidupan 

sehari-hari, sehingga siswa memiliki etos kerja yang tinggi dan siap menghadapi tantangan 

global (Jati et al., 2024). 

Implementasi Pemikiran Ibnu Khaldun 

Penelitian di Kuttab Permata Qur’an memperlihatkan bahwa implementasi konsep pendidikan 

Ibnu Khaldun dapat menghasilkan lingkungan belajar yang sesuai dengan kebutuhan 

masyarakat. Konsep hubungan bermartabat antara guru dan siswa serta relevansi kurikulum 

yang diajarkan mampu menciptakan suasana belajar yang lebih manusiawi dan efektif. Selain 

itu, pemikiran Ibnu Khaldun tentang pendidikan sebagai pengantar untuk menciptakan 

masyarakat yang lebih beradab tetap penting dalam menghadapi era globalisasi saat ini 

(Gumati, 2022) 

Revitalisasi pemikiran pendidikan Islam melalui pendekatan Ibnu Khaldun dapat mengatasi 

berbagai tantangan dalam pendidikan kontemporer. Dengan mengintegrasikan ilmu naqliyah 

dan aqliyah, serta menitikberatkan peran aktif siswa dan guru, pendidikan Islam dapat kembali 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1683 

 

relevan dan efektif. Oleh karena itu, perlu adanya kajian lebih lanjut tentang penerapan gagasan 

Ibnu Khaldun dalam konteks pendidikan modern untuk dapat memberikan kontribusi bagi 

pengembangan sistem pendidikan Islam yang lebih baik. 
 

2. METODE/METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library research 

(penelitian kepustakaan). Data penelitian dikumpulkan dari sumber primer berupa kitab 

Muqaddimah karya Ibnu Khaldun, serta sumber sekunder yang meliputi buku-buku, artikel 

jurnal ilmiah, dan hasil penelitian terdahulu yang membahas pemikiran Ibnu Khaldun dan 

konsep pendidikan Islam. Pengumpulan data difokuskan pada literatur yang relevan guna 

memperoleh pemahaman yang komprehensif mengenai pandangan Ibnu Khaldun tentang 

pendidikan. 

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan. Tahap pertama adalah reduksi data, 

yaitu dengan memilah dan menyeleksi gagasan-gagasan Ibnu Khaldun yang memiliki 

keterkaitan dengan konsep dan tujuan pendidikan. Tahap kedua adalah penyajian data, yakni 

dengan mengelompokkan konsep-konsep utama pendidikan yang ditemukan dalam sumber-

sumber literatur secara sistematis. Tahap terakhir adalah penarikan kesimpulan, yang dilakukan 

dengan menganalisis relevansi pemikiran Ibnu Khaldun serta implikasinya terhadap 

pengembangan pendidikan Islam dalam konteks kontemporer. 
 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION 

 

Konsep Dasar Pemikiran Pendidikan Ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun, seorang pemikir besar dalam sejarah, filsafat, dan ilmu sosial, memiliki 

pandangan yang menggugah tentang pendidikan. Dalam karya terkenalnya, Muqaddimah, ia 

menekankan bahwa manusia secara alamiah adalah makhluk sosial yang memerlukan 

pendidikan. Ungkapannya, " بْعَِّ مَدَنيِ َّ الِإنْسَانََّ إِن َّ
بِالط  " (Sesungguhnya manusia itu bersifat sosial 

secara tabiat), menekankan pentingnya interaksi sosial dalam proses pendidikan (Erliana & 

Normawati, (2024). Dalam konteks ini, pemikiran Ibnu Khaldun dapat memberikan wawasan 

yang berarti untuk merevitalisasi pendidikan Islam kontemporer. 

Metode Pembelajaran Bertahap 

Ibnu Khaldun juga mengusulkan metode pembelajaran yang sistematis dan bertahap. Ia 

menyatakan, " الْبَابَِّ ذلَِكََّ أصُُولَُّ هِيََّ الْعِلْمَِّ مِنََّ بَاب َّ كلَُِِّّ مِنَّْ مَسَائلَُِّ تعَْلِيمِهَِّ ابْتدَِاءَِّ فيِ الْمُتعَلَِِّمَِّ عَلىَ يلُْقىَ أنََّْ " 

(Hendaknya diberikan kepada peserta didik pada awal pengajarannya pokok-pokok masalah 

dari setiap cabang ilmu) (Hadi & Hanani, 2023). Metode ini menunjukkan pentingnya 

memberikan landasan yang solid untuk setiap cabang ilmu, memfasilitasi pemahaman yang 

lebih mendalam dan integratif. 

Penolakan Terhadap Kekerasan dalam Pendidikan 

Satu lagi aspek penting dari pemikiran Ibnu Khaldun adalah penolakannya terhadap 

penggunaan kekerasan dalam pendidikan. Ia berpendapat bahwa " ة َّ الْمُتعَلَِِّمِينََّ عَلىَ الشِِّد ةَُّ بِهِمَّْ مُضِر  " 

(Kekerasan terhadap peserta didik akan membawa dampak buruk bagi mereka). Pandangan ini 

menggarisbawahi perlunya metode pendidikan yang lebih humanis dan berfokus pada 

pengembangan karakter dengan cara yang konstruktif dan mendidik. Penelitian modern 

mendukung ide ini, menunjukkan bahwa metode disiplin positif dapat mengurangi perilaku 

agresif dan meningkatkan iklim belajar di sekolah (Gershoff et al., 2018). 

 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1684 

 

Relevansi Pemikiran Ibnu Khaldun dalam Konteks Pendidikan Kontemporer 

Dalam menghadapi tantangan pendidikan Islam kontemporer, seperti dikotomi antara 

ilmu agama dan ilmu umum, pemikiran Ibnu Khaldun sangat relevan. Pendekatannya yang 

holistik terhadap pendidikan membantu mengatasi perpecahan ini dengan mendorong integrasi 

antara berbagai cabang ilmu. Artikel oleh Hadi dan Hanani menegaskan bahwa pentingnya 

memahami pendidikan sebagai alat untuk mengembangkan identitas dan eksistensi manusia 

sesuai dengan nilai-nilai Islami (Hadi & Hanani, 2023). 

Penelitian oleh Erliana dan Normawati menggarisbawahi bahwa pemikiran Ibnu 

Khaldun masih memiliki relevansi yang kuat dalam konteks pendidikan Islam saat ini, dengan 

menyoroti metodologi pengajaran yang efektif dan pentingnya pemahaman mendalam tentang 

perkembangan karakter peserta didik (Erliana & Normawati, 2024). 

Pemikiran Ibnu Khaldun tentang pendidikan menawarkan panduan penting bagi 

pengembangan sistem pendidikan Islam yang lebih baik. Dengan mengintegrasikan metode 

pembelajaran yang bertahap, penolakan terhadap kekerasan, serta pengakuan akan sifat sosial 

manusia, pendidikan Islam dapat direvitalisasi untuk lebih relevan dengan tantangan zaman 

modern. Oleh karena itu, penerapan konsep-konsep ini dalam pendidikan kontemporer menjadi 

sangat penting untuk menciptakan lingkungan sekolah yang positif, konstruktif, dan 

mendukung pengembangan karakter yang baik bagi siswa. 

Hakikat Manusia dan Pendidikan Menurut Ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun, seorang pemikir besar dalam sejarah dan pendidikan Islam, menyatakan 

bahwa manusia adalah makhluk sosial, dan sebagai makhluk sosial, manusia memerlukan 

pendidikan untuk mengembangkan potensi akal dan moralnya. Konsep ini bersumber dari 

ungkapannya, " بْعَِّ مَدَنيِ َّ الِإنْسَانََّ إِن َّ
باِلط  " (Sesungguhnya manusia itu bersifat sosial secara tabiat) 

Ulum & Hidayati, (2024). Dalam konteks ini, pendidikan memiliki peran krusial sebagai sarana 

untuk pewarisan budaya dan pembentukan peradaban. 

Tujuan Pendidikan 

Tujuan pendidikan, menurut Ibnu Khaldun, jauh lebih luas dari sekadar penguasaan 

ilmu pengetahuan. Ia menjelaskan bahwa pendidikan seharusnya menghasilkan individu yang 

berakal, berakhlak, dan mampu hidup berdampingan dalam masyarakat. Dalam hal ini, 

pendidikan diharapkan dapat menciptakan individu yang produktif dan berkontribusi pada 

kemajuan peradaban. Hal ini sejalan dengan pemikiran modern yang menekankan pentingnya 

pendidikan karakter (Saefuddin, 2019). 

1. Pembentukan Karakter: Tujuan pendidikan yang ditekankan oleh Ibnu Khaldun adalah 

membangun karakter moral dan akhlak siswa. Menurutnya, pendidikan seharusnya 

tidak hanya fokus pada penguasaan ilmu, tetapi juga pada bagaimana seseorang dapat 

hidup bermasyarakat dengan baik (Fatimah et al., 2023). 

2. Keterampilan Sosial: Selain itu, pendidikan haruslah menciptakan individu yang 

memiliki keterampilan sosial dan kemampuan berinteraksi di masyarakat. Hal ini akan 

membantu membangun hubungan sosial yang sehat dan harmonis di dalam peradaban 

(Nurandriani & Al-Ghazal, 2022) 

3. Kepemimpinan dan Kontribusi: Ibnu Khaldun juga menggarisbawahi pentingnya 

pendidikan untuk menyiapkan pemimpin yang kompeten dan etis, yang dapat 

memberikan kontribusi positif bagi kemajuan peradaban. Ini mencakup pengembangan 

keterampilan serta pemahaman yang dalam tentang nilai dan norma sosial yang berlaku 

(Adina & Wantini, 2023). 

 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1685 

 

Relevansi dengan Pendidikan Kontemporer 

Dalam konteks pendidikan Islam modern, relevansi pemikiran Ibnu Khaldun sangat 

tepat. Pendidikan saat ini diharapkan tidak hanya memberikan pengetahuan kognitif tetapi juga 

membangun karakter dan moral siswa. Artikel oleh Fatimah et al. menyatakan bahwa 

pendidikan seharusnya membantu menciptakan masyarakat yang berbudaya dan mendorong 

keberlanjutan masyarakat di masa depan (Fatimah et al., 2023). Selain itu, konsep pembelajaran 

yang menempatkan siswa sebagai individu yang aktif dan berperan dalam mengembangkan 

pengetahuan juga menjadi ciri khas pendidikan yang diusung oleh Ibnu Khaldun (Hadi & 

Hanani, 2023). 

Pandangan Ibnu Khaldun mengenai hakikat manusia dan tujuan pendidikan 

memberikan landasan yang kokoh untuk pengembangan sistem pendidikan Islam. Ia 

menekankan bahwa pendidikan bukan hanya tentang transfer ilmu, tetapi juga tentang 

pembentukan karakter moral dan sosial. Oleh karena itu, pemikiran ini sangat berharga dalam 

mengarahkan pendidikan Islam kontemporer agar dapat mencetak individu yang tidak hanya 

berpengetahuan, tetapi juga berakhlak dan mampu berkontribusi positif terhadap masyarakat 

dan peradaban. 

Metode Pendidikan Menurut Ibnu Khaldun 

Prinsip Bertahap dalam Pembelajaran 

Ibnu Khaldun menekankan pentingnya metode pembelajaran yang bertahap, dimulai dari 

konsep-konsep yang sederhana sampai menuju yang kompleks. Ia berpendapat bahwa 

penyampaian materi yang terlalu berat diawal proses belajar dapat menghambat pemahaman 

peserta didik. Hal ini berarti bahwa guru perlu memiliki strategi untuk memperkenalkan 

konsep-konsep baru secara berurutan, memberi kesempatan siswa untuk mencerna pengetahuan 

secara efektif Luthfiah et al., (2024). Pendekatan bertahap ini tidak hanya menciptakan 

pemahaman yang lebih baik, tetapi juga meningkatkan keterlibatan siswa selama proses belajar 

(Dalimunthe, 2023). 

Penolakan terhadap Kekerasan dalam Pendidikan 

Ibnu Khaldun dengan tegas menolak penggunaan kekerasan dalam pendidikan. Ia berpendapat 

bahwa "kekerasan terhadap peserta didik akan membawa dampak buruk bagi mereka" Sidik et 

al., (2021). Pendekatan yang keras bisa menyalakan kemunafikan dan mengekang kreativitas 

siswa. Dalam pandangannya, pendidikan yang efektif harus dilakukan dengan cara yang ramah, 

menciptakan lingkungan yang aman dan mendukung, sehingga siswa dapat belajar dengan baik 

tanpa tekanan. Penelitian yang dilakukan oleh Sabariah dan rekan-rekan mendukung pandangan 

ini dengan menunjukkan bahwa pendekatan lembut dalam pendidikan tidak hanya lebih 

manusiawi tetapi juga lebih efektif dalam menciptakan lingkungan belajar yang positif 

(Sabariah et al., 2021). 

Peran Guru sebagai Pembimbing 

Guru dianggap sebagai figur sentral dalam proses pendidikan menurut Ibnu Khaldun. Ia tidak 

hanya berfungsi sebagai penyampai ilmu, tetapi juga sebagai pembimbing dan teladan moral 

bagi peserta didik. Dalam pandangannya, guru harus mampu menciptakan suasana belajar yang 

kondusif dan inspiratif, membimbing siswa untuk mengembangkan potensi mereka 

(Nurandriani & Al-Ghazal, 2022). Penelitian oleh Farabi menggarisbawahi pentingnya peran 

guru dalam pendidikan sebagai pengajar dan mentor yang memberikan bimbingan moral 

kepada siswa, serta mendorong mereka untuk menjadi individu yang bertanggung jawab dan 

etis dalam kehidupan sehari-hari (Farabi, 2023). Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan bukan 

hanya tentang transfer pengetahuan, tetapi juga tentang penanaman nilai dan etika. 

Metode pendidikan menurut Ibnu Khaldun sangat relevan untuk diterapkan dalam konteks 

pendidikan kontemporer. Dengan prinsip bertahap dalam pembelajaran, penolakan terhadap 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1686 

 

kekerasan, serta penekanan pada peran guru sebagai pembimbing, kita dapat menciptakan 

sistem pendidikan yang lebih efektif dan humanis. Konsep-konsep ini tidak hanya bermanfaat 

untuk meningkatkan pemahaman akademik siswa, tetapi juga untuk membentuk karakter dan 

moral mereka, yang sangat penting untuk pengembangan masyarakat yang beradab dan 

berbudaya. 

Relevansi Pemikiran Ibnu Khaldun dengan Pendidikan Islam Kontemporer 

Integrasi Ilmu 

Ibnu Khaldun menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional, mengusulkan 

suatu integrasi keilmuan dalam pendidikan. Menurutnya, keduanya tidak hanya saling 

melengkapi tetapi juga esensial dalam membentuk individu yang utuh. Dalam konteks 

pendidikan Islam modern, pendekatan ini semakin relevan, di mana pendidikan agama harus 

sejalan dengan ilmu pengetahuan umum. Penelitian oleh (Nurandriani & Al-Ghazal, 2022) 

mengungkap pentingnya pendidikan yang tidak hanya mengutamakan aspek spiritual tetapi 

juga keduniaan, menciptakan individu yang seimbang secara pengetahuan dan moral. Hasil 

penelitian ini menegaskan bahwa gagasan Ibnu Khaldun dapat menginspirasi paradigma 

pendidikan yang lebih inklusif dan adaptif terhadap perkembangan zaman (Erliana & 

Normawati, 2024). 

Pendidikan Kontekstual dan Sosial 

Ibnu Khaldun memandang pendidikan sebagai bagian integral dari sistem sosial, yang 

berarti pendidikan harus terhubung dengan realitas masyarakat di mana ia dilaksanakan. Hal ini 

sejalan dengan konsep pendidikan kontekstual yang menekankan relevansi materi pelajaran 

dengan kehidupan sehari-hari siswa. Penelitian oleh Erliana dan Normawati (2024) 

menunjukkan bahwa penerapan pendidikan kontekstual dapat meningkatkan pemahaman siswa 

terhadap konsep-konsep yang diajarkan, menjadikannya lebih bermakna dalam konteks sosial 

mereka. Dengan memahami hubungan antara pendidikan dan konteks sosial, seperti yang 

diusulkan oleh Ibnu Khaldun, pendidik dapat lebih efektif dalam menciptakan pengalaman 

belajar yang kaya dan relevan. 

Pendidikan Humanis 

Ibnu Khaldun menolak kekerasan dalam pendidikan, menyoroti pentingnya pendekatan 

psikologis yang menempatkan siswa sebagai individu yang perlu dikembangkan secara utuh. 

Penolakannya terhadap metode pendidikan yang keras sejalan dengan pendidikan humanis 

kontemporer yang menekankan pengembangan karakter, empati, dan kreativitas siswa. 

Rosyidah, (2026) mencatat bahwa pandangan Ibnu Khaldun mengenai pentingnya menciptakan 

lingkungan belajar yang positif dan tanpa paksaan sangat menghargai kesejahteraan mental 

siswa. Pendekatan pendidikan yang humanis sangat relevan untuk menjawab tantangan 

modern, di mana kesejahteraan psikologis siswa perlu menjadi prioritas. 

Pemikiran Ibnu Khaldun memiliki relevansi yang tinggi dalam konteks pendidikan 

Islam kontemporer, dengan prinsip-prinsipnya yang mengarah kepada integrasi ilmu, 

pendidikan kontekstual, dan pendekatan humanis. Dengan mengadopsi gagasan-gagasan Ibnu 

Khaldun, pendidikan Islam dapat menjadi lebih dinamis dan responsif terhadap tantangan 

zaman, sekaligus memberikan kontribusi yang signifikan dalam menciptakan masyarakat yang 

berisikan individu-individu yang berkarakter, cerdas, dan mampu berkontribusi positif dalam 

kehidupan sosial. 

Implikasi Pemikiran Ibnu Khaldun bagi Pendidikan Islam 

Pemikiran Ibnu Khaldun menawarkan perspektif yang kritis dan komprehensif terhadap 

pendidikan yang relevan dalam menghadapi tantangan pendidikan Islam kontemporer. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1687 

 

Terdapat beberapa implikasi praktis yang dapat diambil dari pemikirannya untuk 

pengembangan pendidikan Islam saat ini. 

1. Pengembangan Kurikulum Integratif 

Ibnu Khaldun berpendapat bahwa pendidikan harus mencakup ilmu agama dan ilmu umum, 

menolak dikotomi antara keduanya. Pemikiran ini mengarah pada pengembangan kurikulum 

yang integratif, yang menggabungkan kedua aspek secara harmonis. Penelitian oleh Prasetyo 

& Harahap, (2025) menunjukkan bahwa integrasi antara ilmu agama dan ilmu rasional dapat 

menjawab tantangan zaman dan mempersiapkan siswa lebih baik untuk dunia yang kompleks. 

Kurikulum yang demikian diharapkan tidak hanya menghasilkan individu cerdas tetapi juga 

memiliki pemahaman utuh terhadap kehidupan. 

2. Penerapan Metode Pembelajaran Bertahap dan Dialogis 

Ibnu Khaldun menggarisbawahi pentingnya pendekatan bertahap dalam pembelajaran, di mana 

siswa diperkenalkan pada konsep yang lebih sederhana sebelum beralih ke materi yang lebih 

kompleks. Ini mendukung penerapan metode dialogis yang mendorong siswa untuk aktif 

terlibat dalam proses belajar. Implementasi dari pendekatan ini juga tegas diungkapkan dalam 

penelitian oleh Erliana dan Normawati (2024), yang menunjukkan bahwa metode dialogis dapat 

meningkatkan pemahaman dan keterlibatan siswa secara signifikan (Erliana & Normawati, 

2024). 

3. Penguatan Peran Guru sebagai Pendidik dan Teladan Moral 

Dalam pandangan Ibnu Khaldun, guru memiliki peran sentral dalam pendidikan, bukan hanya 

sebagai sumber pengetahuan tetapi juga sebagai teladan moral. Hal ini menuntut penguatan 

peran guru dalam pendidikan Islam, di mana mereka diharapkan untuk mengajarkan ilmu 

pengetahuan dan nilai-nilai akhlak Nurandriani & Al-Ghazal, (2022). Melalui pelatihan dan 

pengembangan profesional, guru dapat lebih siap menjadi model bagi siswa dan membimbing 

mereka dalam pengembangan karakter yang sesuai dengan nilai-nilai agama dan sosial. 

4. Penciptaan Lingkungan Pendidikan yang Humanis dan Bebas Kekerasan 

Ibnu Khaldun menolak penggunaan kekerasan dalam pendidikan, yang ia anggap dapat 

merusak kepribadian dan kreativitas siswa. Mendorong lingkungan pendidikan yang humanis, 

aman, dan mendukung adalah kunci untuk mencapai hasil pendidikan yang optimal. Penelitian 

oleh Sabariah et al., (2021) mendukung hal ini, dengan menegaskan bahwa lingkungan yang 

bersahabat dapat meningkatkan motivasi dan prestasi belajar siswa (Sabariah et al., 2021). Oleh 

karena itu, menciptakan suasana belajar yang mendukung dan bebas dari kekerasan harus 

menjadi prioritas dalam kebijakan pendidikan. 

5. Orientasi Pendidikan pada Pembentukan Peradaban 

Pemikiran Ibnu Khaldun menempatkan pendidikan sebagai alat untuk membangun peradaban, 

bukan semata-mata fokus pada output akademik. Hal ini menuntut pendidikan untuk 

berorientasi pada pembentukan individu yang memiliki kemampuan berkontribusi terhadap 

masyarakat, baik dari segi moral, sosial, maupun intelektual. Penelitian oleh Jaya, (2023) 

menegaskan bahwa pendidikan harus berfungsi sebagai platform untuk menumbuhkan rasa 

tanggung jawab sosial dan kepemimpinan di kalangan siswa. Implikasi pemikiran Ibnu 

Khaldun bagi pendidikan Islam sangat luas dan beragam. Dengan mengembangkan kurikulum 

integratif, menerapkan metode pembelajaran yang sesuai, memperkuat peran guru, 

menciptakan lingkungan belajar yang positif, dan mengorientasikan pendidikan pada 

pembentukan peradaban yang lebih baik, pendidikan Islam dapat mengatasi tantangan modern 

sekaligus tetap berlandaskan pada nilai-nilai keagamaan yang solid. 
 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1688 

 

4. KESIMPULAN/CONCLUSION 

Pemikiran Ibnu Khaldun tentang pendidikan memiliki kedalaman filosofis dan relevansi 

yang kuat dengan pendidikan Islam kontemporer karena berangkat dari pandangan holistik 

tentang manusia, ilmu, dan masyarakat. Pendidikan dipahami bukan sekadar transfer 

pengetahuan, tetapi sebagai proses pembentukan kemampuan intelektual, karakter moral, dan 

kesiapan sosial peserta didik. Konsep tujuan pendidikan, metode pembelajaran bertahap, 

penolakan terhadap kekerasan, serta penekanan pada peran guru sebagai pendidik dan teladan 

moral menunjukkan pendekatan yang humanis dan kontekstual. Selain itu, pandangannya 

tentang keterkaitan erat antara pendidikan dan realitas sosial menegaskan pentingnya integrasi 

ilmu agama dan rasional. Oleh karena itu, pemikiran Ibnu Khaldun layak dijadikan rujukan 

konseptual dalam reformulasi pendidikan Islam modern yang integratif, berkeadaban, dan 

relevan dengan tantangan zaman. 

 
5. REFERENCES 

Adina, R. N., & Wantini, W. (2023). Relevansi Pemikiran Pendidikan Ibnu Khaldun Pada 

Pendidikan Islam Era Modern. Ideguru Jurnal Karya Ilmiah Guru, 8(2), 312–318. 

https://doi.org/10.51169/ideguru.v8i2.514 

Dalimunthe, D. S. (2023). Transformasi Pendidikan Agama Islam: Memperkuat Nilai-Nilai 

Spiritual, Etika, Dan Pemahaman Keislaman Dalam Konteks Modern. Al-Murabbi, 1(1), 

75–96. https://doi.org/10.62086/al-murabbi.v1i1.426 

Efendi, R. M. (2025). Revitalisasi Pendidikan Islam Di Era Disrupsi:  Studi Terhadap Pemikiran 

Ibnu Khaldun. Studia Religia Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 9(02), 221–234. 

https://doi.org/10.30651/sr.v9i02.26631 

Erliana, L., & Normawati, Y. I. (2024). Pemikiran Ibnu Khaldun Tentang Pendidikan Islam 

Dan Relevansinya Dengan Penddikan Islam Kontemporer. Mauriduna Journal of Islamic 

Studies, 5(1), 129–145. https://doi.org/10.37274/mauriduna.v5i1.1308 

Farabi, M. A. (2023). Ibn Khaldun’s Considerations Relating to Islamic Education and Their 

Perspective on the Future. Ta Dib Jurnal Pendidikan Islam, 11(2), 205–214. 

https://doi.org/10.29313/tjpi.v11i2.10531 

Fatimah, D., Yusuf, A., Inayah, E. S., & Almasih, I. A. (2023). Metode Pengajaran Menurut 

Ibnu Sina: Studi Analisis Literatur. Al-Irsyad, 13(2), 160. https://doi.org/10.30829/al-

irsyad.v13i2.18219 

Gershoff, E. T., Goodman, G. S., Miller‐Perrin, C., Holden, G. W., Jackson, Y., & Kazdin, A. 

E. (2018). The Strength of the Causal Evidence Against Physical Punishment of Children 

and Its Implications for Parents, Psychologists, and Policymakers. American Psychologist, 

73(5), 626–638. https://doi.org/10.1037/amp0000327 

Gumati, R. W. (2022). Perspektif Ibnu Khaldun Tentang Pendidikan Agama Islam. Tadrusuun, 

1(1), 19–39. https://doi.org/10.62274/tadrusuun.v1i1.7 

Hadi, A., & Hanani, S. (2023). Analisis Pemikiran Ibnu Khaldun Terhadap Konsep Pendidikan 

Islam Perspektif Modern. Dewantara Jurnal Pendidikan Sosial Humaniora, 2(4), 154–

162. https://doi.org/10.30640/dewantara.v2i4.1765 

Jati, T. I., Ambarwati, R., Ratnasari, R., & Fathoni, T. (2024). Pemikiran Ibnu Khaldun Tentang 

Pendidikan Dan Relevansinya Dalam Sistem Pendidikan Kontemporer. Ssa, 2(2), 251–

262. https://doi.org/10.37680/ssa.v2i2.6091 

Jaya, M. (2023). Pragmatism-Instrumental Stream of Islamic Education and Its Relevance to 

Contemporary Islamic Education: Ibn Khaldun’s Perspective. Amin, 1(1), 10–18. 

https://doi.org/10.32939/amin.v1i1.2361 

Luthfiah, L., Solikhah, M., Tamamiyah, L., Pramesti, G. N. D. P., & Kholipah, S. A. (2024). 

Relevansi Kurikulum SMK Ibnu Khaldun Dengan Konsep Pendidikan Perspektif Ibnu 

Khaldun. Jurnal Pendidikan Indonesia, 4(9), 907–917. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1689 

 

https://doi.org/10.59141/japendi.v4i9.2668 

Nurandriani, R., & Al-Ghazal, S. (2022). Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibnu Khaldun Dan 

Relevansinya Dengan Sistem Pendidikan Nasional. Jurnal Riset Pendidikan Agama Islam, 

27–36. https://doi.org/10.29313/jrpai.v2i1.731 

Prasetyo, E., & Harahap, N. (2025). Masyarakat Dan Lingkungan Pendidikan Dalam Perspektif 

Ibnu Khaldun. Ainara Journal (Jurnal Penelitian Dan PKM Bidang Ilmu Pendidikan), 

6(2), 313–322. https://doi.org/10.54371/ainj.v6i2.833 

Rosyidah, R. (2026). Pemikiran Pendidikan Islam Ibnu Khaldun. Tsaqofah, 6(2), 1792–1803. 

https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v6i2.8657 

Sabariah, H., Yuslina, A., & Ainun, N. (2021). Konsep Pendidikan Ibnu Khaldun Dan 

Hubungannya Dengan Perkembangan Pendidikan Islam Di Pesantren Babussalam Teluk 

Bakung. Transformasi Manageria    Journal of Islamic Education Management, 1(2), 

157–165. https://doi.org/10.47467/manageria.v1i2.592 

Saefuddin, D. (2019). Visi Pendidikan Islam: Perspektif Ibn Khaldun. Tawazun Jurnal 

Pendidikan Islam, 12(2). https://doi.org/10.32832/tawazun.v12i2.2688 

Sidik, S. J., Tamam, A. M., & Indra, H. (2021). Nilai-Nilai Keimanan Dalam Pemikiran Sejarah 

Ibnu Khaldun Pada Kitab Al-Muqaddimah. Tawazun Jurnal Pendidikan Islam, 14(1), 1. 

https://doi.org/10.32832/tawazun.v14i1.4010 

Solikhah, P. I., & Purnomo, P. (2023). The Concept of Education According to Ibn Khaldun 

and  Its Implementation in Children’s Education in Kuttab Permata Qur’an Kartasura. 

Tarbawy Indonesian Journal of Islamic Education, 10(1), 33–42. 

https://doi.org/10.17509/t.v10i1.54989 

Suwartini, S., Sutrisno, S., & Prastowo, A. (2022). The Civilizing Education: Study of Ibn 

Khaldun’s Educational Thinking for Society 5.0 Era. Tarbiya Journal of Education in 

Muslim Society, 9(1), 35–50. https://doi.org/10.15408/tjems.v9i1.26357 

Ulum, F. B., & Hidayati, R. (2024). Sinergitas Faktor Lingkungan Pendidikan Islam Untuk 

Mewujudkan Tujuan Pendidikan Islam. Fahima, 3(1), 1–18. 

https://doi.org/10.54622/fahima.v3i1.128 

 
 


