0000-0000

e s o 2i/L
AL-ILMIYA: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM

Pemikiran Ibnu Khaldun tentang Pendidikan: Relevansi dan Implikasinya
bagi Pendidikan Islam Kontemporer

Syamsidar?, Siti Loriyati?, Fatimah lbnatu Arif®, Sumarno*
123 Mahasiswa Magister Pendidikan Agama Islam, Institut Ahmad Dahlan Probolinggo

4STIT Muhammadiyah Ngaw

Email : syamsidar95@quru.smk.belajar.id; ikaamaaulaanaa@gmail.com ; fatimahibnatu@gmail.com;

gusmarnol1912@gmail.com

ARTICLE INFO

Avrticle history:

Received 1 Januari 2026
Revised 11 Januari 2026
Accepted 20 Januari 2026
Available online 23 Januari 2026

Kata Kunci:

Ibnu Khaldun, Pendidikan Islam,
Mugaddimah, Pemikiran
Pendidikan, Library Research

Keywords:

Ibn Khaldun, Islamic Education,
Mugaddimah, Educational
Thought, Library Research

This is an open access article under the CC BY-SA
license.

Copyright © 2025 by Author. Published by Al-Afif

ABSTRAK

Pendidikan dalam perspektif Islam tidak hanya dipahami sebagai proses transfer
pengetahuan, tetapi juga sebagai sarana pembentukan kepribadian manusia
secara utuh. Salah satu tokoh pemikir Islam klasik yang memberikan kontribusi
besar terhadap pemikiran pendidikan adalah Ibnu Khaldun. Melalui karya
monumentalnya Mugaddimah, Ibnu Khaldun mengemukakan pandangan yang
komprehensif mengenai hakikat manusia, proses belajar-mengajar, metode
pendidikan, serta hubungan pendidikan dengan dinamika sosial. Penelitian ini
bertujuan untuk mengkaji pemikiran Ibnu Khaldun tentang pendidikan serta
menganalisis relevansi dan implikasinya bagi pendidikan Islam kontemporer.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library
research, dengan sumber utama Mugaddimah dan berbagai literatur sekunder
yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa konsep pendidikan Ibnu
Khaldun—seperti bertahapnya proses belajar, penolakan terhadap kekerasan
dalam pendidikan, pentingnya kontekstualisasi ilmu, serta integrasi ilmu agama
dan rasional—memiliki relevansi tinggi dengan tantangan pendidikan Islam
modern. Implikasi pemikiran tersebut dapat dijadikan landasan filosofis dalam
pengembangan kurikulum, metode pembelajaran, dan sistem pendidikan Islam
yang humanis, kontekstual, dan berorientasi pada pembentukan peradaban.

ABSTRACT

Education from an Islamic perspective is not merely understood as a process of
knowledge transfer, but also as a means of forming the human personality in a holistic manner. One of the classical
Islamic thinkers who made a significant contribution to educational thought is Ibn Khaldun. Through his
monumental work Mugaddimah, Ibn Khaldun articulated comprehensive views on the nature of human beings, the
teaching—learning process, educational methods, and the relationship between education and social dynamics.
This study aims to examine Ibn Khaldun’s educational thought and to analyze its relevance and implications for
contemporary Islamic education. The research employs a qualitative approach using the library research method,
with Mugaddimah as the primary source alongside relevant secondary literature. The findings indicate that Ibn
Khaldun’s educational concepts—such as the gradual learning process, rejection of violence in education, the
importance of contextualizing knowledge, and the integration of religious and rational sciences—remain highly
relevant to the challenges faced by modern Islamic education. These ideas can serve as a philosophical foundation
for the development of curricula, learning methods, and Islamic educational systems that are humanistic,
contextual, and oriented toward the formation of civilization.

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION

Pendidikan Islam kontemporer menghadapi berbagai tantangan, antara lain dikotomi
ilmu agama dan ilmu umum, metode pembelajaran yang kurang humanis, serta rendahnya
relevansi pendidikan dengan realitas sosial. Kondisi ini menuntut adanya revitalisasi pemikiran
pendidikan Islam melalui penggalian khazanah intelektual klasik.

Ibnu Khaldun dikenal luas sebagai pelopor sosiologi dan filsafat sejarah, namun
kontribusinya dalam bidang pendidikan sering kali kurang mendapat perhatian. Padahal, dalam


mailto:syamsidar95@guru.smk.belajar.id
mailto:ikaamaaulaanaa@gmail.com
mailto:fatimahibnatu@gmail.com
mailto:gusmarno1912@gmail.com

Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1682

Mugaddimah, Ibnu Khaldun mengemukakan analisis mendalam mengenai proses belajar, peran
guru, karakter peserta didik, serta hubungan pendidikan dengan struktur sosial dan peradaban.
Ibnu Khaldun (1332-1406 M) merupakan tokoh pemikir Islam yang dikenal sebagai pelopor
ilmu sosiologi dan filsafat sejarah. Namun, pemikirannya tentang pendidikan yang tertuang
dalam Mugaddimah juga memiliki nilai teoritis dan praktis yang sangat relevan bagi pendidikan
Islam kontemporer.

Pendidikan Islam kontemporer menghadapi berbagai tantangan, termasuk dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu umum, metode pembelajaran yang kurang humanis, serta
rendahnya relevansi pendidikan dengan realitas sosial. Untuk menghadapi tantangan ini,
revitalisasi pemikiran pendidikan Islam sangatlah vital, terutama melalui penggalian khazanah
intelektual dari pemikir klasik seperti Ibnu Khaldun. Dalam Mugaddimah, lbnu Khaldun
memberikan analisis mendalam mengenai proses belajar, peran guru, karakter peserta didik,
serta hubungan pendidikan dengan struktur sosial dan peradaban.

Ibnu Khaldun dikenal sebagai tokoh yang memperkenalkan banyak gagasan baru dalam
pendidikan yang relevan dengan kondisi sosial saat ini. Penelitian menunjukkan bahwa
pemikiran beliau tentang pendidikan sangat relevan untuk dijadikan pedoman dalam
membangun sistem pendidikan Islam yang adaptif dan responsif terhadap kebutuhan zaman
Efendi, (2025). Di dalam karyanya, Ibnu Khaldun menekankan beberapa aspek kunci, seperti:

1. Peran Strategis Guru: Beliau menyatakan bahwa guru memiliki peran penting dalam

proses pendidikan, bukan hanya sebagai pengajar, tetapi juga sebagai pembimbing yang
menciptakan lingkungan belajar yang kondusif (Jati et al., 2024).

2. Peserta Didik sebagai Subjek Aktif: Proses pendidikan harus melibatkan siswa sebagai
pelaku aktif, di mana mereka tidak hanya menerima informasi tetapi juga melakukan
interaksi dan diskusi yang mendalam dengan materi pelajaran (Suwartini et al., 2022).

3. Kurikulum Integratif: Ibnu Khaldun mendukung integrasi antara ilmu nagliyah (ilmu
yang bersumber dari wahyu) dan agliyah (ilmu yang bersumber dari akal), sehingga
pembelajaran menjadi lebih holistik dan kontekstual (Hadi & Hanani, 2023).

Tantangan dalam Pendidikan Islam Kontemporer

Salah satu tantangan yang dihadapi pendidikan Islam adalah kurangnya relevansi antara
kurikulum yang diterapkan dengan kebutuhan masyarakat modern. Dalam konteks ini,
pemikiran Ibnu Khaldun menawarkan solusi dengan menekankan pentingnya pendidikan yang
relevan dengan kebutuhan sosial dan ekonomi masyarakat Solikhah & Purnomo, (2023).
Pendidikan harus dapat memberikan keterampilan yang dapat diterapkan dalam kehidupan
sehari-hari, sehingga siswa memiliki etos kerja yang tinggi dan siap menghadapi tantangan
global (Jati et al., 2024).

Implementasi Pemikiran Ibnu Khaldun

Penelitian di Kuttab Permata Qur’an memperlihatkan bahwa implementasi konsep pendidikan
Ibnu Khaldun dapat menghasilkan lingkungan belajar yang sesuai dengan kebutuhan
masyarakat. Konsep hubungan bermartabat antara guru dan siswa serta relevansi kurikulum
yang diajarkan mampu menciptakan suasana belajar yang lebih manusiawi dan efektif. Selain
itu, pemikiran Ibnu Khaldun tentang pendidikan sebagai pengantar untuk menciptakan
masyarakat yang lebih beradab tetap penting dalam menghadapi era globalisasi saat ini
(Gumati, 2022)

Revitalisasi pemikiran pendidikan Islam melalui pendekatan Ibnu Khaldun dapat mengatasi
berbagai tantangan dalam pendidikan kontemporer. Dengan mengintegrasikan ilmu nagliyah
dan agliyah, serta menitikberatkan peran aktif siswa dan guru, pendidikan Islam dapat kembali



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1683

relevan dan efektif. Oleh karena itu, perlu adanya kajian lebih lanjut tentang penerapan gagasan
Ibnu Khaldun dalam konteks pendidikan modern untuk dapat memberikan kontribusi bagi
pengembangan sistem pendidikan Islam yang lebih baik.

2. METODE/METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library research
(penelitian kepustakaan). Data penelitian dikumpulkan dari sumber primer berupa kitab
Mugaddimah karya Ibnu Khaldun, serta sumber sekunder yang meliputi buku-buku, artikel
jurnal ilmiah, dan hasil penelitian terdahulu yang membahas pemikiran Ibnu Khaldun dan
konsep pendidikan Islam. Pengumpulan data difokuskan pada literatur yang relevan guna
memperoleh pemahaman yang komprehensif mengenai pandangan Ibnu Khaldun tentang
pendidikan.

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan. Tahap pertama adalah reduksi data,
yaitu dengan memilah dan menyeleksi gagasan-gagasan lbnu Khaldun yang memiliki
keterkaitan dengan konsep dan tujuan pendidikan. Tahap kedua adalah penyajian data, yakni
dengan mengelompokkan konsep-konsep utama pendidikan yang ditemukan dalam sumber-
sumber literatur secara sistematis. Tahap terakhir adalah penarikan kesimpulan, yang dilakukan
dengan menganalisis relevansi pemikiran Ibnu Khaldun serta implikasinya terhadap
pengembangan pendidikan Islam dalam konteks kontemporer.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION

Konsep Dasar Pemikiran Pendidikan Ibnu Khaldun

Ibnu Khaldun, seorang pemikir besar dalam sejarah, filsafat, dan ilmu sosial, memiliki
pandangan yang menggugah tentang pendidikan. Dalam karya terkenalnya, Mugaddimah, ia
menekankan bahwa manusia_secara alamiah adalah makhluk sosial yang memerlukan
pendidikan. Ungkapannya, "l aa Gody) o' (Sesungguhnya manusia itu bersifat sosial
secara tabiat), menekankan pentingnya interaksi sosial dalam proses pendidikan (Erliana &
Normawati, (2024). Dalam konteks ini, pemikiran Ibnu Khaldun dapat memberikan wawasan
yang berarti untuk merevitalisasi pendidikan Islam kontemporer.

Metode Pembelajaran Bertahap

Ibnu Khaldun juga mengusulkan metode pembelajaran yang sistematis dan bertahap. la
menyatakan, "g_:l_d\ &l d}..a\ P elaj\ e b JS e Jilla aalxd o)) = ela_ms\ S GAL o
(Hendaknya diberikan kepada peserta didik pada awal pengajarannya pokok-pokok masalah
dari setiap cabang ilmu) (Hadi & Hanani, 2023). Metode ini menunjukkan pentingnya
memberikan landasan yang solid untuk setiap cabang ilmu, memfasilitasi pemahaman yang
lebih mendalam dan integratif.

Penolakan Terhadap Kekerasan dalam Pendidikan

Satu lagi aspek penting dari pemikiran Ibnu Khaldun adalah penolakannya terhadap
penggunaan kekerasan dalam pendidikan. 1a berpendapat bahwa "ag 55as Gudaiadl e 83
(Kekerasan terhadap peserta didik akan membawa dampak buruk bagi mereka). Pandangan ini
menggarisbawahi perlunya metode pendidikan yang lebih humanis dan berfokus pada
pengembangan karakter dengan cara yang konstruktif dan mendidik. Penelitian modern
mendukung ide ini, menunjukkan bahwa metode disiplin positif dapat mengurangi perilaku
agresif dan meningkatkan iklim belajar di sekolah (Gershoff et al., 2018).



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1684

Relevansi Pemikiran Ibnu Khaldun dalam Konteks Pendidikan Kontemporer

Dalam menghadapi tantangan pendidikan Islam kontemporer, seperti dikotomi antara
ilmu agama dan ilmu umum, pemikiran Ibnu Khaldun sangat relevan. Pendekatannya yang
holistik terhadap pendidikan membantu mengatasi perpecahan ini dengan mendorong integrasi
antara berbagai cabang ilmu. Artikel oleh Hadi dan Hanani menegaskan bahwa pentingnya
memahami pendidikan sebagai alat untuk mengembangkan identitas dan eksistensi manusia
sesuai dengan nilai-nilai Islami (Hadi & Hanani, 2023).

Penelitian oleh Erliana dan Normawati menggarisbawahi bahwa pemikiran Ibnu
Khaldun masih memiliki relevansi yang kuat dalam konteks pendidikan Islam saat ini, dengan
menyoroti metodologi pengajaran yang efektif dan pentingnya pemahaman mendalam tentang
perkembangan karakter peserta didik (Erliana & Normawati, 2024).

Pemikiran Ibnu Khaldun tentang pendidikan menawarkan panduan penting bagi
pengembangan sistem pendidikan Islam yang lebih baik. Dengan mengintegrasikan metode
pembelajaran yang bertahap, penolakan terhadap kekerasan, serta pengakuan akan sifat sosial
manusia, pendidikan Islam dapat direvitalisasi untuk lebih relevan dengan tantangan zaman
modern. Oleh karena itu, penerapan konsep-konsep ini dalam pendidikan kontemporer menjadi
sangat penting untuk menciptakan lingkungan sekolah yang positif, konstruktif, dan
mendukung pengembangan karakter yang baik bagi siswa.

Hakikat Manusia dan Pendidikan Menurut Ibnu Khaldun

Ibnu Khaldun, seorang pemikir besar dalam sejarah dan pendidikan Islam, menyatakan
bahwa manusia adalah makhluk sosial, dan sebagai makhluk sosial, manusia memerlukan
pendidikan untuk mengembangkan potensi akal dan moralnya. Konsep ini bersumber dari
ungkapannya, "ghall Gide (LY O" (Sesungguhnya manusia itu bersifat sosial secara tabiat)
Ulum & Hidayati, (2024). Dalam konteks ini, pendidikan memiliki peran krusial sebagai sarana
untuk pewarisan budaya dan pembentukan peradaban.

Tujuan Pendidikan
Tujuan pendidikan, menurut 1bnu Khaldun, jauh lebih luas dari sekadar penguasaan
ilmu pengetahuan. la menjelaskan bahwa pendidikan seharusnya menghasilkan individu yang
berakal, berakhlak, dan mampu hidup berdampingan dalam masyarakat. Dalam hal ini,
pendidikan diharapkan dapat menciptakan individu yang produktif dan berkontribusi pada
kemajuan peradaban. Hal ini sejalan dengan pemikiran modern yang menekankan pentingnya
pendidikan karakter (Saefuddin, 2019).
1. Pembentukan Karakter: Tujuan pendidikan yang ditekankan oleh Ibnu Khaldun adalah

membangun karakter moral dan akhlak siswa. Menurutnya, pendidikan seharusnya
tidak hanya fokus pada penguasaan ilmu, tetapi juga pada bagaimana seseorang dapat
hidup bermasyarakat dengan baik (Fatimah et al., 2023).

2. Keterampilan Sosial: Selain itu, pendidikan haruslah menciptakan individu yang
memiliki keterampilan sosial dan kemampuan berinteraksi di masyarakat. Hal ini akan
membantu membangun hubungan sosial yang sehat dan harmonis di dalam peradaban
(Nurandriani & Al-Ghazal, 2022)

3. Kepemimpinan dan Kontribusi: Ibnu Khaldun juga menggarisbawahi pentingnya
pendidikan untuk menyiapkan pemimpin yang kompeten dan etis, yang dapat
memberikan kontribusi positif bagi kemajuan peradaban. Ini mencakup pengembangan
keterampilan serta pemahaman yang dalam tentang nilai dan norma sosial yang berlaku
(Adina & Wantini, 2023).



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1685

Relevansi dengan Pendidikan Kontemporer

Dalam konteks pendidikan Islam modern, relevansi pemikiran Ibnu Khaldun sangat
tepat. Pendidikan saat ini diharapkan tidak hanya memberikan pengetahuan kognitif tetapi juga
membangun karakter dan moral siswa. Artikel oleh Fatimah et al. menyatakan bahwa
pendidikan seharusnya membantu menciptakan masyarakat yang berbudaya dan mendorong
keberlanjutan masyarakat di masa depan (Fatimah et al., 2023). Selain itu, konsep pembelajaran
yang menempatkan siswa sebagai individu yang aktif dan berperan dalam mengembangkan
pengetahuan juga menjadi ciri khas pendidikan yang diusung oleh Ibnu Khaldun (Hadi &
Hanani, 2023).

Pandangan Ibnu Khaldun mengenai hakikat manusia dan tujuan pendidikan
memberikan landasan yang kokoh untuk pengembangan sistem pendidikan Islam. la
menekankan bahwa pendidikan bukan hanya tentang transfer ilmu, tetapi juga tentang
pembentukan karakter moral dan sosial. Oleh karena itu, pemikiran ini sangat berharga dalam
mengarahkan pendidikan Islam kontemporer agar dapat mencetak individu yang tidak hanya
berpengetahuan, tetapi juga berakhlak dan mampu berkontribusi positif terhadap masyarakat
dan peradaban.

Metode Pendidikan Menurut Ibnu Khaldun

Prinsip Bertahap dalam Pembelajaran

Ibnu Khaldun menekankan pentingnya metode pembelajaran yang bertahap, dimulai dari
konsep-konsep yang sederhana sampai menuju yang kompleks. la berpendapat bahwa
penyampaian materi yang terlalu berat diawal proses belajar dapat menghambat pemahaman
peserta didik. Hal ini berarti bahwa guru perlu memiliki strategi untuk memperkenalkan
konsep-konsep baru secara berurutan, memberi kesempatan siswa untuk mencerna pengetahuan
secara efektif Luthfiah et al., (2024). Pendekatan bertahap ini tidak hanya menciptakan
pemahaman yang lebih baik, tetapi juga meningkatkan keterlibatan siswa selama proses belajar
(Dalimunthe, 2023).

Penolakan terhadap Kekerasan dalam Pendidikan

Ibnu Khaldun dengan tegas menolak penggunaan kekerasan dalam pendidikan. la berpendapat
bahwa "kekerasan terhadap peserta didik akan membawa dampak buruk bagi mereka™ Sidik et
al., (2021). Pendekatan yang keras bisa menyalakan kemunafikan dan mengekang kreativitas
siswa. Dalam pandangannya, pendidikan yang efektif harus dilakukan dengan cara yang ramah,
menciptakan lingkungan yang aman dan mendukung, sehingga siswa dapat belajar dengan baik
tanpa tekanan. Penelitian yang dilakukan oleh Sabariah dan rekan-rekan mendukung pandangan
ini dengan menunjukkan bahwa pendekatan lembut dalam pendidikan tidak hanya lebih
manusiawi tetapi juga lebih efektif dalam menciptakan lingkungan belajar yang positif
(Sabariah et al., 2021).

Peran Guru sebagai Pembimbing

Guru dianggap sebagai figur sentral dalam proses pendidikan menurut Ibnu Khaldun. la tidak
hanya berfungsi sebagai penyampai ilmu, tetapi juga sebagai pembimbing dan teladan moral
bagi peserta didik. Dalam pandangannya, guru harus mampu menciptakan suasana belajar yang
kondusif dan inspiratif, membimbing siswa untuk mengembangkan potensi mereka
(Nurandriani & Al-Ghazal, 2022). Penelitian oleh Farabi menggarisbawahi pentingnya peran
guru dalam pendidikan sebagai pengajar dan mentor yang memberikan bimbingan moral
kepada siswa, serta mendorong mereka untuk menjadi individu yang bertanggung jawab dan
etis dalam kehidupan sehari-hari (Farabi, 2023). Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan bukan
hanya tentang transfer pengetahuan, tetapi juga tentang penanaman nilai dan etika.

Metode pendidikan menurut Ibnu Khaldun sangat relevan untuk diterapkan dalam konteks
pendidikan kontemporer. Dengan prinsip bertahap dalam pembelajaran, penolakan terhadap



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1686

kekerasan, serta penekanan pada peran guru sebagai pembimbing, kita dapat menciptakan
sistem pendidikan yang lebih efektif dan humanis. Konsep-konsep ini tidak hanya bermanfaat
untuk meningkatkan pemahaman akademik siswa, tetapi juga untuk membentuk karakter dan
moral mereka, yang sangat penting untuk pengembangan masyarakat yang beradab dan
berbudaya.

Relevansi Pemikiran Ibnu Khaldun dengan Pendidikan Islam Kontemporer
Integrasi lImu

Ibnu Khaldun menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional, mengusulkan
suatu integrasi keilmuan dalam pendidikan. Menurutnya, keduanya tidak hanya saling
melengkapi tetapi juga esensial dalam membentuk individu yang utuh. Dalam konteks
pendidikan Islam modern, pendekatan ini semakin relevan, di mana pendidikan agama harus
sejalan dengan ilmu pengetahuan umum. Penelitian oleh (Nurandriani & Al-Ghazal, 2022)
mengungkap pentingnya pendidikan yang tidak hanya mengutamakan aspek spiritual tetapi
juga keduniaan, menciptakan individu yang seimbang secara pengetahuan dan moral. Hasil
penelitian ini menegaskan bahwa gagasan Ibnu Khaldun dapat menginspirasi paradigma
pendidikan yang lebih inklusif dan adaptif terhadap perkembangan zaman (Erliana &
Normawati, 2024).

Pendidikan Kontekstual dan Sosial

Ibnu Khaldun memandang pendidikan sebagai bagian integral dari sistem sosial, yang
berarti pendidikan harus terhubung dengan realitas masyarakat di mana ia dilaksanakan. Hal ini
sejalan dengan konsep pendidikan kontekstual yang menekankan relevansi materi pelajaran
dengan kehidupan sehari-hari siswa. Penelitian oleh Erliana dan Normawati (2024)
menunjukkan bahwa penerapan pendidikan kontekstual dapat meningkatkan pemahaman siswa
terhadap konsep-konsep yang diajarkan, menjadikannya lebih bermakna dalam konteks sosial
mereka. Dengan memahami hubungan antara pendidikan dan konteks sosial, seperti yang
diusulkan oleh Ibnu Khaldun, pendidik dapat lebih efektif dalam menciptakan pengalaman
belajar yang kaya dan relevan.

Pendidikan Humanis

Ibnu Khaldun menolak kekerasan dalam pendidikan, menyoroti pentingnya pendekatan
psikologis yang menempatkan siswa sebagai individu yang perlu dikembangkan secara utuh.
Penolakannya terhadap metode pendidikan yang keras sejalan dengan pendidikan humanis
kontemporer yang menekankan pengembangan karakter, empati, dan Kkreativitas siswa.
Rosyidah, (2026) mencatat bahwa pandangan Ibnu Khaldun mengenai pentingnya menciptakan
lingkungan belajar yang positif dan tanpa paksaan sangat menghargai kesejahteraan mental
siswa. Pendekatan pendidikan yang humanis sangat relevan untuk menjawab tantangan
modern, di mana kesejahteraan psikologis siswa perlu menjadi prioritas.

Pemikiran Ibnu Khaldun memiliki relevansi yang tinggi dalam konteks pendidikan
Islam kontemporer, dengan prinsip-prinsipnya yang mengarah kepada integrasi ilmu,
pendidikan kontekstual, dan pendekatan humanis. Dengan mengadopsi gagasan-gagasan Ibnu
Khaldun, pendidikan Islam dapat menjadi lebih dinamis dan responsif terhadap tantangan
zaman, sekaligus memberikan kontribusi yang signifikan dalam menciptakan masyarakat yang
berisikan individu-individu yang berkarakter, cerdas, dan mampu berkontribusi positif dalam
kehidupan sosial.

Implikasi Pemikiran Ibnu Khaldun bagi Pendidikan Islam
Pemikiran Ibnu Khaldun menawarkan perspektif yang kritis dan komprehensif terhadap
pendidikan yang relevan dalam menghadapi tantangan pendidikan Islam kontemporer.



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1687

Terdapat beberapa implikasi praktis yang dapat diambil dari pemikirannya untuk
pengembangan pendidikan Islam saat ini.

1. Pengembangan Kurikulum Integratif

Ibnu Khaldun berpendapat bahwa pendidikan harus mencakup ilmu agama dan ilmu umum,
menolak dikotomi antara keduanya. Pemikiran ini mengarah pada pengembangan kurikulum
yang integratif, yang menggabungkan kedua aspek secara harmonis. Penelitian oleh Prasetyo
& Harahap, (2025) menunjukkan bahwa integrasi antara ilmu agama dan ilmu rasional dapat
menjawab tantangan zaman dan mempersiapkan siswa lebih baik untuk dunia yang kompleks.
Kurikulum yang demikian diharapkan tidak hanya menghasilkan individu cerdas tetapi juga
memiliki pemahaman utuh terhadap kehidupan.

2. Penerapan Metode Pembelajaran Bertahap dan Dialogis

Ibnu Khaldun menggarisbawahi pentingnya pendekatan bertahap dalam pembelajaran, di mana
siswa diperkenalkan pada konsep yang lebih sederhana sebelum beralih ke materi yang lebih
kompleks. Ini mendukung penerapan metode dialogis yang mendorong siswa untuk aktif
terlibat dalam proses belajar. Implementasi dari pendekatan ini juga tegas diungkapkan dalam
penelitian oleh Erliana dan Normawati (2024), yang menunjukkan bahwa metode dialogis dapat
meningkatkan pemahaman dan keterlibatan siswa secara signifikan (Erliana & Normawati,
2024).

3. Penguatan Peran Guru sebagai Pendidik dan Teladan Moral

Dalam pandangan Ibnu Khaldun, guru memiliki peran sentral dalam pendidikan, bukan hanya
sebagai sumber pengetahuan tetapi juga sebagai teladan moral. Hal ini menuntut penguatan
peran guru dalam pendidikan Islam, di mana mereka diharapkan untuk mengajarkan ilmu
pengetahuan dan nilai-nilai akhlak Nurandriani & Al-Ghazal, (2022). Melalui pelatihan dan
pengembangan profesional, guru dapat lebih siap menjadi model bagi siswa dan membimbing
mereka dalam pengembangan karakter yang sesuai dengan nilai-nilai agama dan sosial.

4. Penciptaan Lingkungan Pendidikan yang Humanis dan Bebas Kekerasan

Ibnu Khaldun menolak penggunaan kekerasan dalam pendidikan, yang ia anggap dapat
merusak kepribadian dan kreativitas siswa. Mendorong lingkungan pendidikan yang humanis,
aman, dan mendukung adalah kunci untuk mencapai hasil pendidikan yang optimal. Penelitian
oleh Sabariah et al., (2021) mendukung hal ini, dengan menegaskan bahwa lingkungan yang
bersahabat dapat meningkatkan motivasi dan prestasi belajar siswa (Sabariah et al., 2021). Oleh
karena itu, menciptakan suasana belajar yang mendukung dan bebas dari kekerasan harus
menjadi prioritas dalam kebijakan pendidikan.

5. Orientasi Pendidikan pada Pembentukan Peradaban

Pemikiran Ibnu Khaldun menempatkan pendidikan sebagai alat untuk membangun peradaban,
bukan semata-mata fokus pada output akademik. Hal ini menuntut pendidikan untuk
berorientasi pada pembentukan individu yang memiliki kemampuan berkontribusi terhadap
masyarakat, baik dari segi moral, sosial, maupun intelektual. Penelitian oleh Jaya, (2023)
menegaskan bahwa pendidikan harus berfungsi sebagai platform untuk menumbuhkan rasa
tanggung jawab sosial dan kepemimpinan di kalangan siswa. Implikasi pemikiran lbnu
Khaldun bagi pendidikan Islam sangat luas dan beragam. Dengan mengembangkan kurikulum
integratif, menerapkan metode pembelajaran yang sesuai, memperkuat peran guru,
menciptakan lingkungan belajar yang positif, dan mengorientasikan pendidikan pada
pembentukan peradaban yang lebih baik, pendidikan Islam dapat mengatasi tantangan modern
sekaligus tetap berlandaskan pada nilai-nilai keagamaan yang solid.



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1688

4. KESIMPULAN/CONCLUSION

Pemikiran Ibnu Khaldun tentang pendidikan memiliki kedalaman filosofis dan relevansi
yang kuat dengan pendidikan Islam kontemporer karena berangkat dari pandangan holistik
tentang manusia, ilmu, dan masyarakat. Pendidikan dipahami bukan sekadar transfer
pengetahuan, tetapi sebagai proses pembentukan kemampuan intelektual, karakter moral, dan
kesiapan sosial peserta didik. Konsep tujuan pendidikan, metode pembelajaran bertahap,
penolakan terhadap kekerasan, serta penekanan pada peran guru sebagai pendidik dan teladan
moral menunjukkan pendekatan yang humanis dan kontekstual. Selain itu, pandangannya
tentang keterkaitan erat antara pendidikan dan realitas sosial menegaskan pentingnya integrasi
ilmu agama dan rasional. Oleh karena itu, pemikiran Ibnu Khaldun layak dijadikan rujukan
konseptual dalam reformulasi pendidikan Islam modern yang integratif, berkeadaban, dan
relevan dengan tantangan zaman.

5. REFERENCES

Adina, R. N., & Wantini, W. (2023). Relevansi Pemikiran Pendidikan Ibnu Khaldun Pada
Pendidikan Islam Era Modern. Ideguru Jurnal Karya llmiah Guru, 8(2), 312-318.
https://doi.org/10.51169/ideguru.v8i2.514

Dalimunthe, D. S. (2023). Transformasi Pendidikan Agama Islam: Memperkuat Nilai-Nilai
Spiritual, Etika, Dan Pemahaman Keislaman Dalam Konteks Modern. Al-Murabbi, 1(1),
75-96. https://doi.org/10.62086/al-murabbi.v1il.426

Efendi, R. M. (2025). Revitalisasi Pendidikan Islam Di Era Disrupsi: Studi Terhadap Pemikiran
Ibnu Khaldun. Studia Religia Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 9(02), 221-234.
https://doi.org/10.30651/sr.v9i02.26631

Erliana, L., & Normawati, Y. I. (2024). Pemikiran Ibnu Khaldun Tentang Pendidikan Islam
Dan Relevansinya Dengan Penddikan Islam Kontemporer. Mauriduna Journal of Islamic
Studies, 5(1), 129-145. https://doi.org/10.37274/mauriduna.v5i1.1308

Farabi, M. A. (2023). Ibn Khaldun’s Considerations Relating to Islamic Education and Their
Perspective on the Future. Ta Dib Jurnal Pendidikan Islam, 11(2), 205-214.
https://doi.org/10.29313/tjpi.v11i2.10531

Fatimah, D., Yusuf, A., Inayah, E. S., & Almasih, I. A. (2023). Metode Pengajaran Menurut
Ibnu Sina: Studi Analisis Literatur. Al-lrsyad, 13(2), 160. https://doi.org/10.30829/al-
irsyad.v13i2.18219

Gershoff, E. T., Goodman, G. S., Miller-Perrin, C., Holden, G. W., Jackson, Y., & Kazdin, A.
E. (2018). The Strength of the Causal Evidence Against Physical Punishment of Children
and Its Implications for Parents, Psychologists, and Policymakers. American Psychologist,
73(5), 626-638. https://doi.org/10.1037/amp0000327

Gumati, R. W. (2022). Perspektif Ibnu Khaldun Tentang Pendidikan Agama Islam. Tadrusuun,
1(1), 19-39. https://doi.org/10.62274/tadrusuun.v1il.7

Hadi, A., & Hanani, S. (2023). Analisis Pemikiran Ibnu Khaldun Terhadap Konsep Pendidikan
Islam Perspektif Modern. Dewantara Jurnal Pendidikan Sosial Humaniora, 2(4), 154—
162. https://doi.org/10.30640/dewantara.v2i4.1765

Jati, T. I., Ambarwati, R., Ratnasari, R., & Fathoni, T. (2024). Pemikiran Ibnu Khaldun Tentang
Pendidikan Dan Relevansinya Dalam Sistem Pendidikan Kontemporer. Ssa, 2(2), 251—
262. https://doi.org/10.37680/ssa.v2i2.6091

Jaya, M. (2023). Pragmatism-Instrumental Stream of Islamic Education and Its Relevance to
Contemporary Islamic Education: Ibn Khaldun’s Perspective. Amin, 1(1), 10-18.
https://doi.org/10.32939/amin.v1i1.2361

Luthfiah, L., Solikhah, M., Tamamiyah, L., Pramesti, G. N. D. P., & Kholipah, S. A. (2024).
Relevansi Kurikulum SMK Ibnu Khaldun Dengan Konsep Pendidikan Perspektif 1bnu
Khaldun. Jurnal Pendidikan Indonesia, 4(9), 907-917.



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1681-1689 1689

https://doi.org/10.59141/japendi.v4i9.2668

Nurandriani, R., & Al-Ghazal, S. (2022). Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibnu Khaldun Dan
Relevansinya Dengan Sistem Pendidikan Nasional. Jurnal Riset Pendidikan Agama Islam,
27-36. https://doi.org/10.29313/jrpai.v2il1.731

Prasetyo, E., & Harahap, N. (2025). Masyarakat Dan Lingkungan Pendidikan Dalam Perspektif
Ibnu Khaldun. Ainara Journal (Jurnal Penelitian Dan PKM Bidang IImu Pendidikan),
6(2), 313-322. https://doi.org/10.54371/ainj.v6i2.833

Rosyidah, R. (2026). Pemikiran Pendidikan Islam Ibnu Khaldun. Tsaqgofah, 6(2), 1792—-1803.
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v6i2.8657

Sabariah, H., Yuslina, A., & Ainun, N. (2021). Konsep Pendidikan Ibnu Khaldun Dan
Hubungannya Dengan Perkembangan Pendidikan Islam Di Pesantren Babussalam Teluk
Bakung. Transformasi Manageria Journal of Islamic Education Management, 1(2),
157-165. https://doi.org/10.47467/manageria.v1i2.592

Saefuddin, D. (2019). Visi Pendidikan Islam: Perspektif Ibn Khaldun. Tawazun Jurnal
Pendidikan Islam, 12(2). https://doi.org/10.32832/tawazun.v12i2.2688

Sidik, S. J., Tamam, A. M., & Indra, H. (2021). Nilai-Nilai Keimanan Dalam Pemikiran Sejarah
Ibnu Khaldun Pada Kitab Al-Mugaddimah. Tawazun Jurnal Pendidikan Islam, 14(1), 1.
https://doi.org/10.32832/tawazun.v14i1.4010

Solikhah, P. I., & Purnomo, P. (2023). The Concept of Education According to Ibn Khaldun
and Its Implementation in Children’s Education in Kuttab Permata Qur’an Kartasura.
Tarbawy  Indonesian  Journal of Islamic  Education, 10(1), 33-42.
https://doi.org/10.17509/t.v10i1.54989

Suwartini, S., Sutrisno, S., & Prastowo, A. (2022). The Civilizing Education: Study of Ibn
Khaldun’s Educational Thinking for Society 5.0 Era. Tarbiya Journal of Education in
Muslim Society, 9(1), 35-50. https://doi.org/10.15408/tjems.v9i1.26357

Ulum, F. B., & Hidayati, R. (2024). Sinergitas Faktor Lingkungan Pendidikan Islam Untuk
Mewujudkan Tujuan Pendidikan Islam. Fahima, 3(1), 1-18.
https://doi.org/10.54622/fahima.v3i1.128



