
Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 2 Januari 2026, 1666-1670 1666 

 

 

 

 

Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Dalam Al-Qur’an: Studi Tematik 

Atas Ayat-Ayat Tentang Akhlak Terpuji 
 

Rahmani. N1    

1 Sekolah Tinggi Ilmu Al-Qur’an, Amuntai, Indonesia 

*rahmaninorid@gmail.com  
 

 
A B S T R A K 

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan menganalisis nilai-nilai 

pendidikan karakter yang terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur’an tentang akhlak 

terpuji melalui pendekatan tematik (maudhu’i). Metode yang digunakan adalah 

kualitatif deskriptif dengan teknik analisis isi terhadap sejumlah ayat Al-Qur’an 

yang relevan, serta interpretasi dari berbagai literatur tafsir dan karya ulama 

klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Qur’an 

mengandung nilai-nilai karakter esensial seperti kejujuran (ṣidq), sabar (ṣabr), 

amanah, rendah hati (tawadhu’), kasih sayang (rahmah), disiplin, tanggung 

jawab, kemandirian, toleransi, kesederhanaan, dan kepedulian sosial. Nilai-nilai 

tersebut tidak hanya bersifat normatif, tetapi aplikatif dalam konteks 

pendidikan, terutama dalam membentuk pribadi yang berintegritas, berempati, 

dan mandiri. Implementasi pendidikan karakter berbasis Al-Qur’an di 

lingkungan pesantren dan lembaga pendidikan modern menunjukkan 

efektivitasnya dalam membentuk akhlak mulia peserta didik. Dengan demikian, 

nilai-nilai akhlak Qur’ani dapat menjadi kerangka dasar dalam pengembangan 

kurikulum pendidikan karakter yang holistik, transformatif, dan relevan dengan 

tantangan zaman. 

 
A B S T R A C T 

This study aims to identify and analyze the values of character education 

embedded in Qur’anic verses concerning noble morals through a thematic 

(maudhu’i) approach. The method employed is qualitative-descriptive with content analysis techniques applied to 

relevant Qur’anic verses, supported by interpretations from classical and contemporary tafsir literature. The 

findings indicate that the Qur’an contains essential character values such as honesty (ṣidq), patience (ṣabr), 

trustworthiness (amānah), humility (tawadhu’), compassion (rahmah), discipline, responsibility, independence, 

tolerance, simplicity, and social concern. These values are not merely normative but are highly applicable in 

educational contexts, particularly in shaping individuals of integrity, empathy, and autonomy. The implementation 

of Qur’an-based character education in Islamic boarding schools (pesantren) and modern educational institutions 

demonstrates its effectiveness in cultivating virtuous character among students. Hence, Qur’anic moral values can 

serve as a foundational framework for developing a holistic, transformative, and contextually relevant character 

education curriculum. 

 

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION 

Di tengah krisis moral global yang melanda masyarakat modern, pendidikan karakter menjadi 

kebutuhan mendesak dalam dunia pendidikan. Perilaku menyimpang seperti korupsi, intoleransi, 

kekerasan, hingga degradasi sopan santun di ruang publik mencerminkan lemahnya nilai-nilai karakter 

yang tertanam sejak dini. Oleh karena itu, pendidikan tidak hanya bertugas mentransfer ilmu 

pengetahuan, tetapi juga membentuk karakter yang luhur.(Hamim et al. 2021), nilai-nilai etika dalam 

Islam yang terkandung dalam Al-Qur’an memiliki kekuatan untuk membentuk karakter manusia secara 

utuh, spiritual, dan sosial. Hal serupa disampaikan oleh Mawardi dan Tohirin (2022) bahwa pendidikan 

karakter yang berlandaskan pada nilai-nilai keislaman dalam Al-Qur’an sangat penting untuk 

membentuk pribadi yang kuat secara moral. 

A R T I C L E   I N F O 
 
Article history: 
Received 1 Januari 2026 
Revised 11 Januari 2026 
Accepted 20 Januari 2026 
Available online 23 Januari 2026 
 
Kata Kunci: 
Al-Qur’an, pendidikan karakter, 

akhlak terpuji, studi tematik, nilai-

nilai moral 
 
Keywords: 
Qur’an, character education, 

noble morals, thematic study, 

moral values 
 

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by Al-afif 
 

mailto:*rahmaninorid@gmail.com


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 2 Januari 2026, 1666-1670 1667 

 

Al-Qur’an mengandung nilai-nilai akhlak terpuji yang menyeluruh, mulai dari kejujuran, 

keikhlasan, hingga tanggung jawab sosial. Nilai-nilai ini bukan sekadar ajaran teoretis, melainkan ajakan 

praktis untuk membentuk manusia berakhlak mulia. Kisah para nabi dalam Al-Qur’an seperti Nabi 

Yusuf, Luqman, dan Rasulullah SAW merupakan gambaran nyata pendidikan karakter melalui 

keteladanan. Mazida (2021) menyatakan bahwa internalisasi karakter dalam kisah Al-Qur’an sangat 

efektif dalam menanamkan nilai-nilai mulia kepada peserta didik. Sementara itu, Sari (2017) 

mengungkap bahwa pendidikan karakter berbasis Al-Qur’an dapat dijalankan dengan metode 

pembiasaan dan internalisasi melalui pemahaman ayat-ayat yang menekankan nilai akhlak. 

Salah satu surat yang secara eksplisit mengajarkan nilai-nilai karakter adalah QS. Luqman ayat 

12–19. Dalam ayat-ayat ini terdapat nasihat dari seorang ayah kepada anaknya yang mencakup nilai 

tauhid, kesyukuran, kesabaran, dan etika sosial. Arif (2015) menjelaskan bahwa ayat-ayat tersebut 

mengandung struktur pendidikan karakter yang sistematis dan dapat diimplementasikan dalam 

pendidikan kontemporer. Di sisi lain, Said dan Gunawan (2025) dalam kajian terhadap QS. Yusuf: 36–

42 menekankan pentingnya keteladanan Nabi Yusuf dalam menampilkan nilai kejujuran, kerja keras, 

dan integritas meskipun berada dalam tekanan sosial. 

Pendidikan karakter juga dibahas dalam konteks tantangan zaman modern. Dalam era digital 

dan revolusi industri 4.0, degradasi moral menjadi lebih kompleks. Rahman (2022) mengkaji QS. 

Luqman ayat 12–19 dan menyarankan bahwa nilai-nilai karakter tersebut tetap relevan sebagai filter 

moral generasi muda di era teknologi. Mualimin (2023) juga memperkuat gagasan tersebut dengan 

mengungkap bahwa penguatan pendidikan karakter berbasis Al-Qur’an tidak hanya membentuk akhlak 

personal, tetapi juga memperkuat kontrol diri di tengah tantangan globalisasi dan media sosial. 

Secara teologis, Al-Qur’an bukan hanya kitab suci spiritual, tetapi juga panduan etika hidup 

yang mengatur interaksi manusia. Hakim dan Ubaidillah (2024) dalam analisis QS. Al-Mu’minun ayat 

1–9 menunjukkan bahwa karakter seperti khusyuk, jujur, dan amanah merupakan bagian dari 

kepribadian beriman. Zannah (2020) menambahkan bahwa integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam 

kurikulum pendidikan dasar mampu menanamkan kecintaan anak-anak terhadap akhlak mulia sejak usia 

dini. 

Beberapa penelitian juga menyoroti pentingnya tafsir dalam memahami nilai-nilai karakter 

dalam Al-Qur’an. Wati (2022), dalam studi perbandingan antara tafsir Ibnu Katsir dan Al-Misbah 

terhadap QS. Al-Hujurat ayat 11–13, menemukan perbedaan pendekatan dalam menjelaskan prinsip 

hormat, persaudaraan, dan antirasisme. Lubis (2023), dalam kajiannya terhadap QS. Al-Hujurat ayat 

10–13, menekankan pentingnya membangun komunitas yang harmonis melalui nilai kejujuran dan tidak 

berprasangka, yang merupakan nilai-nilai utama karakter Islami. 

Keseluruhan nilai-nilai karakter yang termaktub dalam Al-Qur’an tidak hanya relevan dalam 

ranah pribadi tetapi juga dalam membentuk peradaban manusia yang beretika dan berkeadilan. Azizah 

dan kolega (2023) menyatakan bahwa Surah Al-Baqarah ayat 261–267 mengajarkan nilai sosial seperti 

dermawan, tidak menyakiti dengan pemberian, serta rendah hati dalam bersedekah. Rohaeni (2024) 

menegaskan bahwa integrasi nilai tauhid, akhlak, dan tanggung jawab sosial dalam pendidikan karakter 

adalah pendekatan ideal untuk membangun pribadi Muslim yang paripurna. 

 

 

2. METODE/METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi tematik (maudhu’i) 

untuk mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan akhlak terpuji. Metode ini menghimpun 

ayat-ayat bertema serupa, lalu dianalisis secara menyeluruh dari aspek linguistik, historis, dan normatif. 

Proses dimulai dengan identifikasi ayat melalui indeks tematik dan kitab tafsir seperti Tafsir al-Misbah 

dan Tafsir Ibnu Katsir, kemudian dianalisis untuk mengungkap nilai-nilai karakter seperti kejujuran, 

sabar, kasih sayang, dan amanah. Hayat (2021) menyatakan bahwa tafsir tematik sangat tepat untuk 

menggali isu-isu aktual seperti pendidikan karakter, sedangkan Rasyid dan Baharun (2023) menekankan 

bahwa pendekatan ini memberikan ruang interpretasi integratif terhadap nilai-nilai Islam. 

Analisis dilanjutkan dengan klasifikasi nilai-nilai tersebut, lalu dikaitkan dengan teori 

pendidikan karakter menurut Lickona: moral knowing, moral feeling, dan moral action. Penafsiran 

mempertimbangkan konteks turunnya ayat (asbāb al-nuzūl), relasi antarayat, serta istilah kunci dalam 

Al-Qur’an. Suyuti (2021) menyoroti pentingnya pemahaman kontekstual dalam studi tematik, 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 2 Januari 2026, 1666-1670 1668 

 

sedangkan Taufiqurrahman (2022) menyarankan pendekatan linguistik untuk memperdalam makna 

nilai-nilai etik Qur’ani. Sebagai penguatan, Anshari dan Nurdin (2023) menjelaskan bahwa sintesis 

antara tafsir dan teori pendidikan modern mampu membentuk kerangka pendidikan karakter yang 

relevan, spiritual, dan kontekstual. 

 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION 

Hasil analisis terhadap ayat-ayat Al-Qur’an menunjukkan bahwa kejujuran (ṣidq) adalah salah 

satu pilar utama dalam pendidikan karakter. Dalam QS. At-Taubah [9]:119, Allah memerintahkan agar 

orang-orang beriman bersama orang-orang yang jujur. Ayat ini memberikan legitimasi bahwa kejujuran 

adalah dasar pembentukan integritas pribadi. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah menjelaskan 

bahwa kejujuran bukan hanya dalam ucapan, tapi juga dalam niat dan tindakan, serta merupakan nilai 

dasar dalam membangun kepercayaan sosial (Shihab, 2002). Wahyuni et al. (2025) menyebutkan bahwa 

nilai ini harus ditanamkan sejak usia dini melalui keteladanan dan pembiasaan dalam pendidikan formal 

dan keluarga. 

Sabar (ṣabr) sebagai bentuk pengendalian diri juga mendapat perhatian penting dalam Al-

Qur’an, sebagaimana tertuang dalam QS. Al-Baqarah [2]:153. Kesabaran bukan hanya menahan diri 

dalam kesulitan, tetapi juga tetap taat dalam kebaikan. Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulumuddin menekankan 

bahwa sabar adalah kekuatan jiwa dalam menghadapi tiga kondisi: musibah, ibadah, dan maksiat. Dalam 

konteks pendidikan, nilai sabar mendukung pembentukan sikap tangguh dan tidak mudah menyerah. 

Yazid (2016) menambahkan bahwa dalam dunia pendidikan, sabar menjadi pilar penting dalam 

menumbuhkan ketekunan belajar. 

Nilai amanah merupakan aspek integritas yang sangat ditekankan dalam QS. Al-Anfal [8]:27. 

Amanah adalah kepercayaan yang wajib ditunaikan baik kepada Allah maupun sesama manusia. Sandra 

Al-Izzah IIBS di Batu telah mengimplementasikan nilai ini melalui program tanggung jawab individu 

terhadap tugas, barang, dan kebersihan pribadi (Prabowo, 2025). Penanaman nilai amanah secara praktis 

akan membentuk kebiasaan disiplin dan rasa tanggung jawab, yang sejalan dengan nilai karakter dalam 

moral action menurut Lickona. 

Rendah hati (tawadhu’) sebagai lawan dari kesombongan disebut dalam QS. Al-Furqan [25]:63. 

Sifat ini merupakan bentuk akhlak terpuji yang berkaitan erat dengan kesadaran diri dan penghormatan 

terhadap orang lain. As-Samarqandi (2013) dalam Tanbih al-Ghafilin menyebutkan bahwa tawadhu’ 

adalah hiasan ruhani orang berilmu. Sidiq (2017) mengaitkan tawadhu’ dengan sikap terbuka terhadap 

kritik, yang penting dalam proses belajar dan perbaikan diri. 

Kasih sayang (rahmah) adalah karakter Qur’ani yang berakar dalam relasi sosial. QS. Al-

Anbiya [21]:107 menyebut Nabi Muhammad sebagai “rahmat bagi seluruh alam”. Dalam konteks 

pendidikan, rahmah menciptakan lingkungan belajar yang penuh empati. Anwar (2010) menyatakan 

bahwa kasih sayang adalah fondasi spiritual yang memperkuat keterikatan guru dan murid. Hamka 

dalam Tafsir Al-Azhar menekankan bahwa rahmah adalah akhlak utama Rasulullah dalam dakwah dan 

mendidik umatnya (Hamka, 2015). 

Disiplin merupakan bentuk aktualisasi dari karakter sabar dan amanah. Di Al-Izzah IIBS, nilai 

ini diimplementasikan melalui sistem reward and punishment serta pembiasaan aktivitas rutin seperti 

shalat berjamaah dan hafalan Al-Qur’an (Prabowo, 2025). Disiplin dalam Islam digambarkan dalam QS. 

As-Saff [61]:2–3 yang mencela ketidaksesuaian antara ucapan dan perbuatan. Integrasi antara disiplin 

rohani dan kedisiplinan sosial menjadi cerminan karakter paripurna. 

Karakter tanggung jawab tercermin dalam QS. Al-Isra [17]:36 yang menyatakan bahwa setiap 

pendengaran, penglihatan, dan hati akan dimintai pertanggungjawaban. Menurut Baraja (t.t.), tanggung 

jawab mencerminkan kematangan spiritual dan intelektual seorang anak. Nilai ini penting dalam 

mendorong peserta didik untuk menyelesaikan tugasnya secara tuntas dan sadar akan konsekuensinya. 

Kemandirian adalah karakter penting yang didukung oleh QS. Ar-Ra’d [13]:11 tentang 

perubahan diri dimulai dari individu sendiri. Di Al-Izzah, ini diterapkan dengan membiasakan santri 

mengatur jadwal, membersihkan kamar, dan mengambil keputusan sendiri (Prabowo, 2025). Spirit 

kemandirian ini selaras dengan nilai berjiwa juang tinggi dalam Panca Jiwa KH. Imam Zarkasyi. 

Toleransi adalah nilai yang sangat ditekankan dalam QS. Al-Hujurat [49]:13 dan relevan dalam 

konteks multikultural saat ini. Shihab (2002) menafsirkan bahwa ayat tersebut menekankan kesetaraan 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 2 Januari 2026, 1666-1670 1669 

 

dan nilai penghormatan terhadap perbedaan. Hal ini penting dalam membentuk karakter moderat dan 

inklusif. 

Kesederhanaan (zuhd) adalah nilai spiritual yang menjauhkan dari sikap konsumtif dan 

berlebihan. QS. Al-Furqan [25]:67 mengajarkan umat untuk tidak boros maupun kikir. Di pesantren Al-

Izzah, kesederhanaan ditanamkan melalui budaya sekolah yang bersih, rapi, dan tidak berlebihan dalam 

fasilitas (Prabowo, 2025). 

Kepedulian sosial ditunjukkan dalam QS. Al-Ma’un [107]:1–3, yang mencela orang yang tidak 

peduli terhadap anak yatim dan kaum miskin. Pendidikan karakter Islam menekankan perbuatan konkret 

dalam membantu sesama. Zain (2023) menyebut bahwa kepedulian adalah bentuk nyata dari akhlak 

sosial yang mulia dan relevan dalam kehidupan sehari-hari. 

Dengan integrasi nilai-nilai akhlak terpuji dari Al-Qur’an ke dalam sistem pendidikan, baik 

melalui pembiasaan, keteladanan, maupun pendekatan kurikulum, pendidikan karakter tidak hanya 

bersifat teoritis, tetapi membentuk kepribadian utuh peserta didik. Konsep moral knowing, moral 

feeling, moral action dari Lickona dapat dihidupkan melalui prinsip pendidikan Qur’ani yang 

menggabungkan aspek spiritual, emosional, dan sosial secara seimbang. 

 

 

4. KESIMPULAN/CONCLUSION 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa nilai-nilai akhlak terpuji dalam Al-Qur’an 

seperti kejujuran, sabar, amanah, tawadhu’, rahmah, disiplin, tanggung jawab, kemandirian, toleransi, 

kesederhanaan, dan kepedulian sosial merupakan fondasi utama pendidikan karakter dalam Islam. Nilai-

nilai tersebut tidak hanya bersifat normatif, tetapi aplikatif dan kontekstual dalam membentuk pribadi 

yang berintegritas, empatik, dan berdaya saing. Integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam sistem pendidikan 

akan menghasilkan insan yang unggul secara moral dan spiritual serta mampu menghadapi tantangan 

zaman dengan prinsip-prinsip kebaikan universal. Pendekatan tematik dalam memahami ayat-ayat 

tersebut memberikan kontribusi penting dalam pengembangan model pendidikan karakter yang holistik 

dan transformatif. 

 

 

5. REFERENCES 

Abdullah, M. Y. (2007). Pendidikan akhlak dalam al-Qur’an dan hadis. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Al-Ghazali. (n.d.). Ihya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr. 

Anshari, M., & Nurdin, I. (2023). Tafsir tematik dan penguatan nilai karakter dalam pendidikan Islam.  

Jurnal Pendidikan Islam Nusantara, 4(1), 1–20. 

https://jurnal.unuja.ac.id/index.php/jpin/article/view/5054 

Anwar, R. (2010). Akhlak tasawuf. Bandung: Pustaka Setia. 

Arifin, B. S., Rindiani, A., Hamim, A. H., & Hasanah, A. (2021). Core ethical values pendidikan  

karakter berbasis nilai-nilai Islam. Al-Hasanah: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 6(1), 77–111. 

https://pdfs.semanticscholar.org/dd83/1e7178080412cdeb0fe7c0743266fd936f60.pdf 

As-Samarqandi, A. L. (2013). Tanbih al-Ghafilin. Jakarta: Pustaka Azzam. 

Baraja, U. A. (n.d.). Al-Akhlak Lil Banin. Surabaya: Maktabah Ahmad Nabhan. 

Borba, M. (2008). Building moral intelligence: The seven essential virtues that teach kids to do the right  

thing. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama. 

Hamka. (1981). Tasawuf modern. Jakarta: Pustaka Panjimas. 

Hamka. (2015). Tafsir Al-Azhar. Jakarta: Gema Insani. 

Hayat, A. (2021). Metodologi tafsir tematik dalam studi pendidikan karakter. Jurnal Al-Mazahib, 9(2),  

89–104. https://journal.iaincurup.ac.id/index.php/almazahib/article/view/4154 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2010). Al-Qur’an dan terjemahannya. Jakarta: Lajnah  

Pentashihan Mushaf Al-Qur’an. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2016). Penguatan pendidikan karakter berbasis nilai-nilai  

Islam dalam kurikulum madrasah. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam. 

Lickona, T. (2014). Character matters: How to help our children develop good judgment, integrity, and  

other essential virtues. Jakarta: Bumi Aksara. 

Prabowo, D. T. (2025). Pendidikan karakter di Al-Izzah IIBS Batu Malang dan relevansinya dengan  

https://jurnal.unuja.ac.id/index.php/jpin/article/view/5054
https://pdfs.semanticscholar.org/dd83/1e7178080412cdeb0fe7c0743266fd936f60.pdf
https://journal.iaincurup.ac.id/index.php/almazahib/article/view/4154


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 2 Januari 2026, 1666-1670 1670 

 

nilai Panca Jiwa (Skripsi, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang). http://etheses.uin-

malang.ac.id/80393/ 

Quraish Shihab, M. (1996). Wawasan al-Qur’an: Tafsir maudhu’i atas pelbagai persoalan umat.  

Bandung: Mizan. 

Quraish Shihab, M. (1998). Membumikan al-Qur’an: Fungsi dan peran wahyu dalam kehidupan  

masyarakat. Bandung: Mizan. 

Quraish Shihab, M. (2002). Tafsir Al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati. 

Rasyid, M., & Baharun, H. (2023). Studi Maudhu’i sebagai pendekatan integratif pendidikan Islam.  

Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 11(1), 55–70. 

https://ejournal.stitpn.ac.id/index.php/JIPI/article/view/871 

Sidiq, M. A. H. (2017). Telaah pemikiran Sayyid Abdullah Al-Hadad. Jurnal Tarbiyatuna, 10(1), 21– 

35. 

Sudrajat, A. (2012). Pendidikan karakter melalui budaya sekolah. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan,  

18 (4), 1–12. 

Suparlan, P. (2010). Pendidikan karakter: Konsep dan implementasi. Jurnal Pendidikan Karakter, 1(1),  

1–15. 

Suyuti, S. (2021). Analisis metode tafsir tematik dalam memahami pesan moral Al-Qur'an. Jurnal  

Tarbiyatuna, 13(1), 43–58. https://journal.uin-

alauddin.ac.id/index.php/tarbiyatuna/article/view/26534 

Taufiqurrahman. (2022). Pendekatan integratif linguistik dalam tafsir tematik pendidikan karakter.  

Jurnal Lisanuna, 7(2), 150–167. 

https://ejournal.staiattanwir.ac.id/index.php/lisanuna/article/view/607 

Wahyuni, L., Fadilah, S. N., & Rahmah, L. N. (2025). Meneladani akhlak terpuji dalam kehidupan  

sehari-hari. Jurnal Teologi Islam, 4(2), 77–90. 

http://indojurnal.com/index.php/jti/article/view/51 

Wangid, M. N. (2010). Pendidikan karakter dalam konteks psikologi pendidikan. Jurnal  

Psikopedagogia, 9(2), 123–130. 

Yazid, A. Q. (2016). Adab & akhlak penuntut ilmu. Bogor: Pustaka At-Taqwa. 

Zahruddin, A., & Sinaga, H. (2004). Ilmu akhlak. Jakarta: Kencana Prenada Media Group. 

Zain, M. F. D. (2023). Memahami akhlak terpuji dalam kehidupan sehari-hari. Banten: UIN SMH Press. 

Zubaedi. (2013). Desain pendidikan karakter: Konsepsi dan aplikasinya dalam lembaga pendidikan.  

Jakarta: Kencana Prenada Media Group. 

http://etheses.uin-malang.ac.id/80393/
http://etheses.uin-malang.ac.id/80393/
https://ejournal.stitpn.ac.id/index.php/JIPI/article/view/871
https://journal.uin-alauddin.ac.id/index.php/tarbiyatuna/article/view/26534
https://journal.uin-alauddin.ac.id/index.php/tarbiyatuna/article/view/26534
https://ejournal.staiattanwir.ac.id/index.php/lisanuna/article/view/607
http://indojurnal.com/index.php/jti/article/view/51

