<X 4 X

|

-
>

R

3\
AL-ILMIYA: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM

JP1 =

Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Dalam Al-Qur’an: Studi Tematik
Atas Ayat-Ayat Tentang Akhlak Terpuji

Rahmani. N*
1 Sekolah Tinggi Ilmu Al-Qur’an, Amuntai, Indonesia

*rahmaninorid@gmail.com

ARTICLE INFO

Article history:

Received 1 Januari 2026
Revised 11 Januari 2026
Accepted 20 Januari 2026
Available online 23 Januari 2026

Kata Kunci:

Al-Qur’an, pendidikan karakter,
akhlak terpuji, studi tematik, nilai-
nilai moral

Keywords:

Qur’an, character
noble morals,
moral values

education,
thematic study,

This is an open access article under the CC BY-SA
license.

Copyright © 2025 by Author. Published by Al-afif

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan menganalisis nilai-nilai
pendidikan karakter yang terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur’an tentang akhlak
terpuji melalui pendekatan tematik (maudhu’i). Metode yang digunakan adalah
kualitatif deskriptif dengan teknik analisis isi terhadap sejumlah ayat Al-Qur’an
yang relevan, serta interpretasi dari berbagai literatur tafsir dan karya ulama
klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Qur’an
mengandung nilai-nilai karakter esensial seperti kejujuran (sidq), sabar (sabr),
amanah, rendah hati (tawadhu’), kasih sayang (rahmah), disiplin, tanggung
jawab, kemandirian, toleransi, kesederhanaan, dan kepedulian sosial. Nilai-nilai
tersebut tidak hanya bersifat normatif, tetapi aplikatif dalam konteks
pendidikan, terutama dalam membentuk pribadi yang berintegritas, berempati,
dan mandiri. Implementasi pendidikan karakter berbasis Al-Qur’an di
lingkungan pesantren dan lembaga pendidikan modern menunjukkan
efektivitasnya dalam membentuk akhlak mulia peserta didik. Dengan demikian,
nilai-nilai akhlak Qur’ani dapat menjadi kerangka dasar dalam pengembangan
kurikulum pendidikan karakter yang holistik, transformatif, dan relevan dengan
tantangan zaman.

ABSTRACT

This study aims to identify and analyze the values of character education

embedded in Qur’anic verses concerning noble morals through a thematic
(maudhu’i) approach. The method employed is qualitative-descriptive with content analysis techniques applied to
relevant Qur’anic verses, supported by interpretations from classical and contemporary tafsir literature. The
findings indicate that the Qur’an contains essential character values such as honesty (sidq), patience (sabr),
trustworthiness (amanah), humility (tawadhu’), compassion (rahmah), discipline, responsibility, independence,
tolerance, simplicity, and social concern. These values are not merely normative but are highly applicable in
educational contexts, particularly in shaping individuals of integrity, empathy, and autonomy. The implementation
of Qur’an-based character education in Islamic boarding schools (pesantren) and modern educational institutions
demonstrates its effectiveness in cultivating virtuous character among students. Hence, Qur’anic moral values can
serve as a foundational framework for developing a holistic, transformative, and contextually relevant character
education curriculum.

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION

Di tengah krisis moral global yang melanda masyarakat modern, pendidikan karakter menjadi
kebutuhan mendesak dalam dunia pendidikan. Perilaku menyimpang seperti korupsi, intoleransi,
kekerasan, hingga degradasi sopan santun di ruang publik mencerminkan lemahnya nilai-nilai karakter
yang tertanam sejak dini. Oleh karena itu, pendidikan tidak hanya bertugas mentransfer ilmu
pengetahuan, tetapi juga membentuk karakter yang luhur.(Hamim et al. 2021), nilai-nilai etika dalam
Islam yang terkandung dalam Al-Qur’an memiliki kekuatan untuk membentuk karakter manusia secara
utuh, spiritual, dan sosial. Hal serupa disampaikan olenh Mawardi dan Tohirin (2022) bahwa pendidikan
karakter yang berlandaskan pada nilai-nilai keislaman dalam Al-Qur’an sangat penting untuk
membentuk pribadi yang kuat secara moral.


mailto:*rahmaninorid@gmail.com

Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 2 Januari 2026, 1666-1670 1667

Al-Qur’an mengandung nilai-nilai akhlak terpuji yang menyeluruh, mulai dari kejujuran,
keikhlasan, hingga tanggung jawab sosial. Nilai-nilai ini bukan sekadar ajaran teoretis, melainkan ajakan
praktis untuk membentuk manusia berakhlak mulia. Kisah para nabi dalam Al-Qur’an seperti Nabi
Yusuf, Lugman, dan Rasulullah SAW merupakan gambaran nyata pendidikan karakter melalui
keteladanan. Mazida (2021) menyatakan bahwa internalisasi karakter dalam kisah Al-Qur’an sangat
efektif dalam menanamkan nilai-nilai mulia kepada peserta didik. Sementara itu, Sari (2017)
mengungkap bahwa pendidikan karakter berbasis Al-Qur’an dapat dijalankan dengan metode
pembiasaan dan internalisasi melalui pemahaman ayat-ayat yang menekankan nilai akhlak.

Salah satu surat yang secara eksplisit mengajarkan nilai-nilai karakter adalah QS. Lugman ayat
12-19. Dalam ayat-ayat ini terdapat nasihat dari seorang ayah kepada anaknya yang mencakup nilai
tauhid, kesyukuran, kesabaran, dan etika sosial. Arif (2015) menjelaskan bahwa ayat-ayat tersebut
mengandung struktur pendidikan karakter yang sistematis dan dapat diimplementasikan dalam
pendidikan kontemporer. Di sisi lain, Said dan Gunawan (2025) dalam kajian terhadap QS. Yusuf: 36—
42 menekankan pentingnya keteladanan Nabi Yusuf dalam menampilkan nilai kejujuran, kerja keras,
dan integritas meskipun berada dalam tekanan sosial.

Pendidikan karakter juga dibahas dalam konteks tantangan zaman modern. Dalam era digital
dan revolusi industri 4.0, degradasi moral menjadi lebih kompleks. Rahman (2022) mengkaji QS.
Lugman ayat 12-19 dan menyarankan bahwa nilai-nilai karakter tersebut tetap relevan sebagai filter
moral generasi muda di era teknologi. Mualimin (2023) juga memperkuat gagasan tersebut dengan
mengungkap bahwa penguatan pendidikan karakter berbasis Al-Qur’an tidak hanya membentuk akhlak
personal, tetapi juga memperkuat kontrol diri di tengah tantangan globalisasi dan media sosial.

Secara teologis, Al-Qur’an bukan hanya kitab suci spiritual, tetapi juga panduan etika hidup
yang mengatur interaksi manusia. Hakim dan Ubaidillah (2024) dalam analisis QS. Al-Mu’minun ayat
1-9 menunjukkan bahwa karakter seperti khusyuk, jujur, dan amanah merupakan bagian dari
kepribadian beriman. Zannah (2020) menambahkan bahwa integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam
kurikulum pendidikan dasar mampu menanamkan kecintaan anak-anak terhadap akhlak mulia sejak usia
dini.

Beberapa penelitian juga menyoroti pentingnya tafsir dalam memahami nilai-nilai karakter
dalam Al-Qur’an. Wati (2022), dalam studi perbandingan antara tafsir Ibnu Katsir dan Al-Misbah
terhadap QS. Al-Hujurat ayat 11-13, menemukan perbedaan pendekatan dalam menjelaskan prinsip
hormat, persaudaraan, dan antirasisme. Lubis (2023), dalam kajiannya terhadap QS. Al-Hujurat ayat
10-13, menekankan pentingnya membangun komunitas yang harmonis melalui nilai kejujuran dan tidak
berprasangka, yang merupakan nilai-nilai utama karakter Islami.

Keseluruhan nilai-nilai karakter yang termaktub dalam Al-Qur’an tidak hanya relevan dalam
ranah pribadi tetapi juga dalam membentuk peradaban manusia yang beretika dan berkeadilan. Azizah
dan kolega (2023) menyatakan bahwa Surah Al-Bagarah ayat 261-267 mengajarkan nilai sosial seperti
dermawan, tidak menyakiti dengan pemberian, serta rendah hati dalam bersedekah. Rohaeni (2024)
menegaskan bahwa integrasi nilai tauhid, akhlak, dan tanggung jawab sosial dalam pendidikan karakter
adalah pendekatan ideal untuk membangun pribadi Muslim yang paripurna.

2. METODE/METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi tematik (maudhu’i)
untuk mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan akhlak terpuji. Metode ini menghimpun
ayat-ayat bertema serupa, lalu dianalisis secara menyeluruh dari aspek linguistik, historis, dan normatif.
Proses dimulai dengan identifikasi ayat melalui indeks tematik dan kitab tafsir seperti Tafsir al-Misbah
dan Tafsir Ibnu Katsir, kemudian dianalisis untuk mengungkap nilai-nilai karakter seperti kejujuran,
sabar, kasih sayang, dan amanah. Hayat (2021) menyatakan bahwa tafsir tematik sangat tepat untuk
menggali isu-isu aktual seperti pendidikan karakter, sedangkan Rasyid dan Baharun (2023) menekankan
bahwa pendekatan ini memberikan ruang interpretasi integratif terhadap nilai-nilai Islam.

Analisis dilanjutkan dengan klasifikasi nilai-nilai tersebut, lalu dikaitkan dengan teori
pendidikan karakter menurut Lickona: moral knowing, moral feeling, dan moral action. Penafsiran
mempertimbangkan konteks turunnya ayat (asbab al-nuzil), relasi antarayat, serta istilah kunci dalam
Al-Qur’an. Suyuti (2021) menyoroti pentingnya pemahaman kontekstual dalam studi tematik,



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 2 Januari 2026, 1666-1670 1668

sedangkan Taufiqurrahman (2022) menyarankan pendekatan linguistik untuk memperdalam makna
nilai-nilai etik Qur’ani. Sebagai penguatan, Anshari dan Nurdin (2023) menjelaskan bahwa sintesis
antara tafsir dan teori pendidikan modern mampu membentuk kerangka pendidikan karakter yang
relevan, spiritual, dan kontekstual.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION

Hasil analisis terhadap ayat-ayat Al-Qur’an menunjukkan bahwa kejujuran (sidq) adalah salah
satu pilar utama dalam pendidikan karakter. Dalam QS. At-Taubah [9]:119, Allah memerintahkan agar
orang-orang beriman bersama orang-orang yang jujur. Ayat ini memberikan legitimasi bahwa kejujuran
adalah dasar pembentukan integritas pribadi. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah menjelaskan
bahwa kejujuran bukan hanya dalam ucapan, tapi juga dalam niat dan tindakan, serta merupakan nilai
dasar dalam membangun kepercayaan sosial (Shihab, 2002). Wahyuni et al. (2025) menyebutkan bahwa
nilai ini harus ditanamkan sejak usia dini melalui keteladanan dan pembiasaan dalam pendidikan formal
dan keluarga.

Sabar (sabr) sebagai bentuk pengendalian diri juga mendapat perhatian penting dalam Al-
Qur’an, sebagaimana tertuang dalam QS. Al-Bagarah [2]:153. Kesabaran bukan hanya menahan diri
dalam kesulitan, tetapi juga tetap taat dalam kebaikan. Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulumuddin menekankan
bahwa sabar adalah kekuatan jiwa dalam menghadapi tiga kondisi: musibah, ibadah, dan maksiat. Dalam
konteks pendidikan, nilai sabar mendukung pembentukan sikap tangguh dan tidak mudah menyerah.
Yazid (2016) menambahkan bahwa dalam dunia pendidikan, sabar menjadi pilar penting dalam
menumbuhkan ketekunan belajar.

Nilai amanah merupakan aspek integritas yang sangat ditekankan dalam QS. Al-Anfal [8]:27.
Amanah adalah kepercayaan yang wajib ditunaikan baik kepada Allah maupun sesama manusia. Sandra
Al-Izzah 1I1BS di Batu telah mengimplementasikan nilai ini melalui program tanggung jawab individu
terhadap tugas, barang, dan kebersihan pribadi (Prabowo, 2025). Penanaman nilai amanah secara praktis
akan membentuk kebiasaan disiplin dan rasa tanggung jawab, yang sejalan dengan nilai karakter dalam
moral action menurut Lickona.

Rendah hati (rawadhu’) sebagai lawan dari kesombongan disebut dalam QS. Al-Furgan [25]:63.
Sifat ini merupakan bentuk akhlak terpuji yang berkaitan erat dengan kesadaran diri dan penghormatan
terhadap orang lain. As-Samargandi (2013) dalam Tanbih al-Ghafilin menyebutkan bahwa tawadhu’
adalah hiasan ruhani orang berilmu. Sidiq (2017) mengaitkan tawadhu’ dengan sikap terbuka terhadap
kritik, yang penting dalam proses belajar dan perbaikan diri.

Kasih sayang (rahmah) adalah karakter Qur’ani yang berakar dalam relasi sosial. QS. Al-
Anbiya [21]:107 menyebut Nabi Muhammad sebagai “rahmat bagi seluruh alam”. Dalam konteks
pendidikan, rahmah menciptakan lingkungan belajar yang penuh empati. Anwar (2010) menyatakan
bahwa kasih sayang adalah fondasi spiritual yang memperkuat keterikatan guru dan murid. Hamka
dalam Tafsir Al-Azhar menekankan bahwa rahmah adalah akhlak utama Rasulullah dalam dakwah dan
mendidik umatnya (Hamka, 2015).

Disiplin merupakan bentuk aktualisasi dari karakter sabar dan amanah. Di Al-1zzah 1IBS, nilai
ini diimplementasikan melalui sistem reward and punishment serta pembiasaan aktivitas rutin seperti
shalat berjamaah dan hafalan Al-Qur’an (Prabowo, 2025). Disiplin dalam Islam digambarkan dalam QS.
As-Saff [61]:2—-3 yang mencela ketidaksesuaian antara ucapan dan perbuatan. Integrasi antara disiplin
rohani dan kedisiplinan sosial menjadi cerminan karakter paripurna.

Karakter tanggung jawab tercermin dalam QS. Al-lIsra [17]:36 yang menyatakan bahwa setiap
pendengaran, penglihatan, dan hati akan dimintai pertanggungjawaban. Menurut Baraja (t.t.), tanggung
jawab mencerminkan kematangan spiritual dan intelektual seorang anak. Nilai ini penting dalam
mendorong peserta didik untuk menyelesaikan tugasnya secara tuntas dan sadar akan konsekuensinya.

Kemandirian adalah karakter penting yang didukung oleh QS. Ar-Ra’d [13]:11 tentang
perubahan diri dimulai dari individu sendiri. Di Al-1zzah, ini diterapkan dengan membiasakan santri
mengatur jadwal, membersihkan kamar, dan mengambil keputusan sendiri (Prabowo, 2025). Spirit
kemandirian ini selaras dengan nilai berjiwa juang tinggi dalam Panca Jiwa KH. Imam Zarkasyi.

Toleransi adalah nilai yang sangat ditekankan dalam QS. Al-Hujurat [49]:13 dan relevan dalam
konteks multikultural saat ini. Shihab (2002) menafsirkan bahwa ayat tersebut menekankan kesetaraan



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 2 Januari 2026, 1666-1670 1669

dan nilai penghormatan terhadap perbedaan. Hal ini penting dalam membentuk karakter moderat dan
inklusif.

Kesederhanaan (zuhd) adalah nilai spiritual yang menjauhkan dari sikap konsumtif dan
berlebihan. QS. Al-Furgan [25]:67 mengajarkan umat untuk tidak boros maupun kikir. Di pesantren Al-
I1zzah, kesederhanaan ditanamkan melalui budaya sekolah yang bersih, rapi, dan tidak berlebihan dalam
fasilitas (Prabowo, 2025).

Kepedulian sosial ditunjukkan dalam QS. Al-Ma’un [107]:1-3, yang mencela orang yang tidak
peduli terhadap anak yatim dan kaum miskin. Pendidikan karakter Islam menekankan perbuatan konkret
dalam membantu sesama. Zain (2023) menyebut bahwa kepedulian adalah bentuk nyata dari akhlak
sosial yang mulia dan relevan dalam kehidupan sehari-hari.

Dengan integrasi nilai-nilai akhlak terpuji dari Al-Qur’an ke dalam sistem pendidikan, baik
melalui pembiasaan, keteladanan, maupun pendekatan kurikulum, pendidikan karakter tidak hanya
bersifat teoritis, tetapi membentuk kepribadian utuh peserta didik. Konsep moral knowing, moral
feeling, moral action dari Lickona dapat dihidupkan melalui prinsip pendidikan Qur’ani yang
menggabungkan aspek spiritual, emosional, dan sosial secara seimbang.

4. KESIMPULAN/CONCLUSION

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa nilai-nilai akhlak terpuji dalam Al-Qur’an
seperti kejujuran, sabar, amanah, tawadhu’, rahmah, disiplin, tanggung jawab, kemandirian, toleransi,
kesederhanaan, dan kepedulian sosial merupakan fondasi utama pendidikan karakter dalam Islam. Nilai-
nilai tersebut tidak hanya bersifat normatif, tetapi aplikatif dan kontekstual dalam membentuk pribadi
yang berintegritas, empatik, dan berdaya saing. Integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam sistem pendidikan
akan menghasilkan insan yang unggul secara moral dan spiritual serta mampu menghadapi tantangan
zaman dengan prinsip-prinsip kebaikan universal. Pendekatan tematik dalam memahami ayat-ayat
tersebut memberikan kontribusi penting dalam pengembangan model pendidikan karakter yang holistik
dan transformatif.

5. REFERENCES

Abdullah, M. Y. (2007). Pendidikan akhlak dalam al-Qur’an dan hadis. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Al-Ghazali. (n.d.). IThya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr.

Anshari, M., & Nurdin, I. (2023). Tafsir tematik dan penguatan nilai karakter dalam pendidikan Islam.
Jurnal Pendidikan Islam Nusantara, 4(1), 1-20.
https://jurnal.unuja.ac.id/index.php/jpin/article/view/5054

Anwar, R. (2010). Akhlak tasawuf. Bandung: Pustaka Setia.

Arifin, B. S., Rindiani, A., Hamim, A. H., & Hasanah, A. (2021). Core ethical values pendidikan
karakter berbasis nilai-nilai Islam. Al-Hasanah: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 6(1), 77-111.
https://pdfs.semanticscholar.org/dd83/1e7178080412cdeb0fe7c0743266fd936f60.pdf

As-Samargandi, A. L. (2013). Tanbih al-Ghafilin. Jakarta: Pustaka Azzam.

Baraja, U. A. (n.d.). Al-Akhlak Lil Banin. Surabaya: Maktabah Ahmad Nabhan.

Borba, M. (2008). Building moral intelligence: The seven essential virtues that teach kids to do the right
thing. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Hamka. (1981). Tasawuf modern. Jakarta: Pustaka Panjimas.

Hamka. (2015). Tafsir Al-Azhar. Jakarta: Gema Insani.

Hayat, A. (2021). Metodologi tafsir tematik dalam studi pendidikan karakter. Jurnal Al-Mazahib, 9(2),
89-104. https://journal.iaincurup.ac.id/index.php/almazahib/article/view/4154

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2010). Al-Qur’an dan terjemahannya. Jakarta: Lajnah
Pentashihan Mushaf Al-Qur’an.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2016). Penguatan pendidikan karakter berbasis nilai-nilai
Islam dalam kurikulum madrasah. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam.

Lickona, T. (2014). Character matters: How to help our children develop good judgment, integrity, and
other essential virtues. Jakarta: Bumi Aksara.

Prabowo, D. T. (2025). Pendidikan karakter di Al-1zzah 1I1BS Batu Malang dan relevansinya dengan



https://jurnal.unuja.ac.id/index.php/jpin/article/view/5054
https://pdfs.semanticscholar.org/dd83/1e7178080412cdeb0fe7c0743266fd936f60.pdf
https://journal.iaincurup.ac.id/index.php/almazahib/article/view/4154

Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 2 Januari 2026, 1666-1670 1670

nilai Panca Jiwa (Skripsi, UIN Maulana Malik lbrahim Malang). http://etheses.uin-
malang.ac.id/80393/

Quraish Shihab, M. (1996). Wawasan al-Qur’an: Tafsir maudhu’i atas pelbagai persoalan umat.
Bandung: Mizan.

Quraish Shihab, M. (1998). Membumikan al-Qur’an: Fungsi dan peran wahyu dalam kehidupan
masyarakat. Bandung: Mizan.

Quraish Shihab, M. (2002). Tafsir Al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati.

Rasyid, M., & Baharun, H. (2023). Studi Maudhu’i sebagai pendekatan integratif pendidikan Islam.
Jurnal lImu Pendidikan Islam, 11(2), 55-70.
https://ejournal.stitpn.ac.id/index.php/JIPI/article/view/871

Sidig, M. A. H. (2017). Telaah pemikiran Sayyid Abdullah Al-Hadad. Jurnal Tarbiyatuna, 10(1), 21—

35.

Sudrajat, A. (2012). Pendidikan karakter melalui budaya sekolah. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan,
18 (4), 1-12.

Suparlan, P. (2010). Pendidikan karakter: Konsep dan implementasi. Jurnal Pendidikan Karakter, 1(1),
1-15.

Suyuti, S. (2021). Analisis metode tafsir tematik dalam memahami pesan moral Al-Qur'an. Jurnal
Tarbiyatuna, 13(1), 43-58. https://journal.uin-

alauddin.ac.id/index.php/tarbiyatuna/article/view/26534

Taufiqurrahman. (2022). Pendekatan integratif linguistik dalam tafsir tematik pendidikan karakter.
Jurnal Lisanuna, 7(2), 150-167.
https://ejournal.staiattanwir.ac.id/index.php/lisanuna/article/view/607

Wahyuni, L., Fadilah, S. N., & Rahmah, L. N. (2025). Meneladani akhlak terpuji dalam kehidupan
sehari-hari. Jurnal Teologi Islam, 4(2), 77-90.
http://indojurnal.com/index.php/jti/article/view/51

Wangid, M. N. (2010). Pendidikan karakter dalam konteks psikologi pendidikan. Jurnal
Psikopedagogia, 9(2), 123-130.

Yazid, A. Q. (2016). Adab & akhlak penuntut ilmu. Bogor: Pustaka At-Taqwa.

Zahruddin, A., & Sinaga, H. (2004). limu akhlak. Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Zain, M. F. D. (2023). Memahami akhlak terpuji dalam kehidupan sehari-hari. Banten: UIN SMH Press.

Zubaedi. (2013). Desain pendidikan karakter: Konsepsi dan aplikasinya dalam lembaga pendidikan.
Jakarta: Kencana Prenada Media Group.



http://etheses.uin-malang.ac.id/80393/
http://etheses.uin-malang.ac.id/80393/
https://ejournal.stitpn.ac.id/index.php/JIPI/article/view/871
https://journal.uin-alauddin.ac.id/index.php/tarbiyatuna/article/view/26534
https://journal.uin-alauddin.ac.id/index.php/tarbiyatuna/article/view/26534
https://ejournal.staiattanwir.ac.id/index.php/lisanuna/article/view/607
http://indojurnal.com/index.php/jti/article/view/51

