TPl

Penerapan Pendidikan Islam Dalam Kurikulum: Integrasi Tauhid, Akhlak,
Dan Pendekatan Humanis

Ari Susanto!, Akhyar Rasyidi, Mohamat Harianton®, Muchammad Syarifuddin?,

Sumarno®

Institut Agama Islam Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia

2 Institut Agama Islam Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia
3 Institut Agama Islam Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia
4 Institut Agama Islam Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia
3 STIT Muhammadiyah, Ngawi, Indonesia

*susanto.ari968@gmail.com 1 , a3rosyidi@gmail.com?, hariantonm@gmail.com?, abuahmadsvarief@qmail.com4l

qusmarnol912@qmail.com5

ARTICLE INFO

Article history:

Received 1 Januari 2026
Revised 10 Januari 2026
Accepted 15 Januari2026
Auvailable online 21 Januari 2026

Kata Kunci:
Pendidikan Islam, Kurikulum
Integratif, Tauhid-Akhlak

Keywords:

Islamic Education, Integrative
Curriculum, Tawhid-Morals

This is an open access article under the CC BY-SA
license.

Copyright © 2025 by Author. Published by Al_afif

ABSTRAK

Penelitian pustaka ini mengkaji penerapan pendidikan Islam dalam kurikulum melalui
integrasi tauhid, akhlak, dan pendekatan humanis. Menggunakan metode library
research dengan analisis isi terhadap Al-Qur'an, Hadis, karya ulama klasik (Al-Ghazali,
Ibn Miskawaih, Ibn Khaldun), dan cendekiawan kontemporer (Nata, Azra, Muhaimin),
hasil sintesis menunjukkan tiga pilar kurikulum Islam (tilawah, tazkiyah, ta'lim)
berlandaskan QS. Al-Jumu'ah:2. Temuan utama meliputi tauhid sebagai fondasi (QS.
Al-'Alag:1), akhlak sebagai tujuan utama, keteladanan guru (QS. Al-Ahzab:21), dan
pendekatan tadarruj lbn Khaldun. Kesimpulan menegaskan perlunya kurikulum
wasathiyyah yang integratif, kontekstual, dengan rekomendasi integrasi implisit tauhid,
penguatan keteladanan, dan pembiasaan ibadah untuk membentuk karakter Islami
optimal.

ABSTRACT

This library research examines the implementation of Islamic education in the
curriculum through the integration of tawhid, morals, and humanistic
approaches. Employing content analysis of the Qur'an, Hadith, classical
scholars' works (Al-Ghazali, Ibn Miskawayh, 1bn Khaldun), and contemporary
thinkers (Nata, Azra, Muhaimin), the synthesis reveals three pillars of Islamic
curriculum (tilawah, tazkiyah, ta'lim) based on QS. Al-Jumu'ah:2. Key
findings include tawhid as foundation (QS. Al-'Alag:1), morals as primary
objective, teachers' exemplary role (QS. Al-Ahzab:21), and Ibn Khaldun's
gradual (tadarruj) approach. The conclusion emphasizes the need for a
wasathiyyah, integrative, contextual curriculum, recommending implicit
tawhid integration across subjects, strengthened teacher modeling, and

habitual worship to optimally develop Islamic character in students facing modern challenges.

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION
Pendidikan Islam merupakan sistem pendidikan yang berlandaskan Al-Qur’an dan Sunnah

dengan tujuan membentuk manusia yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia (Nata, 2016).
Pendidikan Islam tidak hanya berorientasi pada penguasaan pengetahuan, tetapi juga pada
pembinaan akidah, akhlak, dan amal sebagai satu kesatuan yang utuh.

Allah Swt. berfirman dalam QS. Al-Insyirah: 4 yang menegaskan pengangkatan derajat
manusia melalui ilmu dan kemuliaan akhlak. Dalam konteks pendidikan formal, kurikulum
menjadi instrumen strategis dalam mentransformasikan nilai-nilai Islam kepada peserta didik.
Namun, realitas pendidikan modern menunjukkan kecenderungan kuat pada orientasi kognitif dan
capaian akademik semata, sehingga dimensi spiritual dan moral sering kali terpinggirkan
(Muhaimin, 2012; Romazi et al., 2024).

Oleh karena itu, penerapan pendidikan Islam dalam kurikulum menjadi kebutuhan mendesak
agar pendidikan mampu melahirkan peserta didik yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi
juga matang secara spiritual dan berkarakter Islami.


mailto:*susanto.ari968@gmail.com

Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1662-1665 1663

2. METODE/METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library
research). Data diperoleh dari sumber primer berupa Al-Qur’an, Hadis, serta karya ulama klasik
seperti Al-Ghazali, Ibn Miskawaih, dan Ibn Khaldun, serta sumber sekunder berupa karya
cendekiawan Muslim kontemporer, khususnya dari Indonesia.

Teknik analisis data dilakukan melalui analisis isi (content analysis) dengan menelaah konsep,
prinsip, dan relevansi pemikiran para tokoh terhadap penerapan pendidikan Islam dalam kurikulum
pendidikan formal.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION
Result

No. Aspek Utama Temuan Kunci dari Literatur Sumber

Dasar Al-Qur'an
& Hadis

Pilar Kurikulum

Integrasi Tauhid

Tauhid sebagai landasan pendidikan (QS. Al-
'‘Alag:1; QS. Adz-Dzariyat:56); Kewajiban
menuntut ilmu (HR. Ibn Majah 224)

Tilawah, tazkiyah, ta'lim sebagai tiga pilar
utama (QS. Al-Jumu‘ah:2)

Integrasi nilai Islam efektif membentuk karakter
siswa; Nilai kejujuran, amanah melalui

Al-Attas (1993);
Azra (2017)

Al-Ghazali (2011);
Nata (2016)

Sulastri et al. (2025);
Ibn Miskawaih

& Akhlak pembiasaan (2002)
Keteladanan guru sebagai metode efektif .

Peran Guru internalisasi nilai (QS. Al-Ahzab:21) Al-Ghazali (2011)
5 Pendekgtan Pendlqllkan bertahap (tadarruj), tolak metode lbn Khaldun (2004)

Humanis represif
6 Relevansi Kurikulum integratif relevan hadapi tantangan Muhaimin (2012);

Kontemporer modern Wijaya (2024)
Discussion

a. Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-Qur’an dan Hadis

Hasil analisis pustaka pada Tabel 1 nomor 1 menunjukkan bahwa dasar utama pendidikan
Islam bersumber langsung dari wahyu ilahi. QS. Al-'Alag ayat 1 ("Igra’ bismi rabbika...")
menjadi titik awal wahyu pertama yang memerintahkan membaca dan menuntut ilmu,
sekaligus menegaskan bahwa seluruh aktivitas pendidikan harus berpijak pada tauhid atau
pengakuan keesaan Allah Swt. Al-Attas (1993) menjelaskan bahwa tauhid bukan sekadar
doktrin teologis, melainkan prinsip epistemologis yang menyatukan seluruh cabang ilmu
pengetahuan.

Lebih lanjut, Hadis Nabi Muhammad SAW yang terkenal "Thalibul 'ilmi fardhu "ala kulli
muslimin wa muslimatin” (HR. Ibn Majah No. 224) mewajibkan setiap muslim laki-laki dan
perempuan untuk menuntut ilmu. Azra (2017) menegaskan bahwa kewajiban ini
mengharuskan sistem pendidikan formal menyediakan kurikulum yang sistematis dan
terstruktur. Oleh karena itu, pendidikan Islam sejati tidak boleh dipahami hanya sebagai proses
transfer pengetahuan kognitif semata, tetapi harus menjadi sarana pembentukan insan kamil
yang seimbang antara aspek spiritual (akidah), intelektual (ilmu), dan moral (akhlak).



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. xx, No. xx Tahun 2025, pp. xx-yy 1664

b. Konsep Kurikulum dalam Perspektif Pendidikan Islam

Temuan Tabel 1 nomor 2 menggambarkan kerangka ideal kurikulum Islam sebagaimana
disebutkan dalam QS. Al-Jumu'ah ayat 2 yang menyebutkan tiga pilar utama: tilawah
(membaca/mengkaji Al-Qur'an), tazkiyah (pembersihan jiwa/pembinaan akhlak), dan ta'lim
(pengajaran ilmu pengetahuan). Al-Ghazali (2011) dalam karya monumentalnya lhya
Ulumuddin menguraikan bahwa ketiga pilar ini harus saling melengkapi dalam satu kesatuan
organik.

Artinya, kurikulum pendidikan Islam tidak boleh dipandang sebagai sekadar daftar mata
pelajaran atau alat bantu akademik. Kurikulum adalah blueprint pembentukan kepribadian
Islami yang utuh. Nata (2016) dengan tegas menyatakan bahwa penambahan mata pelajaran
Pendidikan Agama Islam saja tidak cukup. Nilai-nilai tauhid dan akhlak mulia harus menjadi
"ruh" atau jiwa yang menjiwai seluruh mata pelajaran, mulai dari Matematika, IPA, IPS,
hingga Bahasa. Dengan demikian, setiap proses pembelajaran menjadi sarana ibadah dan
pendekatan kepada Allah Swit.

c. Penerapan Pendidikan Islam dalam Kurikulum
1) Integrasi Tauhid
Sebagaimana tercantum dalam Tabel 1 nomor 1, tauhid merupakan fondasi utama
seluruh aktivitas pendidikan. QS. Adz-Dzariyat ayat 56 dengan jelas menyatakan: "Dan
Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka beribadah kepada-Ku."
Setiap mata pelajaran harus diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran bahwa segala ilmu
pengetahuan pada hakikatnya adalah pengenalan akan keagungan Allah Swt. sebagai
Pencipta. Integrasi ini bisa dilakukan secara eksplisit (membuka pelajaran dengan
basmalah dan doa) maupun implisit (menghubungkan rumus matematika dengan
sunnatullah atau hukum alam Allah).
2) Pendidikan Akhlak
Hadis Nabi SAW "Innamal a'malu binniyat" (HR. Ahmad No. 8952) dan hadis lain
yang menyebut akhlak sebagai pondasi keislaman menegaskan bahwa pembinaan akhlak
adalah tujuan akhir pendidikan Islam. Nilai-nilai seperti kejujuran (shiddig), amanah,
tanggung jawab (amanah), serta adab harus terinternalisasi dalam setiap proses
pembelajaran. Penelitian empiris terkini oleh Sulastri et al. (2025) membuktikan bahwa
integrasi nilai-nilai Islam dalam kurikulum secara signifikan meningkatkan karakter siswa,
dengan peningkatan rata-rata 78% pada indikator moralitas.
3) Keteladanan Guru
QS. Al-Ahzab ayat 21 menyebutkan bahwa "Sesungguhnya telah ada suri teladan
yang baik bagimu dalam diri Rasulullah." Guru bukan hanya pengajar materi pelajaran,
tetapi juga role model hidup yang nyata. Al-Ghazali (2011) menjelaskan bahwa anak didik
lebih banyak meniru sikap dan perilaku guru daripada menghafal kata-kata indah dari buku
teks. Keteladanan guru menjadi metode pendidikan paling efektif karena beroperasi pada
level bawah sadar siswa.
4) Pembiasaan Ibadah dan Budaya Sekolah Islami
Pembiasaan ibadah seperti shalat berjamaah lima waktu, tadarus Al-Qur'an, dan
dzikir menjadi tulang punggung budaya sekolah Islami. Hadis Nabi SAW (HR. Abu
Dawud No. 495) yang memerintahkan pembiasaan amal shaleh sejak dini menjadi landasan
syar'i praktik ini. Harahap (2024) dalam penelitiannya menemukan bahwa sekolah dengan
budaya ibadah yang kuat menghasilkan siswa dengan karakter religius 85% lebih tinggi
dibandingkan sekolah konvensional.

d. Pendidikan Humanis dalam Perspektif Ibn Khaldun
Ibn Khaldun dalam Mugaddimah-nya (2004) dengan tegas menolak model pendidikan
yang represif, memaksa, dan bertentangan dengan fitrah anak. Beliau memperkenalkan konsep
tadarruj (pendekatan bertahap) yang mempertimbangkan kesiapan intelektual, emosional, dan
psikologis siswa. Pendidikan harus dilakukan secara bertahap dari yang mudah ke sulit, dari
konkret ke abstrak, sesuai dengan tahap perkembangan anak.



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1662-1665 1665

Pendekatan humanis Ibn Khaldun ini sangat relevan dengan prinsip rahmah (kasih
sayang) dalam Islam yang menolak kekerasan dalam pendidikan. Guru harus memahami
bahwa setiap siswa memiliki potensi fitrah yang unik dan perlu dikembangkan melalui dialog,
diskusi, dan pendekatan yang lembut, bukan melalui paksaan dan hukuman fisik.

e. Perspektif Ulama dan Cendekiawan Muslim Kontemporer

Al-Ghazali dan Ibn Miskawaih secara konsisten menegaskan bahwa tujuan akhir
pendidikan adalah pembentukan akhlak karimah dan penyucian jiwa, bukan sekadar
penguasaan informasi. Cendekiawan Muslim Indonesia seperti Muhaimin (2012), Abuddin
Nata (2016), dan Azyumardi Azra (2017) mengembangkan pemikiran ini ke konteks Indonesia
dengan merekomendasikan kurikulum yang wasathiyyah (moderat), integratif, dan
kontekstual.

Penelitian kontemporer terbaru seperti Wijaya (2024) dan Mahdalena (2023)
mengkonfirmasi bahwa kurikulum integratif berbasis Islam tetap relevan menghadapi
tantangan globalisasi dan revolusi industri 4.0, dengan tingkat relevansi mencapai 82%
terhadap kebutuhan pendidikan Indonesia masa kini. Sintesis ini menunjukkan kontinuitas
pemikiran Islam dari masa klasik hingga modern dalam menyikapi dinamika pendidikan.

4. KESIMPULAN/CONCLUSION

Penelitian pustaka ini menyimpulkan bahwa penerapan pendidikan Islam dalam kurikulum
harus bersifat holistik dengan mengintegrasikan tauhid sebagai fondasi, pembinaan akhlak sebagai
tujuan utama, serta pendekatan humanis ala Ibn Khaldun sebagai metode. Tiga pilar kurikulum
(tilawah, tazkiyah, ta'lim) dari QS. Al-Jumu'ah:2 menjadi kerangka ideal yang menjadikan nilai
Islam sebagai ruh seluruh mata pelajaran, didukung keteladanan guru dan pembiasaan ibadah.

Perspektif Al-Qur'an, Hadis, ulama klasik (Al-Ghazali, Ibn Miskawaih, Ibn Khaldun), serta
cendekiawan kontemporer (Nata, Azra, Muhaimin) menegaskan kurikulum pendidikan Islam yang
wasathiyyah, kontekstual, dan relevan menghadapi tantangan modern tanpa mengorbankan esensi
spiritual-moral.

5. REFERENCES

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. International Institute of Islamic Thought
and Civilization (ISTAC).

Al-Ghazali. (2011). Ihya Ulumuddin. Dar al-Kutub al-limiyyah.

Azra, A. (2017). Pendidikan Islam: Tradisi, Kemodernan, dan Tantangan Masa Depan.
Kencana.

Harahap, R. (2024). Implementasi Kurikulum Berbasis Islam dalam Pembentukan Karakter
Religius Siswa. Jurnal Pendidikan Islam, 13(2), 120-135.

Hidayat, A. (2022). Kurikulum Integratif dalam Pendidikan Islam: Antara Konsep dan
Implementasi. Jurnal Pendidikan Islam, 11(2), 145-162.

Ibn Khaldun. (2004). Mugaddimah. Dar al-Gharb al-Islami.

Ibn Miskawaih. (2002). Tahdhib al-Akhlag. Dar al-Kutub al-1Imiyyah.

Kinan, R. (2024). Integrasi Pendidikan Islam dalam Kurikulum Nasional. Al-Afif Journal,
5(1), 45-60.

Mahdalena. (2023). Relevansi Kurikulum Integratif Islam di Era Digital. Jurnal Tarbiyah,
12(1), 78-92.

Muhaimin. (2012). Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis Kompetensi. Pustaka Pelajar.

Nata, A. (2016). Filsafat Pendidikan Islam. Kencana.

Sulastri, et al. (2025). Integrasi Nilai Islam dalam Kurikulum: Dampak pada Pembentukan
Karakter Siswa. Pilar Journal, 15(1), 200-215.

Wijaya, S. (2024). Kurikulum Pendidikan Islam Integratif: Menghubungkan Ilmu Agama
dan Modern. Jurnal Pilar, 14(3), 89-105.



