
  

 

Penerapan Pendidikan Islam Dalam Kurikulum: Integrasi Tauhid, Akhlak, 

Dan Pendekatan Humanis 

 
Ari Susanto¹, Akhyar Rasyidi², Mohamat Harianton3, Muchammad Syarifuddin4, 

Sumarno5    

1 Institut Agama Islam Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

2 Institut Agama Islam Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

3 Institut Agama Islam Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

4 Institut Agama Islam Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 
5 STIT Muhammadiyah, Ngawi, Indonesia  

*susanto.ari968@gmail.com 
1
 , a3rosyidi@gmail.com², hariantonm@gmail.com³, abuahmadsyarief@gmail.com⁴, 

gusmarno1912@gmail.com⁵ 
 

ABSTRAK 

Penelitian pustaka ini mengkaji penerapan pendidikan Islam dalam kurikulum melalui 

integrasi tauhid, akhlak, dan pendekatan humanis. Menggunakan metode library 

research dengan analisis isi terhadap Al-Qur'an, Hadis, karya ulama klasik (Al-Ghazali, 
Ibn Miskawaih, Ibn Khaldun), dan cendekiawan kontemporer (Nata, Azra, Muhaimin), 

hasil sintesis menunjukkan tiga pilar kurikulum Islam (tilawah, tazkiyah, ta'lim) 

berlandaskan QS. Al-Jumu'ah:2. Temuan utama meliputi tauhid sebagai fondasi (QS. 

Al-'Alaq:1), akhlak sebagai tujuan utama, keteladanan guru (QS. Al-Ahzab:21), dan 
pendekatan tadarruj Ibn Khaldun. Kesimpulan menegaskan perlunya kurikulum 

wasathiyyah yang integratif, kontekstual, dengan rekomendasi integrasi implisit tauhid, 

penguatan keteladanan, dan pembiasaan ibadah untuk membentuk karakter Islami 

optimal. 
A B S T R A C T 

This library research examines the implementation of Islamic education in the 

curriculum through the integration of tawhid, morals, and humanistic 

approaches. Employing content analysis of the Qur'an, Hadith, classical 

scholars' works (Al-Ghazali, Ibn Miskawayh, Ibn Khaldun), and contemporary 

thinkers (Nata, Azra, Muhaimin), the synthesis reveals three pillars of Islamic 

curriculum (tilawah, tazkiyah, ta'lim) based on QS. Al-Jumu'ah:2. Key 

findings include tawhid as foundation (QS. Al-'Alaq:1), morals as primary 

objective, teachers' exemplary role (QS. Al-Ahzab:21), and Ibn Khaldun's 

gradual (tadarruj) approach. The conclusion emphasizes the need for a 

wasathiyyah, integrative, contextual curriculum, recommending implicit 

tawhid integration across subjects, strengthened teacher modeling, and 

habitual worship to optimally develop Islamic character in students facing modern challenges. 

 

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION 

Pendidikan Islam merupakan sistem pendidikan yang berlandaskan Al-Qur’an dan Sunnah 

dengan tujuan membentuk manusia yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia (Nata, 2016). 

Pendidikan Islam tidak hanya berorientasi pada penguasaan pengetahuan, tetapi juga pada 

pembinaan akidah, akhlak, dan amal sebagai satu kesatuan yang utuh. 

Allah Swt. berfirman dalam QS. Al-Insyirah: 4 yang menegaskan pengangkatan derajat 

manusia melalui ilmu dan kemuliaan akhlak. Dalam konteks pendidikan formal, kurikulum 

menjadi instrumen strategis dalam mentransformasikan nilai-nilai Islam kepada peserta didik. 

Namun, realitas pendidikan modern menunjukkan kecenderungan kuat pada orientasi kognitif dan 

capaian akademik semata, sehingga dimensi spiritual dan moral sering kali terpinggirkan 

(Muhaimin, 2012; Romzi et al., 2024). 

Oleh karena itu, penerapan pendidikan Islam dalam kurikulum menjadi kebutuhan mendesak 

agar pendidikan mampu melahirkan peserta didik yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi 

juga matang secara spiritual dan berkarakter Islami. 

 

A R T I C L E   I N F O 
 
Article history: 
Received 1 Januari 2026  
Revised 10 Januari 2026  

Accepted 15 Januari2026 

Available online 21 Januari 2026 

 
Kata Kunci: 
Pendidikan Islam, Kurikulum 

Integratif, Tauhid-Akhlak 

 
Keywords: 

Islamic Education, Integrative 

Curriculum, Tawhid-Morals 

 

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by Al_afif 
 

mailto:*susanto.ari968@gmail.com


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1662-1665 1663 
 

2. METODE/METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library 

research). Data diperoleh dari sumber primer berupa Al-Qur’an, Hadis, serta karya ulama klasik 

seperti Al-Ghazali, Ibn Miskawaih, dan Ibn Khaldun, serta sumber sekunder berupa karya 

cendekiawan Muslim kontemporer, khususnya dari Indonesia. 

Teknik analisis data dilakukan melalui analisis isi (content analysis) dengan menelaah konsep, 

prinsip, dan relevansi pemikiran para tokoh terhadap penerapan pendidikan Islam dalam kurikulum 

pendidikan formal. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION 

Result 

 

Discussion 

a. Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-Qur’an dan Hadis 

Hasil analisis pustaka pada Tabel 1 nomor 1 menunjukkan bahwa dasar utama pendidikan 

Islam bersumber langsung dari wahyu ilahi. QS. Al-'Alaq ayat 1 ("Iqra' bismi rabbika...") 

menjadi titik awal wahyu pertama yang memerintahkan membaca dan menuntut ilmu, 

sekaligus menegaskan bahwa seluruh aktivitas pendidikan harus berpijak pada tauhid atau 

pengakuan keesaan Allah Swt. Al-Attas (1993) menjelaskan bahwa tauhid bukan sekadar 

doktrin teologis, melainkan prinsip epistemologis yang menyatukan seluruh cabang ilmu 

pengetahuan. 

Lebih lanjut, Hadis Nabi Muhammad SAW yang terkenal "Thalibul 'ilmi fardhu 'ala kulli 

muslimin wa muslimatin" (HR. Ibn Majah No. 224) mewajibkan setiap muslim laki-laki dan 

perempuan untuk menuntut ilmu. Azra (2017) menegaskan bahwa kewajiban ini 

mengharuskan sistem pendidikan formal menyediakan kurikulum yang sistematis dan 

terstruktur. Oleh karena itu, pendidikan Islam sejati tidak boleh dipahami hanya sebagai proses 

transfer pengetahuan kognitif semata, tetapi harus menjadi sarana pembentukan insan kamil 

yang seimbang antara aspek spiritual (akidah), intelektual (ilmu), dan moral (akhlak). 

 

 

 

No. Aspek Utama Temuan Kunci dari Literatur Sumber 

1 
Dasar Al-Qur'an 

& Hadis 

Tauhid sebagai landasan pendidikan (QS. Al-

'Alaq:1; QS. Adz-Dzariyat:56); Kewajiban 

menuntut ilmu (HR. Ibn Majah 224) 

Al-Attas (1993); 

Azra (2017) 

2 Pilar Kurikulum 
Tilawah, tazkiyah, ta'lim sebagai tiga pilar 

utama (QS. Al-Jumu'ah:2) 

Al-Ghazali (2011); 

Nata (2016) 

3 
Integrasi Tauhid 

& Akhlak 

Integrasi nilai Islam efektif membentuk karakter 

siswa; Nilai kejujuran, amanah melalui 

pembiasaan 

Sulastri et al. (2025); 

Ibn Miskawaih 

(2002) 

4 Peran Guru 
Keteladanan guru sebagai metode efektif 

internalisasi nilai (QS. Al-Ahzab:21) 
Al-Ghazali (2011) 

5 
Pendekatan 

Humanis 

Pendidikan bertahap (tadarruj), tolak metode 

represif 
Ibn Khaldun (2004) 

6 
Relevansi 

Kontemporer 

Kurikulum integratif relevan hadapi tantangan 

modern 

Muhaimin (2012); 

Wijaya (2024) 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. xx, No. xx Tahun 2025, pp. xx-yy 1664 

 

b. Konsep Kurikulum dalam Perspektif Pendidikan Islam 

Temuan Tabel 1 nomor 2 menggambarkan kerangka ideal kurikulum Islam sebagaimana 

disebutkan dalam QS. Al-Jumu'ah ayat 2 yang menyebutkan tiga pilar utama: tilawah 

(membaca/mengkaji Al-Qur'an), tazkiyah (pembersihan jiwa/pembinaan akhlak), dan ta'lim 

(pengajaran ilmu pengetahuan). Al-Ghazali (2011) dalam karya monumentalnya Ihya 

Ulumuddin menguraikan bahwa ketiga pilar ini harus saling melengkapi dalam satu kesatuan 

organik. 

Artinya, kurikulum pendidikan Islam tidak boleh dipandang sebagai sekadar daftar mata 

pelajaran atau alat bantu akademik. Kurikulum adalah blueprint pembentukan kepribadian 

Islami yang utuh. Nata (2016) dengan tegas menyatakan bahwa penambahan mata pelajaran 

Pendidikan Agama Islam saja tidak cukup. Nilai-nilai tauhid dan akhlak mulia harus menjadi 

"ruh" atau jiwa yang menjiwai seluruh mata pelajaran, mulai dari Matematika, IPA, IPS, 

hingga Bahasa. Dengan demikian, setiap proses pembelajaran menjadi sarana ibadah dan 

pendekatan kepada Allah Swt. 

 

c. Penerapan Pendidikan Islam dalam Kurikulum 

1) Integrasi Tauhid 

Sebagaimana tercantum dalam Tabel 1 nomor 1, tauhid merupakan fondasi utama 

seluruh aktivitas pendidikan. QS. Adz-Dzariyat ayat 56 dengan jelas menyatakan: "Dan 

Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka beribadah kepada-Ku." 

Setiap mata pelajaran harus diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran bahwa segala ilmu 

pengetahuan pada hakikatnya adalah pengenalan akan keagungan Allah Swt. sebagai 

Pencipta. Integrasi ini bisa dilakukan secara eksplisit (membuka pelajaran dengan 

basmalah dan doa) maupun implisit (menghubungkan rumus matematika dengan 

sunnatullah atau hukum alam Allah). 

2) Pendidikan Akhlak 

Hadis Nabi SAW "Innamal a'malu binniyat" (HR. Ahmad No. 8952) dan hadis lain 

yang menyebut akhlak sebagai pondasi keislaman menegaskan bahwa pembinaan akhlak 

adalah tujuan akhir pendidikan Islam. Nilai-nilai seperti kejujuran (shiddiq), amanah, 

tanggung jawab (amanah), serta adab harus terinternalisasi dalam setiap proses 

pembelajaran. Penelitian empiris terkini oleh Sulastri et al. (2025) membuktikan bahwa 

integrasi nilai-nilai Islam dalam kurikulum secara signifikan meningkatkan karakter siswa, 

dengan peningkatan rata-rata 78% pada indikator moralitas. 

3) Keteladanan Guru 

QS. Al-Ahzab ayat 21 menyebutkan bahwa "Sesungguhnya telah ada suri teladan 

yang baik bagimu dalam diri Rasulullah." Guru bukan hanya pengajar materi pelajaran, 

tetapi juga role model hidup yang nyata. Al-Ghazali (2011) menjelaskan bahwa anak didik 

lebih banyak meniru sikap dan perilaku guru daripada menghafal kata-kata indah dari buku 

teks. Keteladanan guru menjadi metode pendidikan paling efektif karena beroperasi pada 

level bawah sadar siswa. 

4) Pembiasaan Ibadah dan Budaya Sekolah Islami 

Pembiasaan ibadah seperti shalat berjamaah lima waktu, tadarus Al-Qur'an, dan 

dzikir menjadi tulang punggung budaya sekolah Islami. Hadis Nabi SAW (HR. Abu 

Dawud No. 495) yang memerintahkan pembiasaan amal shaleh sejak dini menjadi landasan 

syar'i praktik ini. Harahap (2024) dalam penelitiannya menemukan bahwa sekolah dengan 

budaya ibadah yang kuat menghasilkan siswa dengan karakter religius 85% lebih tinggi 

dibandingkan sekolah konvensional. 

 

d. Pendidikan Humanis dalam Perspektif Ibn Khaldun 

Ibn Khaldun dalam Muqaddimah-nya (2004) dengan tegas menolak model pendidikan 

yang represif, memaksa, dan bertentangan dengan fitrah anak. Beliau memperkenalkan konsep 

tadarruj (pendekatan bertahap) yang mempertimbangkan kesiapan intelektual, emosional, dan 

psikologis siswa. Pendidikan harus dilakukan secara bertahap dari yang mudah ke sulit, dari 

konkret ke abstrak, sesuai dengan tahap perkembangan anak. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No 4 Januari 2026, 1662-1665 1665 
 

Pendekatan humanis Ibn Khaldun ini sangat relevan dengan prinsip rahmah (kasih 

sayang) dalam Islam yang menolak kekerasan dalam pendidikan. Guru harus memahami 

bahwa setiap siswa memiliki potensi fitrah yang unik dan perlu dikembangkan melalui dialog, 

diskusi, dan pendekatan yang lembut, bukan melalui paksaan dan hukuman fisik. 

 

e. Perspektif Ulama dan Cendekiawan Muslim Kontemporer 

Al-Ghazali dan Ibn Miskawaih secara konsisten menegaskan bahwa tujuan akhir 

pendidikan adalah pembentukan akhlak karimah dan penyucian jiwa, bukan sekadar 

penguasaan informasi. Cendekiawan Muslim Indonesia seperti Muhaimin (2012), Abuddin 

Nata (2016), dan Azyumardi Azra (2017) mengembangkan pemikiran ini ke konteks Indonesia 

dengan merekomendasikan kurikulum yang wasathiyyah (moderat), integratif, dan 

kontekstual. 

Penelitian kontemporer terbaru seperti Wijaya (2024) dan Mahdalena (2023) 

mengkonfirmasi bahwa kurikulum integratif berbasis Islam tetap relevan menghadapi 

tantangan globalisasi dan revolusi industri 4.0, dengan tingkat relevansi mencapai 82% 

terhadap kebutuhan pendidikan Indonesia masa kini. Sintesis ini menunjukkan kontinuitas 

pemikiran Islam dari masa klasik hingga modern dalam menyikapi dinamika pendidikan. 

 

4. KESIMPULAN/CONCLUSION 

Penelitian pustaka ini menyimpulkan bahwa penerapan pendidikan Islam dalam kurikulum 

harus bersifat holistik dengan mengintegrasikan tauhid sebagai fondasi, pembinaan akhlak sebagai 

tujuan utama, serta pendekatan humanis ala Ibn Khaldun sebagai metode. Tiga pilar kurikulum 

(tilawah, tazkiyah, ta'lim) dari QS. Al-Jumu'ah:2 menjadi kerangka ideal yang menjadikan nilai 

Islam sebagai ruh seluruh mata pelajaran, didukung keteladanan guru dan pembiasaan ibadah. 

Perspektif Al-Qur'an, Hadis, ulama klasik (Al-Ghazali, Ibn Miskawaih, Ibn Khaldun), serta 

cendekiawan kontemporer (Nata, Azra, Muhaimin) menegaskan kurikulum pendidikan Islam yang 

wasathiyyah, kontekstual, dan relevan menghadapi tantangan modern tanpa mengorbankan esensi 

spiritual-moral. 

 

5. REFERENCES 

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. International Institute of Islamic Thought 

and Civilization (ISTAC). 

Al-Ghazali. (2011). Ihya Ulumuddin. Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 

Azra, A. (2017). Pendidikan Islam: Tradisi, Kemodernan, dan Tantangan Masa Depan. 

Kencana. 

Harahap, R. (2024). Implementasi Kurikulum Berbasis Islam dalam Pembentukan Karakter 

Religius Siswa. Jurnal Pendidikan Islam, 13(2), 120-135. 

Hidayat, A. (2022). Kurikulum Integratif dalam Pendidikan Islam: Antara Konsep dan 

Implementasi. Jurnal Pendidikan Islam, 11(2), 145-162. 

Ibn Khaldun. (2004). Muqaddimah. Dar al-Gharb al-Islami. 

Ibn Miskawaih. (2002). Tahdhib al-Akhlaq. Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 

Kinan, R. (2024). Integrasi Pendidikan Islam dalam Kurikulum Nasional. Al-Afif Journal, 

5(1), 45-60. 

Mahdalena. (2023). Relevansi Kurikulum Integratif Islam di Era Digital. Jurnal Tarbiyah, 

12(1), 78-92. 

Muhaimin. (2012). Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis Kompetensi. Pustaka Pelajar. 

Nata, A. (2016). Filsafat Pendidikan Islam. Kencana. 

Sulastri, et al. (2025). Integrasi Nilai Islam dalam Kurikulum: Dampak pada Pembentukan 

Karakter Siswa. Pilar Journal, 15(1), 200-215. 

Wijaya, S. (2024). Kurikulum Pendidikan Islam Integratif: Menghubungkan Ilmu Agama 

dan Modern. Jurnal Pilar, 14(3), 89-105. 


