
Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1, No. 4 Januari  Tahun 2026, 1644-1648

  1644 

 
 

 

Pendidikan Islam Dalam Masyarakat Multikultural dan Global  

Norlaila1, Syaifuddin Sabda2    

1 Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Antasari, Banjarmasin, Indonesia 

2 Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Antasari, Banjarmasin, Indonesia 

*norlaila6775@gmail.com
1
, *syaifuddin@uin-antasari.ac.id.

2
  

 

 
A B S T R A K 

Pendidikan Islam merupakan lembaga sosial yang memiliki peran penting 

dalam membentuk kepribadian individu dan tatanan sosial. Dalam konteks 

masyarakat multikultural dan global, pendidikan Islam menghadapi tantangan 

keragaman budaya dan agama, serta dinamika globalisasi yang memengaruhi 

nilai-nilai dan pola kehidupan sosial. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis 

landasan sosiologis pendidikan Islam dalam menanggapi realitas masyarakat 

multikultural dan global. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan metode tinjauan pustaka dari buku dan artikel jurnal nasional dan 

internasional yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa secara 

sosiologis, pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana untuk menginternalisasi 

nilai-nilai toleransi, keadilan sosial, moderasi beragama, dan integrasi sosial. 

Pendidikan Islam berdasarkan perspektif sosiologis mampu beradaptasi dengan 

perubahan global tanpa kehilangan identitas Islamnya. Oleh karena itu, 

penguatan kurikulum berbasis nilai-nilai multikultural, peningkatan kompetensi 

pendidik, dan integrasi literasi global merupakan langkah strategis dalam 

mewujudkan pendidikan Islam yang inklusif dan relevan. 
A B S T R A C T 

Islamic education is a social institution that plays a crucial role in shaping 

individual personalities and social order. In the context of a multicultural and 

global society, Islamic education faces the challenges of cultural and religious 

diversity, as well as the dynamics of globalization that influence values and 

patterns of social life. This article aims to analyze the sociological foundations of Islamic education in responding 

to the realities of a multicultural and global society. This research uses a qualitative approach with a literature 

review method of relevant national and international books and journal articles. The results of the study indicate 

that sociologically, Islamic education functions as a means of internalizing the values of tolerance, social justice, 

religious moderation, and social integration. Islamic education based on a sociological perspective is able to 

adapt to global changes without losing its Islamic identity. Therefore, strengthening a curriculum based on 

multicultural values, improving educator competence, and integrating global literacy are strategic steps in 

realizing an inclusive and relevant Islamic education. 

 

 

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION 

 Pendidikan Islam adalah proses pengembangan manusia secara menyeluruh yang mencakup 

aspek spiritual, intelektual, sosial, dan moral. Pendidikan Islam tidak terjadi dalam ruang hampa, 

melainkan dalam lingkungan sosial yang dinamis dan terus berubah. Oleh karena itu, pendidikan Islam 

perlu dipahami tidak hanya dari perspektif normatif-teologis tetapi juga dari perspektif sosiologis. 

Perkembangan masyarakat global saat ini ditandai dengan meningkatnya interaksi lintas 

budaya, agama, dan bangsa. Multikulturalisme merupakan ciri utama kehidupan sosial kontemporer, 

termasuk di Indonesia. Situasi ini menuntut agar pendidikan Islam bertindak sebagai agen integrasi 

sosial, menanamkan nilai-nilai toleransi, keadilan, dan penghormatan terhadap keberagaman. 

Di sisi lain, globalisasi telah memberikan dampak signifikan pada sistem pendidikan, baik dari 

segi kurikulum, metode pembelajaran, maupun orientasi nilai. Arus informasi yang cepat, kemajuan 

teknologi, dan dominasi budaya global menimbulkan tantangan unik bagi pendidikan Islam dalam 

mempertahankan identitas dan nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, studi mendalam tentang landasan 

A R T I C L E   I N F O 
 
Article history: 
Received 1 Januari 2026  

Revised 10 Januari 2026  

Accepted 15 Januari2026 

Available online 21 Januari 2026 

 
Kata Kunci: 
Pendidikan Islam, Landasan 

Sosiologis, Multikultural, Global  
 
Keywords: 
Islamic Education, Sociological 

Foundations, Multicultural, 

Global 
 

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by Al-afif 
 

mailto:*norlaila6775@gmail.com
mailto:*syaifuddin@uin-antasari.ac.id


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1, No. 4 Januari  Tahun 2026,  1645 
 

sosiologis pendidikan Islam dalam masyarakat multikultural dan global sangat relevan. Artikel ini 

bertujuan untuk menganalisis konsep dan peran landasan sosiologis pendidikan Islam serta relevansinya 

dalam menghadapi tantangan masyarakat multikultural dan global. Studi ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi teoritis dan praktis bagi pengembangan pendidikan Islam yang inklusif dan 

kontekstual.  

 

2. METODE/METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode tinjauan pustaka. Data 

diperoleh dari buku, artikel jurnal nasional dan internasional, serta dokumen resmi yang relevan dengan 

topik pendidikan Islam, sosiologi pendidikan, multikulturalisme, dan globalisasi. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION 

Landasan Sosiologis Pendidikan Islam 

Sosiologi pendidikan Islam adalah cabang studi yang meneliti hubungan timbal balik antara 

pendidikan dan masyarakat, yang berlandaskan nilai-nilai Islam (Erihadiana dkk., 2024). Dari perspektif 

pendidikan tidak dipahami semata-mata sebagai aktivitas akademis di dalam kelas, tetapi lebih sebagai 

lembaga sosial yang berkembang di dalam masyarakat. Proses pendidikan dipengaruhi oleh struktur 

sosial, budaya, nilai-nilai, dan dinamika sosial yang berlaku, sekaligus berperan dalam membentuk pola 

pikir, sikap, dan perilaku masyarakat itu sendiri. 

Dalam konteks Islam, pendidikan memainkan peran strategis dalam menyampaikan nilai-nilai, 

norma, dan budaya Islam kepada generasi penerus. Nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, 

keadilan, kepedulian sosial, dan moderasi beragama ditanamkan melalui proses pendidikan yang 

berkelanjutan. Oleh karena itu, pendidikan Islam tidak hanya berorientasi pada pengetahuan (kognitif), 

tetapi juga pada pembentukan moral dan karakter pada siswa, sehingga memungkinkan mereka untuk 

hidup secara moral dan memberikan kontribusi positif bagi kehidupan sosial. 

Para pemikir Islam menekankan bahwa dimensi sosial merupakan unsur penting dalam 

pendidikan karena memiliki dampak langsung pada kualitas kehidupan masyarakat (Syam & Fahmi, 

2024). Al-Ghazali memandang pendidikan sebagai sarana utama untuk mengembangkan akhlak mulia. 

Menurutnya, tujuan pendidikan bukan hanya untuk menumbuhkan kecerdasan, tetapi juga untuk 

menumbuhkan jiwa agar manusia dapat mengendalikan keinginan, berperilaku etis, dan menjaga 

hubungan harmonis dengan orang lain. Pendidikan yang berhasil, menurut Al-Ghazali, akan 

menghasilkan individu yang saleh secara pribadi dan bertanggung jawab secara sosial. 

Azyumardi Azra (2017) menekankan bahwa pendidikan Islam memainkan peran strategis dalam 

mempertahankan dan mentransformasikan nilai-nilai Islam di tengah perubahan sosial yang pesat. Di 

era modern dan global, pendidikan Islam dituntut untuk beradaptasi dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi tanpa kehilangan identitas Islamnya. Pendidikan Islam berfungsi sebagai 

dukungan moral dan identitas bagi masyarakat, serta sebagai sarana untuk menanamkan sikap toleran, 

moderat, dan inklusif dalam masyarakat multikultural. 

Sementara itu, Syed Hussein Alatas (1988) memandang pendidikan sebagai alat transformasi 

sosial yang mampu mengembangkan kesadaran kritis dalam masyarakat. Pendidikan tidak hanya 

berfungsi untuk melestarikan nilai-nilai yang telah mapan tetapi juga mendorong siswa untuk bersikap 

kritis terhadap ketidakadilan sosial, kemiskinan, dan berbagai masalah kemanusiaan. Melalui 

pendidikan Islam yang berlandaskan sosiologi, siswa diharapkan dapat mengembangkan kepekaan 

sosial, keberanian moral, dan komitmen untuk berkontribusi dalam menciptakan perubahan sosial yang 

lebih adil dan beradab. 

Dengan demikian, sosiologi pendidikan Islam menempatkan pendidikan sebagai sarana untuk 

mengembangkan pribadi secara utuh, yaitu pribadi yang tidak hanya cerdas secara intelektual dan 

spiritual tetapi juga memiliki kesadaran sosial yang kuat. Pendidikan Islam diharapkan dapat 

menghasilkan individu-individu dengan karakter mulia, peka terhadap realitas sosial, dan siap berperan 

aktif dalam membangun masyarakat yang harmonis, adil, dan beradab. 

 

 

 

 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1, No. 4 Januari  Tahun 2026, 1644-1648

  1646 

 
Pendidikan Islam Dalam Masyarakat Multikultural 

Multikulturalisme adalah pandangan yang mengakui dan menghormati perbedaan budaya, agama, 

bahasa, dan latar belakang sosial dalam masyarakat. Konsep ini tidak hanya menegaskan keragaman 

yang melekat dalam masyarakat tetapi juga menekankan pentingnya saling menghormati, toleransi, dan 

keterbukaan dalam interaksi. Dalam masyarakat pluralisti yaitu menerima adanya keberagaman seperti 

perbedaan suku, budaya, agama, etnis dan pandangan seperti Indonesia, multikulturalisme sangat 

penting untuk memastikan bahwa perbedaan tidak menyebabkan konflik, tetapi justru menjadi kekuatan 

yang memperkaya kehidupan sosial dan memperkuat persatuan. 

Dalam ajaran Islam, keragaman dipahami sebagai bagian dari ketetapan Allah (sunnatullah). Al-

Quran dan contoh Nabi Muhammad Saw menjelaskan bahwa manusia diciptakan berbeda-beda agar 

mereka dapat saling mengenal dan bekerja sama. Islam memandang manusia sebagai makhluk sosial 

yang hidup berdampingan dalam berbagai kelompok dengan latar belakang budaya dan kepercayaan 

yang berbeda. Oleh karena itu, pendidikan Islam memiliki landasan yang kuat untuk menumbuhkan 

apresiasi terhadap perbedaan dengan menanamkan nilai-nilai toleransi, keadilan, perdamaian, dan 

persaudaraan di antara manusia. 

Contoh nyata penerapan nilai-nilai multikultural dalam sejarah Islam dapat dilihat pada Piagam 

Madinah, yang disusun oleh Nabi Muhammad Saw setelah hijrah ke Madinah. Piagam ini mengatur 

kehidupan komunal masyarakat yang terdiri dari berbagai etnis dan agama, seperti Muslim, Yahudi, dan 

kelompok lainnya. Piagam Madinah menjamin hak dan kewajiban setiap kelompok tanpa diskriminasi. 

Piagam ini juga menekankan pentingnya kerja sama, keamanan bersama, dan saling menghormati antar 

warga negara, sehingga menciptakan kehidupan sosial yang damai dan harmonis. 

Dari perspektif pendidikan, prinsip-prinsip ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam selaras 

dengan nilai-nilai multikulturalisme. Pendidikan Islam menekankan persaudaraan (ukhuwwah), saling 

menghormati perbedaan (tasamuh), dan keadilan dalam memperlakukan semua orang. Pendidikan Islam 

tidak hanya mengajarkan ilmu agama tetapi juga membimbing siswa untuk hidup berdampingan secara 

damai, menghargai perbedaan, dan membangun hubungan sosial yang harmonis dalam masyarakat yang 

beragam. 

Dalam praktik pendidikan Islam kontemporer, nilai-nilai multikultural dapat diimplementasikan 

melalui kurikulum yang menghormati keragaman budaya, metode pembelajaran yang mendorong dialog 

dan diskusi terbuka, serta pengembangan sikap sosial siswa. Dengan pendekatan ini, pendidikan Islam 

tidak hanya menghasilkan individu yang taat beragama, tetapi juga warga negara yang toleran, inklusif, 

dan aktif dalam menjaga keharmonisan dalam kehidupan sosial yang beragam. 

 

Pendidikan Islam Dalam Masyarakat Global  

Globalisasi adalah proses perubahan luas yang terjadi di berbagai aspek kehidupan, termasuk 

ekonomi, budaya, teknologi, dan pendidikan (Erihadiana dkk., 2024). Dalam konteks pendidikan Islam, 

globalisasi menghadirkan dua aspek yang saling terkait: tantangan utama dan peluang strategis. 

Tantangan ini meliputi masuknya berbagai arus budaya global dan pergeseran nilai-nilai yang terkadang 

bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Misalnya, dominasi konsumerisme dan gaya hidup modern dapat 

mengikis nilai-nilai tradisional yang telah lama menjadi landasan moral pendidikan Islam (Firmansyah 

dkk., 2023). 

Lebih lanjut, globalisasi menuntut lembaga pendidikan Islam untuk mempersiapkan siswa yang 

tidak hanya kuat dalam pengetahuan agama tetapi juga mampu bersaing secara global. Hal ini berkaitan 

dengan kebutuhan akan kompetensi abad ke-21, yang meliputi keterampilan digital, berpikir kritis, 

kreativitas, kolaborasi, dan komunikasi antarbudaya. Kompetensi ini sangat penting karena dunia kerja 

dan kehidupan sosial kini semakin terhubung dan dinamis secara global (M. Yusuf, & Sodik, M., 2025). 

Meskipun tantangan-tantangan ini nyata, globalisasi juga membuka peluang signifikan bagi 

pendidikan Islam untuk berinovasi. Misalnya, integrasi teknologi digital ke dalam proses pembelajaran 

memungkinkan materi Islam disampaikan dengan cara yang lebih menarik, interaktif, dan mudah 

diakses. Platform digital dapat digunakan untuk menyebarluaskan pengetahuan agama secara luas, 

memfasilitasi diskusi lintas batas, dan memperluas jaringan lembaga pendidikan Islam di luar batas 

geografis. Inovasi semacam itu dapat membantu pendidikan Islam tetap relevan dan menjadi bagian dari 

pendidikan modern tanpa kehilangan nilai-nilai Islam fundamentalnya (Rochmah & Inayati, 2025). 

Untuk memenuhi tuntutan zaman, pendidikan Islam yang responsif terhadap globalisasi perlu 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam universal dengan keterampilan abad ke-21. Ini berarti bahwa selain 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1, No. 4 Januari  Tahun 2026,  1647 
 

mengajarkan prinsip-prinsip iman dan moral, lembaga pendidikan Islam juga harus memasukkan unsur-

unsur pembelajaran yang mengembangkan keterampilan digital, berpikir kritis, keterampilan kolaborasi, 

dan kemampuan berkomunikasi dengan beragam kelompok sosial dan budaya. Dengan model 

pembelajaran ini, pendidikan Islam tidak hanya menghasilkan individu yang beriman dan berkarakter 

mulia, tetapi juga individu yang mampu berperan aktif dan kompetitif dalam masyarakat global. 

 

4. KESIMPULAN/CONCLUSION 

Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa landasan sosiologis pendidikan 

Islam menempatkan pendidikan sebagai lembaga sosial dengan peran strategis dalam membentuk 

individu dan masyarakat. Pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai sarana untuk mentransfer 

pengetahuan agama, tetapi juga sebagai media untuk menginternalisasi nilai-nilai Islam, termasuk 

akhlak mulia, keadilan sosial, kasih sayang, moderasi beragama, dan tanggung jawab sosial. Dari 

perspektif sosiologis, pendidikan Islam dipahami sebagai proses yang dipengaruhi oleh dinamika sosial 

dan berkontribusi pada pembentukan struktur dan budaya masyarakat. 

Dalam konteks masyarakat multikultural, pendidikan Islam memiliki landasan normatif dan 

historis yang kuat untuk mendukung kehidupan sosial yang harmonis. Nilai-nilai Islam seperti toleransi 

(tasamuh), persaudaraan (ukhuwwah), keadilan, dan penghormatan terhadap perbedaan merupakan 

landasan penting untuk menumbuhkan sikap inklusif dan mencegah konflik sosial. Praktik-praktik 

historis seperti Piagam Madinah menunjukkan bahwa Islam, sejak awal berdirinya, telah 

mengakomodasi keberagaman dan menjunjung tinggi prinsip hidup berdampingan secara damai. Oleh 

karena itu, pendidikan Islam memainkan peran penting dalam menanamkan kesadaran multikultural 

pada siswa sehingga mereka dapat hidup harmonis dalam masyarakat pluralistik. 

Sementara itu, dalam masyarakat global, pendidikan Islam menghadapi tantangan globalisasi, 

termasuk penetrasi budaya global, perubahan nilai, dan tuntutan kompetensi abad ke-21. Namun, 

globalisasi juga membuka peluang bagi pendidikan Islam untuk berinovasi melalui penggunaan 

teknologi dan pengembangan kurikulum adaptif. Pendidikan Islam yang responsif terhadap globalisasi 

perlu mengintegrasikan nilai-nilai Islam universal dengan keterampilan modern seperti literasi digital, 

berpikir kritis, kreativitas, kolaborasi, dan komunikasi lintas budaya. 

Dengan demikian, pendidikan Islam yang berlandaskan perspektif sosiologis diharapkan dapat 

menghasilkan generasi yang tidak hanya taat dan berbudi luhur, tetapi juga memiliki kesadaran sosial, 

toleransi, dan kemampuan untuk beradaptasi dan bersaing secara global. Penguatan landasan sosiologis 

dalam pengembangan pendidikan Islam merupakan kunci untuk mewujudkan masyarakat yang 

harmonis, inklusif, adil, dan beradab di tengah realitas multikultural dan global. 

 

5. REFERENCES 

Alatas, S. H. (1988). The problem of corruption. Kuala Lumpur: The Other Press. 

Andi Hajar. (2025). Navigating globalization: Reforming Islamic education for the 21st century. Sinergi 

International Journal of Islamic Studies, 2(1), 599. https://doi.org/10.61194/ijis.v2i1.599  

Azra, A. (2017). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi di tengah tantangan milenium III. Jakarta: 

Kencana.  

Durotun Nafisah, Mawardi, K., & Nasrudin. (2025). Islam and multiculturalism in the Charter of 

Medina (socio-historical studies). International Journal of Social Science, Education, 

Communication and Economics, 2(2), Artikel 133. https://doi.org/10.54443/sj.v2i2.133  

Erihadiana, M., Suryana, A., & Fauzan. (2024). Islamic education adaptation to sociocultural changes 

in the globalization era. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam dan Multikulturalisme, 6(3), 1123–

1136. https://doi.org/10.37680/scaffolding.v6i3.6749 

Firmansyah, F., Amma, T., & Mudawamah, A. (2023). Dampak globalisasi dan tantangannya terhadap 

pendidikan Islam. Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam dan Isu-Isu Sosial, 21(1), 43–54. 

https://doi.org/10.37216/tadib.v21i1.1016  

M. Yusuf, & Sodik, M. (2025). Pengembangan keterampilan 21st century dalam pendidikan Islam. 

PROPHETIK: Jurnal Kajian Keislaman. 

Nurjannah, & Taklimudin. (2025). Study multiculturalism based on the Qur’an. AJIS: Academic Journal 

of Islamic Studies, 8(1), Artikel 5534. https://doi.org/10.29240/ajis.v8i1.5534  

https://doi.org/10.61194/ijis.v2i1.599
https://doi.org/10.54443/sj.v2i2.133
https://doi.org/10.37680/scaffolding.v6i3.6749
https://doi.org/10.37216/tadib.v21i1.1016
https://doi.org/10.29240/ajis.v8i1.5534


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1, No. 4 Januari  Tahun 2026, 1644-1648

  1648 

 
Raharjo, S., Hidayat, R., & Maulana, A. (2024). Islamic education and social cohesion: Fostering 

tolerance in multicultural societies. International Journal of Faith, Spirituality, and Religion, 2(6), 

45–56. https://doi.org/10.71364/ijfsr.v2i6.50 

Rochmah, A. M., & Inayati, N. L. (2025). Innovation of Islamic education through digitalization: 

Answering global challenges with progressive solutions. Iseedu: Journal of Islamic Educational 

Thoughts and Practices, 9(1), Article 13063. https://doi.org/10.23917/iseedu.v9i1.13063  

Syam, N., & Fahmi, M. Y. (2024). Paradigm of multicultural Islamic education: A sociological 

perspective. Multikultural: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 7(1), 1–15. 

https://doi.org/10.33474/multikultural.v7i1.19928 

Wahyudha, R. A., & Chanifudin. (2024). Integrasi nilai-nilai multikulturalisme dalam pendidikan 

Islam. Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial dan Pengabdian kepada Masyarakat, 

5(3),233–245. https://doi.org/10.56832/edu.v5i3.2300 

Wala, & Misliani, H. (2024). Islamic education as an effort to strengthen social integration in 

multicultural societies. Syaikhona: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 3(1), 1–12. 

https://doi.org/10.59166/syaikhona.v3i1.278 

 

 

 

 

 

 

 
 

https://doi.org/10.71364/ijfsr.v2i6.50
https://doi.org/10.23917/iseedu.v9i1.13063
https://doi.org/10.33474/multikultural.v7i1.19928
https://doi.org/10.56832/edu.v5i3.2300
https://doi.org/10.59166/syaikhona.v3i1.278

