||

N 7 A
<% A 0>
y A A

{1

T1PI

Asal-Usul Orang Banjar, Arsitektur Rumah Adat, Serta Nilai Pendidikan,
Estetika, Dan Filosofi Budaya

Norlailal, Asikin Nor 2

! Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Antasari, Banjarmasin, Indonesia
2 pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Antasari, Banjarmasin, Indonesia

norlaila6775@qmai|.com1, asikinnor@uin-antasari.ac.id 2

ARTICLE INFO

Avrticle history:

Received 1 Januari 2026
Revised 5 Januari 2026
Accepted 15 Januari 2026
Available online 16 Januari 2026

Kata Kunci:

Masyarakat Banjar, Rumah
Tradisional Banjar, Nilai-nilai
Pendidikan Budaya; Ornamen
Tradisional; Estetika Arsitektur.

Keywords:

Banjar Society, Traditional
Banjar Houses, Cultural
Educational Values, Traditional
Ornaments, Architectural
Aesthetics.

This is an open access article under the CC BY-SA
license.

Copyright © 2025 by Author. Published by Al-Afif

ABSTRAK

Suku Banjar merupakan entitas etnis yang terbentuk melalui proses sejarah,
sosial, dan budaya yang panjang, melibatkan interaksi antara budaya Melayu,
Dayak, dan Jawa, serta pengaruh Islam yang kuat sejak abad ke-16. Artikel ini
bertujuan untuk menganalisis secara komprehensif asal-usul suku Banjar,
dinamika pembentukan pemukiman awal di daerah Banjarmasin, karakteristik
arsitektur rumah tradisional Banjar, dan nilai-nilai pendidikan, estetika, dan
filosofis yang terkandung di dalamnya. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode studi literatur berupa jurnal ilmiah, buku akademik,
dan dokumen sejarah yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa rumah
tradisional Banjar tidak hanya berfungsi sebagai bangunan tempat tinggal, tetapi
juga sebagai representasi sistem nilai keagamaan, sosial, dan estetika yang
berperan penting dalam pewarisan identitas budaya dan pendidikan karakter
suku Banjar lintas generasi.

ABSTRACT

The Banjar tribe is an ethnic entity formed through a long historical, social, and
cultural process, involving interactions between Malay, Dayak, and Javanese
cultures, as well as strong Islamic influences since the 16th century. This article
aims to comprehensively analyze the origins of the Banjar tribe, the dynamics
of early settlement formation in the Banjarmasin area, the architectural
characteristics of traditional Banjar houses, and the educational, aesthetic, and
philosophical values contained therein. This research uses a qualitative
approach with a literature study method in the form of scientific journals,

academic books, and relevant historical documents. The results of the study indicate that traditional Banjar houses
function not only as residential buildings, but also as a representation of religious, social, and aesthetic value
systems that play an important role in the inheritance of cultural identity and character education of the Banjar

tribe across generations.

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION

Kajian tentang masyarakat Banjar dan rumah tradisional mereka sangat penting untuk diskusi

tentang budaya Indonesia, khususnya untuk melestarikan kearifan lokal dan memperkuat pendidikan
berbasis budaya. Masyarakat Banjar tidak muncul secara tiba-tiba atau dari satu kelompok tunggal,
melainkan melalui proses sejarah yang panjang. Proses ini menyaksikan pertemuan dan interaksi
berbagai kelompok budaya di Kalimantan Selatan, termasuk budaya Dayak dan Melayu, serta
pengaruh Islam, yang pada akhirnya membentuk identitas masyarakat Banjar seperti yang kita kenal
sekarang.

Rumah tradisional Banjar juga memiliki makna yang lebih dalam daripada sekadar tempat
tinggal. Rumah-rumah tersebut mencerminkan nilai-nilai masyarakat Banjar, seperti nilai-nilai
keagamaan, aturan sosial, dan rasa keindahan. Bentuk rumah, pembagian ruang, dan dekorasinya
mencerminkan bagaimana masyarakat Banjar memandang hubungan antara manusia dan Tuhan, satu
sama lain, dan dengan lingkungan sekitarnya.

Namun, hingga saat ini, hanya sedikit penelitian yang secara komprehensif mengkaji hubungan
antara asal-usul masyarakat Banjar, bentuk rumah tradisional mereka, dan nilai-nilai pendidikan serta


mailto:norlaila6775@gmail.com
mailto:asikinnor@uin-antasari.ac.id

A-llmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1, No. 4 Januari Tahun 2026, 1504-1508 1505

filosofi budaya yang mereka wujudkan. Sebagian besar studi hanya berfokus pada satu aspek, seperti
sejarah atau arsitektur. Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk melengkapi kekurangan tersebut
dengan membahas secara terintegrasi asal-usul masyarakat Banjar dan makna budaya yang
terkandung dalam rumah-rumah tradisional Banjar, sehingga nilai-nilai budaya mereka dapat lebih
dipahami dan diwariskan kepada generasi berikutnya.

2. METODE/METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, bertujuan untuk memahami makna dan nilai
yang melekat pada suatu fenomena. Metode yang digunakan adalah riset pustaka, karena penelitian ini
tidak melibatkan observasi lapangan langsung tetapi lebih meneliti berbagai sumber tertulis yang
relevan. Metode riset pustaka ini dipilih karena sesuai untuk meneliti hal-hal yang berkaitan dengan
budaya dan simbol, seperti makna ukiran rumah tradisional. Makna-makna ini dapat dipahami melalui
tinjauan buku, artikel ilmiah, dan penelitian sebelumnya tentang topik serupa.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION

Result
Asal-Usul dan Etnogenesi Suku Banjar

Sederhananya, etnogensis dapat dipahami sebagai proses pembentukan suatu komunitas atau
kelompok etnis dalam jangka waktu yang lama. Proses ini tidak terjadi secara tiba-tiba, melainkan
melalui interaksi, kerja sama, dan perpaduan budaya antar kelompok manusia. Dalam kasus masyarakat
Banjar, identitas etnis tidak berasal dari satu kelompok tunggal, melainkan terbentuk melalui perpaduan
beberapa kelompok yang telah lama tinggal di Kalimantan Selatan (Mentayani, 2009).

Awalnya, pedalaman Kalimantan Selatan dihuni oleh masyarakat Dayak, terutama Dayak
Maanyan dan Bukit. Mereka memiliki cara hidup sendiri, mulai dari bahasa dan adat istiadat hingga
cara berinteraksi dengan alam. Seiring waktu, kelompok Proto-Melayu dan Deutro-Melayu tiba dan
menetap di daerah pesisir dan sepanjang sungai-sungai besar. Kedatangan kelompok Melayu ini
membawa pengaruh baru, seperti penggunaan bahasa Melayu, sistem sosial yang lebih terbuka, dan
tradisi yang terkait erat dengan perdagangan dan pelayaran.

Pertemuan antara imigran Melayu dan masyarakat Dayak setempat terjadi tidak hanya melalui
hubungan ekonomi tetapi juga dalam kehidupan sosial sehari-hari, seperti pernikahan, kerja sama, dan
pertukaran budaya. Dari interaksi yang berkelanjutan ini, muncullah nilai-nilai baru, perpaduan dari
kedua budaya. Nilai-nilai ini bersifat adaptif, artinya mampu beradaptasi dengan lingkungan lokal, dan
sinkretis, artinya menggabungkan unsur-unsur budaya lama dan baru (Istigomah dkk, 2014)

Proses perpaduan budaya ini secara bertahap membentuk identitas masyarakat Banjar. Identitas
Banjar kemudian berkembang menjadi budaya yang khas, dengan bahasa, adat istiadat, dan gaya hidup
yang berbeda dari masyarakat Dayak dan Melayu asal mereka. Dengan demikian, masyarakat Banjar
dapat dipahami sebagai hasil dari proses panjang perpaduan dan adaptasi budaya yang terjadi secara
alami sepanjang sejarah Kalimantan Selatan.

Kerajaan Banjar dan Proses Islamisasi

Identitas masyarakat Banjar menjadi lebih jelas dan kuat ketika Kerajaan Banjar didirikan pada
abad ke-16. Peristiwa penting pada periode ini adalah pengangkatan Sultan Suriansyah sebagai raja
pertama yang memeluk Islam. Sejak saat itu, Islam mulai diterima secara luas oleh masyarakat Banjar
dan menjadi bagian penting dari kehidupan sehari-hari. Islam tidak hanya dipahami sebagai ajaran
agama tetapi juga berfungsi sebagai pedoman perilaku, interaksi sosial, dan tata kelola masyarakat.
Kedatangan Islam membawa perubahan signifikan pada berbagai aspek kehidupan masyarakat Banjar.
Di bidang hukum dan adat istiadat, nilai-nilai Islam mulai memengaruhi aturan adat, seperti prosedur
sosial, kepemimpinan, dan hubungan antar pribadi. Struktur sosial juga mengalami penyesuaian, dengan
para pemimpin dihormati tidak hanya karena kedudukan mereka tetapi juga karena peran mereka
sebagai panutan moral dan agama.

Pengaruh Islam juga terlihat dalam budaya dan seni, termasuk arsitektur rumah tradisional
Banjar. Tata letak rumah, pembagian ruang antara pria dan wanita, serta pengaturan ruang tamu dan
ruang keluarga mencerminkan nilai-nilai kesopanan, kesucian, dan etika sosial sesuai dengan ajaran
Islam. Dengan demikian, rumah-rumah tradisional Banjar tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal
tetapi juga sebagai sarana untuk menerapkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari.



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1, No. 4 Januari Tahun 2026, 1504-1508 1506

Lebih lanjut, Kota Banjarmasin berkembang sebagai pusat perdagangan dan kegiatan pemerintahan
yang sangat bergantung pada sungai. Sungai-sungai besar berfungsi sebagai jalur transportasi utama,
tempat perdagangan, dan ruang untuk interaksi sosial. Gaya hidup yang berorientasi pada sungai ini
menunjukkan hubungan erat antara lingkungan alam dan sistem sosial Banjar. Sungai bukan hanya
sumber kehidupan tetapi juga membentuk cara berpikir, bekerja, dan membangun permukiman,
termasuk bentuk rumah panggung yang disesuaikan dengan kondisi air (Mentayani, 2009). Dengan
demikian, perkembangan Kerajaan Banjar, kedatangan Islam, dan penggunaan sungai sebagai pusat
kehidupan secara kolektif membentuk identitas budaya khas masyarakat Banjar, yang bertahan hingga
saat ini.

Rumah Adat Banjar dan Struktur Sosial dan Budaya

Rumabh tradisional Banjar merupakan representasi simbolis dari struktur sosial dan sistem nilai
yang berkembang dalam masyarakat tradisional Banjar. Tipologi rumah tradisional, seperti Bubungan
Tinggi, Palimasan, Gajah Baliku, dan Balai Bini, tidak hanya menampilkan beragam bentuk arsitektur
tetapi juga mencerminkan diferensiasi status sosial, fungsi spasial, dan peran pemilik rumah dalam
tatanan sosial Banjar (Khotimah dkk., 2024). Dengan demikian, arsitektur rumah tradisional Banjar
dapat dipahami sebagai ekspresi budaya yang mewakili hierarki sosial dan pembagian peran dalam
masyarakat.

Rumah Bubungan Tinggi menempati posisi simbolis tertinggi dalam tipologi rumah tradisional
Banjar. Rumah-rumah ini umumnya dimiliki oleh kaum bangsawan, elit kerajaan, atau pemimpin
masyarakat dengan posisi strategis dalam struktur sosial. Skala bangunan yang relatif besar dan bentuk
atap yang tinggi dan curam tidak hanya berfungsi secara teknis tetapi juga membawa makna simbolis
yang mewakili legitimasi sosial dan spiritual pemiliknya. Bentuk atap yang menjulang tinggi ditafsirkan
sebagai simbol hubungan vertikal antara manusia dan Tuhan, mencerminkan orientasi keagamaan
masyarakat Banjar yang menempatkan nilai-nilai Islam sebagai landasan utama kehidupan sosial dan
budaya mereka (Mentayani, 2009).

Sementara itu, tipe rumah Palimasan dan Gajah Baliku mencerminkan fungsi sosial yang lebih
luas sebagai ruang interaksi keluarga dan masyarakat. Rumah-rumah ini umumnya digunakan untuk
kegiatan domestik dan sosial, seperti menerima tamu dan melakukan upacara tradisional, menunjukkan
peran rumah sebagai pusat kehidupan sosial Banjar. Balai Bini, di sisi lain, berfungsi sebagai ruang
pendukung yang berkaitan dengan kegiatan domestik dan pembagian peran gender dalam struktur
keluarga tradisional Banjar.

Dengan demikian, rumah tradisional Banjar tidak dapat dipahami hanya sebagai tempat tinggal
tradisional, tetapi lebih sebagai artefak budaya yang mewakili sistem sosial, nilai-nilai keagamaan, dan
struktur kehidupan masyarakat Banjar. Tipologi dan simbolisme arsitektur rumah tradisional Banjar
menunjukkan bahwa ruang hunian berfungsi sebagai media untuk menginternalisasi nilai-nilai budaya
dan spiritual yang diwariskan dari generasi ke generasi.

Adaptasi Lingkungan dan Kearifan Lokal

Arsitektur rumah panggung Banjar mencerminkan kemampuan adaptasi ekologis yang kuat
terhadap kondisi alam Kalimantan Selatan, yang didominasi oleh rawa dan jaringan sungai. Bentuk
rumah yang ditinggikan merupakan respons arsitektural terhadap ancaman banjir musiman, kelembaban
tinggi, dan kondisi tanah yang tidak stabil. Strategi ini memungkinkan rumah berfungsi secara optimal
meskipun berada di lingkungan yang menantang secara ekologis.

Pilihan bahan bangunan, khususnya penggunaan kayu zakar (Eusideroxylon zwageri) dan kayu
galam, menunjukkan pengetahuan lokal masyarakat Banjar tentang karakteristik alam dan sumber daya
yang tersedia. Kayu zakar dikenal karena ketahanannya yang tinggi terhadap air, serangan serangga, dan
pembusukan, sehingga sangat cocok digunakan sebagai struktur utama bangunan. Sementara itu, kayu
galam berfungsi sebagai penyangga atau pilar fondasi, mampu menahan kondisi tanah berlumpur dan
tergenang air (Hartatik, 2024).

Penggunaan bahan-bahan lokal ini mencerminkan prinsip keberlanjutan dalam arsitektur
vernakular Banjar, di mana masyarakat tidak hanya menyesuaikan bentuk bangunan dengan lingkungan
tetapi juga memanfaatkan sumber daya alam secara fungsional dan efisien. Dengan demikian, rumah
panggung Banjar dapat dipahami sebagai manifestasi kearifan lokal yang mengintegrasikan aspek
ekologis, teknologi, dan budaya dalam satu sistem arsitektur tradisional yang adaptif dan berkelanjutan.



A-llmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1, No. 4 Januari Tahun 2026, 1504-1508 1507

Nilai Pendidikan, Estetika, dan Filosofi Budaya

Nilai-nilai agama dan moral merupakan landasan utama sistem nilai budaya masyarakat Banjar.
Salah satu prinsip etika yang menonjol adalah konsep "berelaan," yang mewakili sikap tulus, syukur,
dan penerimaan karunia Allah sebagai bagian dari kehidupan. Nilai ini tidak hanya berfungsi sebagai
ajaran spiritual tetapi juga sebagai pedoman moral yang membentuk sikap masyarakat Banjar dalam
menghadapi berbagai realitas sosial. Internalisasi nilai "berelaan" terjadi melalui pendidikan keluarga,
teladan orang tua, dan praktik sosial sehari-hari yang berorientasi pada nilai-nilai Islam (Istiqgomah &
Setyobudihono, 2025).

Selain nilai-nilai agama, budaya Banjar juga didukung oleh nilai-nilai sosial yang kuat,
sebagaimana tercermin dalam filosofi Kayuh Baimbai. Filosofi ini mewujudkan semangat kerja sama
timbal balik, solidaritas sosial, dan kerja kolektif, yang berfungsi sebagai modal sosial dalam masyarakat
Banjar. Kayuh Baimbai tidak hanya memperkuat kohesi sosial tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme
budaya untuk menjaga keharmonisan dan keberlanjutan kehidupan masyarakat. Dalam konteks
kontemporer, nilai-nilai Kayuh Baimbai telah diadaptasi dan diintegrasikan ke dalam pendidikan
karakter berbasis kearifan lokal sebagai upaya untuk memperkuat nilai-nilai kebersamaan dan kesadaran
sosial siswa (Susanto dkk., 2025).

Nilai-nilai budaya Banjar juga diekspresikan melalui estetika dan simbolisme ornamen ukiran
rumah tradisional Banjar. Ornamen-ornamen tersebut, yang didominasi oleh motif bunga, sulur, dan
pola alam, mewakili pandangan kosmologis masyarakat Banjar tentang harmoni dalam hidup,
kesuburan, dan keseimbangan kosmik. Ukiran-ukiran ini tidak hanya berfungsi sebagai elemen dekoratif
tetapi juga sebagai sarana simbolis untuk menyampaikan nilai-nilai budaya dan filosofis kepada generasi
berikutnya. Dengan demikian, estetika ornamen rumah tradisional Banjar berfungsi sebagai sarana
penyampaian identitas budaya sekaligus memiliki nilai pendidikan antar generasi (Mentayani, 2009).

Discussion

Hasil penelitian menunjukkan bahwa masyarakat Banjar terbentuk melalui proses etnogenetik
yang kompleks yang dihasilkan dari interaksi historis antara kelompok Melayu (Proto dan Deutro),
komunitas Dayak lokal, dan penguatan pengaruh Islam sejak berdirinya Kerajaan Banjar pada abad ke-
16. Integrasi Islam tidak hanya membentuk sistem kepercayaan tetapi juga menjadi kerangka normatif
yang memengaruhi struktur sosial, adat istiadat, dan ekspresi budaya masyarakat Banjar. Identitas
Banjar kemudian berkembang sebagai identitas budaya-agama yang adaptif terhadap lingkungan
geografis dan dinamika sosial, khusushya dalam konteks masyarakat tepi sungai di Kalimantan Selatan.

Rumah-rumah tradisional Banjar mewakili integrasi nilai-nilai agama, sosial, ekologis, dan
estetika dalam masyarakat Banjar. Tipologi rumah seperti Bubungan Tinggi, Palimasan, dan Gajah
Baliku mencerminkan diferensiasi sosial dan fungsi spasial, sementara bentuk rumah panggung dan
penggunaan material lokal menunjukkan kearifan ekologis dalam menanggapi lingkungan rawa dan tepi
sungai. Selain berfungsi sebagai tempat tinggal, rumah tradisional Banjar juga berperan sebagai media
untuk menyampaikan nilai-nilai pendidikan dan filsafat budaya, seperti prinsip berelaan (hubungan),
Kayuh Baimbai (komunitas), dan makna simbolis ornamen ukiran yang mencerminkan harmoni
kehidupan dan keseimbangan kosmik. Oleh karena itu, pelestarian rumah tradisional Banjar memiliki
signifikansi strategis dalam memperkuat pendidikan berbasis kearifan lokal dan keberlanjutan identitas
budaya di tengah arus modernisasi..

4. KESIMPULAN/CONCLUSION

Masyarakat Banjar terbentuk melalui proses etnogenetik yang kompleks akibat interaksi
berkelanjutan antara budaya Melayu dan Dayak, serta pengaruh Islam yang semakin meningkat sejak
abad ke-16. Proses ini melahirkan identitas budaya Banjar yang khas, yang tercermin dalam sistem nilai,
struktur sosial, dan ekspresi budaya material dan non-material mereka. Salah satu manifestasi penting
dari identitas ini adalah rumah tradisional Banjar, yang tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal
tetapi juga sebagai representasi simbolis dari nilai-nilai keagamaan, sosial, pendidikan, dan estetika yang
melekat dalam masyarakat Banjar.

Rumah tradisional Banjar mencerminkan nilai-nilai keagamaan melalui orientasi spiritual dan
pembagian ruang yang selaras dengan etika Islam; nilai-nilai sosial melalui struktur ruang yang



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1, No. 4 Januari Tahun 2026, 1504-1508 1508

mencerminkan hubungan sosial dan status komunitas; dan nilai-nilai pendidikan melalui perannya
sebagai media untuk menyampaikan norma, etika, dan kearifan lokal dari generasi ke generasi. Lebih
lanjut, aspek estetika yang terlihat pada bentuk arsitektur dan ornamen ukiran mengandung makna
filosofis yang memperkuat identitas budaya masyarakat Banjar.

Dengan demikian, pelestarian rumah tradisional Banjar memiliki signifikansi strategis dalam
konteks penguatan pendidikan berbasis kearifan lokal dan keberlanjutan budaya. Upaya pelestarian
tidak hanya diartikan sebagai konservasi fisik bangunan tradisional, tetapi juga sebagai strategi budaya
untuk menjaga keberlanjutan nilai-nilai budaya dan memperkuat identitas masyarakat Banjar di tengah
dinamika modernisasi dan globalisasi.

5. REFERENCES

Dahliani. (2014). Eksistensi rumah tradisional Banjar sebagai identitas kawasan bersejarah. MODUL,
14(1), 1-10. https://doi.org/10.14710/mdl.14.1.2014.1-10

Hartatik. (2024). Eksistensi rumah-rumah adat Banjar dalam pembangunan berkelanjutan. Naditira
Widya. https://ejournal.brin.go.id/nw/article/view/5717

Istiqgomah, E., & Setyobudihono, S. (2014). Nilai budaya masyarakat Banjar Kalimantan Selatan: Studi
indigenous. Jurnal Psikologi Teori dan Terapan, 5(1), 1-6. https://doi.org/10.26740/jptt.v5n1.p1-
6

Khotimah, R., Effendi, R., & Yahya, D. (2024). Rumah adat Banjar Gajah Baliku di Desa Teluk Selong
Ulu Kabupaten Banjar 2009-2021. Kalpataru: Jurnal Sejarah dan Pembelajaran Sejarah, 10(2).
https://doi.org/10.31851/kalp.v10i2.18076

Mentayani, 1. (2009). Jejak hubungan arsitektur tradisional suku Banjar dan suku Bakumpai. Dimensi:
Journal of Architecture and Built Environment, 36(1), 54-64.
https://doi.org/10.9744/dimensi.36.1.54-64

Mentayani, 1. (2025). Analisis asal mula arsitektur Banjar: Studi kasus rumah Bubungan Tinggi. Jurnal
Teknik Sipil dan Perencanaan, 10(1). https://doi.org/10.15294/jtsp.v10i1.6940

Susanto, D., Rico, R., & Rosaria, D. (2025). Local wisdom of Kayuh Baimbai on the philosophy of
Banjar people. ICCCM Journal of Social Sciences and Humanities, 4(Special Issue).
https://doi.org/10.53797/icccmjssh.v4isp.15.2025



https://doi.org/10.14710/mdl.14.1.2014.1-10
https://ejournal.brin.go.id/nw/article/view/5717
https://doi.org/10.26740/jptt.v5n1.p1-6
https://doi.org/10.26740/jptt.v5n1.p1-6
https://doi.org/10.31851/kalp.v10i2.18076
https://doi.org/10.9744/dimensi.36.1.54-64
https://doi.org/10.15294/jtsp.v10i1.6940
https://doi.org/10.53797/icccmjssh.v4isp.15.2025

