AL-ILMIYA: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM

, JprlL

Budaya Baayun Maulid Banjar (Pendekatan Etnopedagogis Islam)

Nisa Muflihaht®, Asikin Nor?

! pendidikan Agama Islam, UIN Antasari Banjarmasin, Indonesia
2 pendidikan Agama Islam, UIN Antasari Banjarmasin, Indonesia
*nisamuflihah629@gmail.com !, *asikinnor@uin-antasari.ac.id

ARTICLE INFO ABSTRAK

_ _ Penelitian ini mengkaji tradisi Baayun Maulid Banjar sebagai praktik
Article history: etnopedagogi Islam yang mengintegrasikan kearifan lokal dan nilai-nilai
Received 2 Desember 2025 pendidikan Islam. Baayun Maulid, tradisi mengayun anak sambil melantunkan

Revised 15 Desember 2025
Accepted 28 Desember 2025
Available online 3 Januari 2026

syair Maulid, mengandung pesan religius, sosial, dan filosofis yang diwariskan
secara turun-temurun. Dengan menggunakan metode penelitian pustaka
kualitatif deskriptif, penelitian menelaah literatur terkait konsep, simbol, dan
nilai pendidikan dalam tradisi ini. Hasil kajian menunjukkan bahwa Baayun
Maulid memfasilitasi internalisasi nilai akidah, ibadah, akhlak, sosial
kemasyarakatan, serta menanamkan kedermawanan, keikhlasan, toleransi, dan
optimisme. Tradisi ini menegaskan pentingnya pendidikan berbasis budaya
K . lokal sebagai sarana pembentukan karakter dan identitas keislaman masyarakat
eywords: . . - -
Baayun Maulid. Islamic  Banjar, serta men_Ja_dl model etnop_edagogl Islam yang relevan dalam pelestarian
Ethnopedagogy, Local Wisdom budaya dan pendidikan karakter di era modern.

Kata Kunci:
Baayun Maulid Etnopedagogi
Islam, Kearifan Lokal

ABSTRACT
phis s an open access article under the CCBY:S4— This study examines the Baayun Maulid tradition of the Banjar community as a

form of Islamic ethnopedagogy that integrates local wisdom with Islamic
educational values. Baayun Maulid, a tradition of gently swinging children
while reciting Maulid poems, carries religious, social, and philosophical messages transmitted across
generations. Using a qualitative-descriptive library research method, the study analyzes literature concerning the
concepts, symbols, and educational values embedded in this tradition. The findings indicate that Baayun Maulid
facilitates the internalization of faith, worship, morality, social values, generosity, sincerity, tolerance, and
optimism. This tradition highlights the importance of culturally-based education as a means to develop character
and Islamic identity among the Banjar community, serving as a relevant model of Islamic ethnopedagogy for
cultural preservation and character education in the modern era.

Copyright © 2025 by Author. Published by Al-Afif

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION

Indonesia merupakan negara yang kaya akan tradisi dan kearifan lokal yang tumbuh dan
berkembang seiring dengan proses masuk dan berkembangnya Islam. Salah satu bentuk akulturasi antara
nilai-nilai Islam dan budaya lokal dapat ditemukan dalam tradisi Baayun Maulid yang hidup di tengah
masyarakat Banjar, Kalimantan Selatan. Tradisi ini dilaksanakan dalam rangka peringatan Maulid Nabi
Muhammad saw., dengan mengayun anak-anak sambil melantunkan syair-syair pujian kepada Nabi.
Baayun Maulid tidak hanya dimaknai sebagai kegiatan seremonial keagamaan, tetapi juga sarat dengan
nilai simbolik, religius, dan sosial yang diwariskan secara turun-temurun.

Dalam perspektif pendidikan Islam, tradisi Baayun Maulid mengandung pesan-pesan edukatif
yang berperan dalam pembentukan karakter dan spiritualitas anak sejak usia dini. Nilai-nilai seperti
kecintaan kepada Rasulullah saw., penguatan akidah, pembiasaan ibadah, akhlak mulia, serta solidaritas
sosial tercermin dalam rangkaian pelaksanaan tradisi ini. Namun, di tengah arus modernisasi dan
perubahan sosial yang semakin cepat, tradisi-tradisi lokal berbasis nilai keislaman menghadapi
tantangan berupa pergeseran makna dan berkurangnya pemahaman generasi muda terhadap substansi
nilai yang terkandung di dalamnya.

Kajian tentang Baayun Maulid selama ini lebih banyak difokuskan pada aspek antropologis dan
kebudayaan, sementara kajian yang menempatkannya sebagai media pendidikan berbasis kearifan lokal

*Corresponding author
E-mail addresses: *nisamuflihah629@gmail.com (Nisa Muflihah)



mailto:*nisamuflihah629@gmail.com
mailto:*nisamuflihah629@gmail.com
mailto:*asikinnor@uin-antasari.ac.id

Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1100-1107 1101

masih relatif terbatas. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan yang mampu menjembatani antara budaya
lokal dan pendidikan, salah satunya melalui perspektif etnopedagogi Islam. Etnopedagogi memandang
budaya sebagai sumber nilai dan pengetahuan yang dapat dimanfaatkan dalam proses pendidikan,
sehingga pendidikan tidak tercerabut dari konteks sosial dan kultural masyarakatnya.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan menganalisis
budaya Baayun Maulid Banjar sebagai bentuk praktik etnopedagogi Islam. Penelitian ini memfokuskan
pada penelusuran nilai-nilai pendidikan Islam yang terkandung dalam tradisi Baayun Maulid serta
relevansinya dalam pembentukan karakter dan identitas keislaman masyarakat Banjar. Dengan
menggunakan penelitian pustaka, kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoritis dalam
pengembangan pendidikan Islam berbasis kearifan lokal, sekaligus memperkaya khazanah kajian
budaya Islam Nusantara.

2. METODE/METHOD

Penelitian ini merupakan penelitian pustaka (library research) dengan pendekatan kualitatif-
deskriptif. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan menganalisis budaya Baayun Maulid Banjar
sebagai bentuk kearifan lokal yang mengandung nilai-nilai pendidikan Islam, dengan menggunakan
perspektif etnopedagogi Islam. Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada penafsiran
makna, nilai, dan pesan edukatif yang terkandung dalam tradisi Baayun Maulid sebagaimana
direpresentasikan dalam berbagai sumber tertulis.

Sumber data penelitian meliputi buku, artikel jurnal ilmiah, dan karya akademik yang secara
khusus membahas tradisi Baayun Maulid, budaya Banjar. Pengumpulan data dilakukan melalui telaah
pustaka dengan cara mengidentifikasi, mengklasifikasi, serta menelaah secara kritis literatur yang
berkaitan dengan budaya Baayun Maulid dan etnopedagogi Islam. Data yang telah terkumpul kemudian
dianalisis menggunakan analisis isi (content analysis), dengan menelusuri simbol-simbol budaya, nilai
religius, serta pesan-pesan pendidikan Islam yang terkandung dalam tradisi Baayun Maulid. Hasil
analisis selanjutnya dikategorikan ke dalam nilai-nilai etnopedagogi Islam, seperti nilai akidah, ibadah,
akhlak, dan sosial kemasyarakatan.

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menekankan pada konsistensi dan komparasi
sumber, yaitu dengan membandingkan pandangan antar-literatur serta memperkuat temuan melalui
rujukan akademik yang relevan dan terpercaya. Meskipun penelitian ini memiliki keterbatasan karena
tidak melibatkan pengamatan lapangan secara langsung, kajian pustaka ini diharapkan mampu
memberikan kontribusi teoritis dalam memahami budaya Baayun Maulid Banjar sebagai media
pendidikan Islam berbasis kearifan lokal dalam perspektif ethopedagogi Islam.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION

Result
Konsep Budaya Baayun Maulid Banjar

Istilah baayun dalam tradisi Baayun Maulid berasal dari bahasa Banjar yang merujuk pada
aktivitas mengayun atau menggoyangkan anak dengan menggunakan ayunan. Secara etimologis, kata
baayun terbentuk dari kata dasar ayun yang mengalami proses morfologis berupa penambahan awalan
ba-, yaitu awalan pembentuk verba aktif dalam bahasa Banjar yang fungsinya sepadan dengan awalan
ber- dalam bahasa Indonesia. Dengan demikian, kata baayun bermakna melakukan atau sedang
melakukan kegiatan mengayun.

Pemilihan vokal a dalam kata baayun bukan beayun berkaitan erat dengan sistem fonologi dan
kebiasaan tutur masyarakat Banjar, khususnya Banjar Pahuluan. Dalam penuturan lokal, vokal a
dianggap lebih mudah dan alami diucapkan dibandingkan vokal e, sehingga lebih dominan digunakan
dalam pembentukan kata kerja. Kebiasaan fonologis ini kemudian mengkristal menjadi ciri dialektal
bahasa Banjar yang membedakannya dari bahasa Indonesia baku. Oleh karena itu, bentuk beayun tidak
digunakan karena dianggap tidak sesuai dengan kaidah morfologis, ritme fonetik, dan kebiasaan
pelafalan masyarakat Banjar, sekaligus menegaskan identitas bahasa dan budaya lokal yang melekat
dalam tradisi Baayun Maulid.

Tradisi Baayun Anak atau Baayun Maulid mulai populer dalam masyarakat Banjar.
Dilaksanakan secara seremonial (paling tidak oleh masyarakat di Banua Halat) dan menyebar secara
luas ke berbagai daerah di Kalimantan Selatan sejak tahun 1990-an. Sebagaimana penuturan H.

Nisa Muflihah / Budaya Baayun Maulid Banjar (Pendekatan Etnopedagogis Islam)



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1100-1107 1102

Darmawi Abbas (salah seorang penduduk sepuh dan penyumbang tiang utama-soko guru masjid
keramat Banua Halat), tradisi Baayun Maulid sudah dikenal olenh masyarakat Banua Halat sejak lama
seiring dengan masuk dan tersebarnya Islam ke wilayah ini dan sekitarnya. Pada tahun 1900-an, tradisi
ini telah diselenggarakan oleh masyarakat setiap kali datang bulan Rabiul Awal (Jamalie, 2014).

Arti Baayun Maulid Istilah "Baayun Mulud" terdiri dari dua kata: Baayun dan Mulud Baayun
mirip dengan kata dalam bahasa Indonesia “ayunan” yang artinya bergelantungan di ayunan atau
bergerak maju mundur di ayunan biasa (gendongan untuk menidurkan anak biasanya terbuat dari rotan
atau tali), potongan kain panjang, dan lain-lain. Mulud identik dengan kata Indonesia “Maulid” yang
berarti kelahiran (khususnya hari lahir Nabi Muhammad Salahu Alaihi Wassallam). Oleh karena itu,
Baayun Maulid merupakan peristiwa yang mengejutkan semua orang, baik bayi maupun orang dewasa.
Penggunaan ayunan (biasanya digunakan untuk menidurkan bayi) diiringi dengan pembacaan puisi
maulid dan shalawat kepada Nabi Muhammad SAW. Menurut Saifullah dan Susi, masyarakat Banjar
terdiri dari masyarakat yang berbeda suku.

Suatu kelompok sosial heterogen yang terdiri atas manusia dan ras. Ras-ras ini hidup bersama
selama ratusan tahun dan kemudian membentuk identitas etnis Banjar atau suku Banjar Artinya
kelompok sosial yang heterogen muncul melalui proses yang tidak sepenuhnya alami (pada awalnya)
dan dipengaruhi oleh faktor-faktor lain yang sangat kompleks. Islam telah menjadi ciri masyarakat
Banjar selama berabad-abad. Dari sudut pandang di atas terlihat jelas bahwa masyarakat etnis Banjar
terbentuk melalui proses percampuran dan hidup berdampingan dengan berbagai ras dan suku dalam
jangka waktu yang lama. Dan masyarakat Banjar sangat lekat dengan agama Islam dan tradisi yaitu
Baayun Maulid yang masih dijalankan hingga saat ini.

Menurut Emawati, ketika Kerajaan Banjar berdiri pada tahun 1526, masih mempertahankan
beberapa tradisi yang ada sebelum masuknya Islam menurut ajaran Islam, antara lain tradisi Baayun
Anak dan Baayun Maulid, namun tradisi dan ritual masih diperbolehkan Baayun Anak dapat dibawakan
secara individu maupun kolektif (Baayun Mulud). Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa
tradisi Baayun Maulid sudah ada sebelum masuknya Islam dan masih diamalkan sepanjang sejalan
dengan ajaran Islam. Oleh karena itu, masyarakat Banjar melakukan Baayun Maulid untuk
memperingati hari kelahiran Nabi Muhammad SAW.

Upacara Bayun Maulid dilaksanakan di masjid atau mushola dalam rangka memperingati
Maulid Nabi. Acara yang berdasarkan tradisi Baayun Maulid ini diadakan secara besar-besaran. Harus
berasal dari suku Banjar yang berdarah bangsawan dan masyarakat Baayun maulid yang merupakan
golongan imbuhan adat. Tanpa Baayun Maulid, anak-anak akan sangat terdampak dan sering jatuh sakit.
Menurut masyarakat Banjar, mereka dihantui oleh hantu. Namun, beberapa peserta lainnya hadir dalam
acara Bayun Maulid untuk mengungkapkan rasa syukurnya kepada Allah SWT atas nikmat yang
melimpah (Rahardian dkk., 2024).

Asal mula tradisi Baayun Maulid dapat ditelusuri dari tiga hal penting yaitu sebagai berikut:
Pertama, Upacara Aruh Ganal, sebuah acara besar yang dilaksanakan oleh orang Dayak Kaharingan
sebelum masuknya Islam ke Banua Halat. Seiring dengan masuk dan berkembangnya Islam, upacara
Aruh Ganal tetap dilaksanakan dengan substansi yang berbeda, Kini diisi dengan pembacaan syair-syair
maulid Nabi (Sa’diyah, 2022).

Kedua, penghormatan terhadap Datu Ujung, seorang tokoh Islam dan nenek moyang orang
Dayak yang pertama kali memeluk agama Islam. Tradisi Baayun Maulid menjadi populer sebagai
bentuk penghormatan terhadap Datu Ujung, yang dianggap sebagai penunggu masjid dan pelopor
pendirian Masjid Al-Mukarramah.Pelaksanaannya disandingkan dengan peringatan maulid Nabi
Muhammad SAW pada tanggal 12 Rabiul Awal. Tradisi Baayun Maulid dianggap sebagai penanda
penting konversi atau masuknya Islam di Banua Halat. Hal ini terkait dengan sejarah hidup Datu Ujung,
yang memisahkan diri dari kakaknya yang tetap mempertahankan kepercayaan animisme. Meskipun
berbeda keyakinan, mereka sepakat untuk menjaga tali persaudaraan.

Ketiga, kepercayaan warisan nenek moyang, yang awalnya berasal dari keyakinan animisme
masyarakat Banua Halat. Proses akulturasi ini memberikan pemahaman baru dan makna penting bagi
masyarakat Banua Halat, di mana tradisi Baayun Anak yang semula berbau animisme diislamisasikan
menjadi Baayun Maulid, mengajarkan anak-anak tentang keagamaan dan penghormatan terhadap Nabi
Muhammad SAW sejak dini (Sugian & Mustofa, 2023).

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1100-1107 1103

Filosofi Budaya Baayun Maulid

Ditinjau dari segi filosofi atau nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi ini, maka didapat
beberapa hal yang menjadi nilai atau muatan-muatan dakwah yang terkandung dalam upacara tersebut
(realitas ini merupakan hasil dari integrasi atau akulturasi nilai-nilai kearifan lokal dengan Islam) antara
lain adalah: Pertama, ajakan untuk meneladani perilaku, akhlak, dan perjuangan Nabi Muhammad
SAW, kemasyarakatan, maupun dalam kehidupan berkeluarga. Kedua, ajakan untuk menjadikan masjid
sebagai pusat kehidupan dan peribadatan, karena dari masjid bermuara dan hendak di masjid pula
berakhir. Ketiga, ajakan untuk menjaga silaturrahmi. Karena dari perayaan Baayun Maulid akan terjadi
hubungan, interaksi dan komunikasi antara sesama umat Islam, baik mereka yang berasal dari Desa
Banua Halat maupun berasal dari luar. Keempat, ajakan untuk menjaga persatuan, musyawarah, dan
gotong-royong. Persatuan antar sesama umat Islam, terlebih dalam memperingati dan memuliakan Nabi
Muhammad SAW melalui peringatan hari kelahirannya (Jamalie, 2014).

Hampir seluruh peralatan ritual yang disediakan atau digunakan untuk acara Baayun Mulud,
dipercayai mengandung beragam makna filosofis. Makna simbolik dari benda-benda yang disediakan
tersebut ada yang bersifat umum dan ada pula yang bersifat khusus sesuai dengan harapan yang dicita-
citakan peserta yang menyediakannya. Di antara makna filosofis yang bersifat umum dari benda-benda
yang digunakan adalah:Ayunan (buaian) yang terdiri dari kain sarung panjang wanita atau berupa
selendang melambangkan peralatan kedaerahan atau budaya lokal yang dipertahankan kelestariannya.
Hal ini juga melambangkan kesucian. Seorang wanita harus menjaga kesuciannya termasuk untuk selalu
menutup aurat; Kain kuning sebagai simbol keramat, dengan kain kuning tersebut diharapkan agar anak
yang diayun ini nantinya memperoleh kemuliaan (keramat); Beras kuning melambangkan agar wajah
menjadi bagus, indah dan bercahaya; Nasi ketan, melambangkan kecintaan kepada nabi selalu melekat;
Telor menggambarkan kebulatan persaudaraan yang kokoh; Tapung tawar untuk menapungtawari
peserta.

Piduduk (sesajian yang terdiri dari: beras, kelapa, gula merah, garam, dll): Beras merupakan
kebutuhan pokok, sebagai simbol kesejahteraan, yakni berkecukupan dalam soal makanan pokok;
Kelapa merupakan buah yang serbaguna, sebagai simbol kemanfaatan; Gula merah sebagai
melambangkan tutur bahasa manis atau menarik; Garam sebagai simbol pengaruh/kewibawaan dengan
harapan semoga sang anak menjadi orang yang berpengaruh/berwibawa sehingga kata-katanya
diperhatikan orang; Benang menggambarkan tentang urat nadi, diharapkan nantinya selama hidup akan
mempunyai ikatan yang kuat dengan keluarga; Jarum melambangkan tulang dalam tubuh. Ini
mempunyai harapan yang ikut baayun mulud menjadi orang yang bermanfaat besar bagi orang lain;
Uang logam melambangkan bahwa dalam kehidupan ini memerlukan biaya. Karena uang itu memegang
peran penting dalam kehidupan ini. Uang logam ini berisi harapan agar mudah rezeki, lancar usaha dan
tidak kekurangan;

Anyaman-anyaman berupa: Ular-ular melambangkan kehidupan yang penuh dengan liku-liku;
Sapit hundang melambangkan adanya kesukaran/kesulitan yang dapat diterima dengan suatu kekuatan;
Rantai gagalangan, merupakan gambaran betapa kuatnya persaudaraan, rantai ini berjumlah 25 buah,
sebagai kiasan banyaknya jumlah nabi dan rasul itu 25 orang (Arni dkk., 2018).

Identitas Budaya Baayun Maulid

Maulid Baayun Anak adalah sebuah tradisi masyarakat Banjar di Kalimantan Selatan, yang
melibatkan mengayun bayi atau anak sambil melantunkan syair-syair Maulid Nabi Muhammad SAW
sebagai bentuk rasa syukur atas kelahiran Nabi. Tradisi ini bertujuan mendoakan anak agar tumbuh
saleh, berbakti, dan berakhlak mulia, serta menjadi simbol pelestarian budaya dan nilai-nilai keagamaan.
Prosesi pelaksanaan dari kegiatan Baayun Maulid dapat dilihat dari: a. waktu dan tempat kegiatan; b.
alat dan perlengkapan kegiatan; dan c. makna simbolik perlengkapan. Waktu dan tempat kegiatan.
Sebagai upacara yang dilaksanakan untuk mengungkapkan rasa syukur atas kelahiran Nabi Muhammad
SAW, maka waktu pelaksanaan untuk upacara Baayun Maulid di Desa Banua Halat ini hanya
dilaksanakan satu kali dalam setahun, yakni pada bulan maulid, bertepatan dengan tanggal kelahiran
Nabi Muhammad SAW, yakni 12 Rabiul Awal. Apabila pada tanggal 12 Rabiul Awal tersebut jatuh
pada hari Jumat, maka waktu pelaksanaannya bisa dimajukan pada hari Kamis atau diundur pada hari
Sabtu, supaya tidak mengganggu pelaksanaan shalat Jumat.Islam serta tidak melupakan ibadah shalat
dan persatuan umat yang telahdilaksanakan di masjid. Selain itu, masjid juga dianggap sebagai tempat

Nisa Muflihah / Budaya Baayun Maulid Banjar (Pendekatan Etnopedagogis Islam)



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1100-1107 1104

suci yang harus selalu dijaga kebersihannya, sehingga bermula dari sini diharapkananak-anak yang
mengikuti upacara Baayun Maulid memiliki dan selalu menjaga hatinya agar selalu suci dan bersih pula.

Alat dan perlengkapan kegiatan. Perlengkapan yang harus disediakan antara lain ayunan, hiasan
atau kembang ayunan, wadai atau kue tradisional khas Banjar, piduduk, tangga manisan (tebu), dan lain-
lain. Ayunan misalnya, biasanya terdiri dari tiga lembar kain panjang wanita (tapih bahalai); dua lembar
terbuat dari kain sasirangan atau batik dan satu lembar kain kuning. Tapih bahalai tersebut kemudian
diikat sisi kanan dan sisi kirinya dengan tali yang digantungkan pada sebatang pipa besi atau batang
bambu) yang telah dibentangkan dalam beberapa baris (yang disesuaikan dengan jumlah peserta) di
halaman masjid. Kemudian, ayunan tersebut juga dihiasi dengan anyaman terbuat dari janur (daun
kelapa muda yang berwarna kuning) dinamakan janur kumbuh yang berbentuk macam-macam, seperti
payung singgasana, patah kangkung, rantaian kembang sarai, pagar tigarun, tangga putri (maksudnya
tangga Putri Junjung Buih), tangga pangeran (maksudnya tangga Pangeran Samudera atau Sultan
Suriansyah), sapit udang, dan ular-ularan. Bagian tengahnya diikat dan dihiasi dengan kain selendang
atau kerudung Panjang yang berfungsi sebagai penutup.

Kue atau wadai tradisional masyarakat Banjar sebagai pengiring kegiatan terdiri dari 41 jenis.
Adapun piduduk atau biasa pula disebut dengan sasarahan adalah sejumlah barang yang menjadi
perlambang (simbol) dan tanda kasih dari peserta Baayun Maulid ini. Piduduk untuk peserta Baayun
Maulid dimaksud antaranya beras, benang, jarum, gula merah, kelapa, beras kuning, uang logam, nasi
ketan (lakatan), telur bebek (itik), minyak kental atau biasa oleh orang Banjar disebut dengan minyak
baboreh, dan lain lain. Semua bahan piduduk ini diletakkan dalam baskom plastik kecil atau bakul.

Pada umumnya peserta Baayun Maulid ini terbagi dalam dua kelompok, yakni kelompok anak-
anak (bayi) dan kelompok orang dewasa baik laki-laki maupun perempuan. Adapun yang dimaksud
dengan pimpinan upacara adalah orang-orang yang memimpin pelaksanaan upacara Baayun Maulid,
mereka adalah kelompok pembaca syair-syair maulid yang diketuai oleh salah satu diantara mereka dan
kelompok itu sudah ditunjuk oleh ketua panitia (Jamalie, 2014).

Nilai-Nilai Pendidikan Budaya Baayun Maulid

Ada banyak nilai-nilai pendidikan yang terkandung dalam budaya Baayun Maulid, beberapa
nilai-nilai pendidikan sosial yang terkandung dalam pelaksanaan Baayun Maulid yang lahir dari proses
interaksi sosial masyarakat yaitu: Nilai tolong-menolong, yang terdapat dalam pelaksanaan budaya
Baayun Maulid sangat terlihat mulai dari persiapan jauh sebelum acara hingga pada saat dilangsungkan
acara puncak Baayun Maulid. Tolong-menolong dalam budaya Baayun Maulid bisa dalam wujud
gotong-royong serta bahu-membahu dalam menyiapkan dan menyukseskan pelaksanaan Baayun
Maulid. Anak-anak muda yang jarang terlibat dalam masyarakat mendapat pengalaman serta
kesempatan untuk dapat berinteraksi langsung dengan masyarakat di sekitarnya sehingga setelah
pelaksanaan Baayun Maulid anak-anak kaum muda-mudi merasa kehadiran mereka dapat dihargai dan
diterima oleh lingkungan sekitar mereka. Selain itu, dengan melibatkan anak-anak sebagai generasi
muda ini akan sangat berdampak positif karena generasi muda akan merasa memiliki tanggung jawab
serta kecintaan terhadap budaya lokal yang mereka miliki.

Nilai Kedermawanan, kedermawanan merupakan salah satu dari ranah pendidikan karakter.
Sikap dermawan adalah wujud kerendahan hati seorang individu terhadap individu lainnya.
Kedermawanan sangat penting untuk membentuk suatu karakter yang sempurna. Sikap dermawanan
masyarakat Banua Halat tidak dapat diragukan lagi jika dilihat dari pelaksanaan budaya Baayun Maulid.
Dalam praktiknya, hampir setiap masyarakat yang tinggal di Banua Halat selalu mengadakan selamatan
(pembacaan doa kepada Tuhan agar diberikan keselamatan) di setiap rumah sebelum berangkat ke
Masjid Keramat Al-Mukarramah untuk menghadiri acara Baayun Maulid. Mereka saling mengundang
satu sama lain dengan tetangga serta sanak keluarga yang jauh, bahkan masyarakat setempat juga sangat
terbuka dan mempersilakan para jamaah atau peserta yang mengikuti Baayun Maulid untuk singgah ke
rumah-rumah penduduk Banua Halat untuk beristirahat serta makan bersama. Kebanyakan masyarakat
Banua Halat sangat antusias untuk dapat berbagi kepada sesama terutama pada acara besar seperti
Baayun Maulid. Menjelang hari pelaksanaan Baayun Maulid mereka bahkan rela merogoh sisa tabungan
yang mereka miliki untuk membantu dan menyenangkan jamaah yang hadir. Masyarakat setempat
masing-masing sibuk menghias rumah dan menyiapkan makan untuk masyarakat yang turut hadir
mengikuti baayun.

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1100-1107 1105

Nilai keikhlasan, ikhlas termasuk bagian dalam ranah pendidikan spiritual. Ikhlas merupakan

suatu keadaan rela atau rida menerima sesuatu dengan hati senang dan tanpa adanya paksaan.
Menanamkan nilai ikhlas termasuk hal penting terutama dalam hal interaksi sosial. Dengan
membiasakan ikhlas, tidak akan ada sesuatu yang terasa berat karena hati mengerjakan dengan penuh
kelapangan. Ikhlas membawa kepada ketengan hati, tidak ada rasa khawatir ataupun kekecewaan. Ikhas
membawa pada aspek batin dan termasuk kebaikan yang diajarkan oleh semua agama.
Pada pelaksanaan Baayun Maulid masyarakat menyambut dan mempersiapkan semuanya dengan hati
yang senang. Ini dibuktikan dengan antusiasme masyarakat khususnya para tutus Banua Halat yang suka
rela saling membantu dan mempersiapkan kegiatan Baayun Maulid. Selain itu, dalam rangka
meramaikan kegiatan, masing-masing masyarakat sangat antusias mengajukan diri sebagai panitia serta
relawan yang bertugas dalam kelancaran jalannya acara.

Nilai Optimisme, nilai optimis adalah nilai yang mengajarkan setiap individu agar selalu yakin
dan percaya terhadap diri serta berpikiran positif terhadap segala sesuatu, nilai optimis berupa harapan
yang positif dapat berpengaruh besar terhadap perilaku manusia. Pada pelaksanaan Baayun Maulid
seringkali masyarakat yang ikut baayun khususnya untuk kategori peserta dewasa yang memiliki hajat
agar sembuh dari sakitnya menanamkan keyakinan dalam diri mereka bahwa mereka pasti dapat sembuh
dan sehat kembali seperti sedia kala. Ini sering kali terbukti berdasarkan pengalaman dan penuturan
masyarakat yang pernah mengikuti Baayun Maulid. Sebagaimana dalam ilmu psikologi dijelaskan
bahwa kekuatan pikiran berpengaruh kuat terhadap mental dan fisik seseorang. Oleh karena itu, nilai
optimisme ini harus selalu dibangun dan dikuatkan dengan dukungan lingkungan serta aspek keagamaan
atau spiritual.

Nilai Toleransi, nilai toleransi ini bisa dilihat dari sejarah tutus Banua Halat sedari dulu, yakni
mulai dari nenek moyang mereka yakni Datu Intingan (Datu Ujung) dengan saudara kandungnya yakni
Datu Dayuhan, yang mana Datu Ujung memutuskan untuk berpindah keyakinan (memeluk Islam)
sedang Datu Dayuhan tetap pada kepercayaan lamanya. Akan tetapi, mereka tetap menjalih hubungan
yang baik bahkan hingga anak cucu keturunan beliau sekarang. Dalam folklor yang ada juga diceritakan
bahwa Datu Dayuhan dengan orang-orang yang memeluk Kaharingan pernah ingin menyumbangkan
satu tiang untuk pembangunan Masjid Keramat Al-Mukarramah yang didirikan oleh Datu Ujung namun
tidak sempat. Tiang tersebut sampai sekarang masih ada di daerah Batung Kabupaten Tapin Kalimantan
Selatan dan dikeramatkan oleh masyarakat sebagai peninggalan yang sarat akan nilai historis.

Simbol-simbol tradisi lama dari kepercayaan terdahulu yang masih dipertahankan dalam budaya
Baayun Maulid seperti dihadirkannya berbagai anyaman janur, piduduk, serta simbol lain yang
berkaitan dengan kepercayaan sebelumnya juga menggambarkan bahwa toleransi antar Masyarakat
yang sudah berbeda keyakinan ini sangat besar dan patut untuk dapat diapresiasi. Masyarakat tidak
saling memaksakan kepercayaan yang telah mereka yakini, namun mereka tetap hidup damai dan
menjalin hubungan yang baik sebagai saudara meski sudah memiliki keyakinan yang berbeda (Jannah,
2021).

Discussion

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi Baayun Maulid Banjar bukan sekadar praktik
budaya seremonial, melainkan merupakan bentuk nyata akulturasi antara kearifan lokal dan ajaran Islam
yang berfungsi sebagai media pendidikan berbasis budaya. Dari sisi konsep dan sejarah, Baayun Maulid
memperlihatkan bagaimana masyarakat Banjar mampu mempertahankan tradisi lama dengan
melakukan proses islamisasi nilai dan makna. Tradisi baayun yang awalnya berkaitan dengan
kepercayaan pra-Islam kemudian dimaknai ulang sebagai ekspresi cinta kepada Nabi Muhammad SAW
melalui pembacaan syair maulid dan shalawat. Proses ini sejalan dengan pandangan etnopedagogi yang
menempatkan budaya lokal sebagai sumber belajar yang hidup dan kontekstual, tanpa harus
bertentangan dengan nilai agama.

Ditinjau dari aspek filosofi dan simbolik, berbagai perlengkapan ritual dalam Baayun Maulid
mengandung pesan pendidikan yang bersifat holistik. Ayunan, kain kuning, piduduk, serta anyaman
janur tidak hanya berfungsi sebagai unsur estetis, tetapi merepresentasikan nilai kesucian, harapan,
kesejahteraan, kebersamaan, dan kebermanfaatan hidup. Simbol-simbol tersebut menjadi media
penyampaian nilai secara tidak langsung (hidden curriculum) yang diwariskan lintas generasi. Dalam
perspektif ethopedagogi Islam, simbol budaya seperti ini berperan sebagai sarana internalisasi nilai-nilai

Nisa Muflihah / Budaya Baayun Maulid Banjar (Pendekatan Etnopedagogis Islam)



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1100-1107 1106

akhlak dan spiritual yang disampaikan melalui pengalaman kolektif masyarakat, bukan melalui
pengajaran formal semata.

Pembahasan nilai-nilai pendidikan dalam budaya Baayun Maulid memperkuat temuan bahwa
tradisi ini mengandung dimensi pendidikan sosial dan spiritual yang sangat relevan. Nilai gotong-
royong, kedermawanan, keikhlasan, optimisme, dan toleransi yang muncul dalam pelaksanaan Baayun
Maulid menunjukkan bahwa tradisi ini berfungsi sebagai ruang pembelajaran sosial bagi masyarakat.
Keterlibatan seluruh lapisan masyarakat, mulai dari anak-anak, pemuda, hingga orang tua,
mencerminkan praktik pendidikan berbasis komunitas (community-based education). Nilai-nilai
tersebut selaras dengan tujuan pendidikan Islam yang menekankan pembentukan insan beriman,
berakhlak mulia, dan mampu hidup harmonis dalam masyarakat.

Selain itu, aspek toleransi yang tercermin dalam sejarah dan simbol-simbol Baayun Maulid
menunjukkan bahwa pendidikan Islam dalam konteks budaya Banjar berkembang secara inklusif dan
dialogis. Keberlanjutan simbol-simbol tradisi lama yang tidak bertentangan dengan ajaran Islam
mencerminkan sikap moderat dan penghargaan terhadap perbedaan. Hal ini relevan dengan konsep
Islam Nusantara yang menekankan keseimbangan antara ajaran normatif Islam dan realitas budaya
lokal. Dengan demikian, Baayun Maulid dapat dipahami sebagai model etnopedagogi Islam yang tidak
hanya menanamkan nilai keagamaan, tetapi juga memperkuat identitas budaya, solidaritas sosial, dan
harmoni antarumat.

Secara keseluruhan, temuan penelitian ini menegaskan bahwa budaya Baayun Maulid Banjar
memiliki posisi strategis sebagai media pendidikan Islam berbasis kearifan lokal. Tradisi ini
menunjukkan bahwa pendidikan tidak selalu berlangsung di ruang kelas formal, tetapi juga melalui
praktik budaya yang sarat makna dan nilai. Oleh karena itu, Baayun Maulid layak dipandang sebagai
salah satu bentuk implementasi etnopedagogi Islam yang relevan untuk dikaji dan dikembangkan dalam
konteks pendidikan karakter dan pelestarian budaya Islam lokal di era modern.

KESIMPULAN/CONCLUSION

Maulid Baayun Anak merupakan tradisi masyarakat Banjar yang lahir dari proses panjang
akulturasi antara kepercayaan lokal dengan ajaran Islam. Tradisi ini bukan hanya perayaan seremonial
kelahiran Nabi Muhammad SAW, tetapi juga mengandung nilai filosofis, simbolik, dan spiritual yang
mencerminkan identitas keislaman masyarakat Banjar. Melalui prosesi baayun, pembacaan syair
maulid, serta penggunaan berbagai perlengkapan sarat makna, masyarakat mengekspresikan rasa
syukur, cinta kepada Nabi, dan harapan akan keselamatan serta keberkahan bagi anak-anak.

Secara budaya, tradisi ini memperlihatkan bagaimana masyarakat Banjar berhasil
mempertahankan kearifan lokal sambil tetap sejalan dengan nilai-nilai Islam. Identitas budaya yang
terbentuk tidak hanya menguatkan hubungan antarindividu, tetapi juga menjadikan masjid sebagai pusat
spiritual dan sosial. Akulturasi ini membuktikan adanya sikap toleransi yang tinggi, keterbukaan, serta
penghargaan terhadap warisan leluhur tanpa meninggalkan prinsip-prinsip agama.

Dari sisi pendidikan, Maulid Baayun Anak memuat nilai-nilai sosial dan spiritual yang sangat
relevan dalam pembentukan karakter, seperti gotong-royong, kedermawanan, keikhlasan, optimisme,
dan toleransi. Keterlibatan masyarakat lintas usia menunjukkan bahwa tradisi ini menjadi sarana
pembelajaran kolektif yang memperkuat rasa kebersamaan dan tanggung jawab sosial. Dengan
demikian, Maulid Baayun Anak merupakan warisan budaya Islam lokal yang tidak hanya penting untuk
dilestarikan, tetapi juga relevan sebagai media pendidikan karakter dan spiritual generasi muda di era
modern.

4, REFERENCES

Armi, A., Maimanah, M., & Norhidayat, N. (2018). TRADISI BAAYUN MULUD DI KOTA
BANJARMASIN (KAJIAN FENOMENOLOGIS). Jurnal Ilimiah llmu Ushuluddin, 16, 179.
https://doi.org/10.18592/jiu.v16i2.1602

Jamalie, Z. (2014). Akulturasi dan Kearifan Lokal dalam Tradisi Baayun Maulid pada Masyarakat
Banjar. | Harakah, 16(2).

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1100-1107 1107

Jannah, R. (2021). Budaya Baayun Maulid Masyarakat Banjar: Interaksi Sosial untuk Nilai Kerohanian.
Bihari: Jurnal Pendidikan Sejarah dan limu Sejarah, 4(2).
https://doi.org/10.37058/bjpsis.v4i2.4384

Rahardian, L. E., Soraya, I. N., & Trianty, N. M. (2024). Nilai yang melatarbelakangi Tradisi Baayun
Maulid di Masyarakat Banjar. Islamologi : Jurnal llmiah Keagamaan, 1(1), 103-115.

Sa’diyah, H. A. (2022). Tradisi Beayun Maulid. Seri Publikasi Pembelajaran, 1(1).

Sugian, A., & Mustofa, A. M. Z. (2023). Symbolic Interaction Analysis of The Baayun Maulid Tradition
of The Banjar Community. Indonesian Journal of Islamic Education and Local Culture, 1(2),
101-112. https://doi.org/10.22437/ijielc.v1i2.30778

Nisa Muflihah / Budaya Baayun Maulid Banjar (Pendekatan Etnopedagogis Islam)



