
*Corresponding author 

E-mail addresses: *nisamuflihah629@gmail.com (Nisa Muflihah) 

 

 

Budaya Baayun Maulid Banjar (Pendekatan Etnopedagogis Islam) 

Nisa Muflihah1*, Asikin Nor2    

1 Pendidikan Agama Islam, UIN Antasari Banjarmasin, Indonesia   

2 Pendidikan Agama Islam, UIN Antasari Banjarmasin, Indonesia   

*nisamuflihah629@gmail.com 1 , *asikinnor@uin-antasari.ac.id 2  
 

 
A B S T R A K 

Penelitian ini mengkaji tradisi Baayun Maulid Banjar sebagai praktik 

etnopedagogi Islam yang mengintegrasikan kearifan lokal dan nilai-nilai 

pendidikan Islam. Baayun Maulid, tradisi mengayun anak sambil melantunkan 

syair Maulid, mengandung pesan religius, sosial, dan filosofis yang diwariskan 

secara turun-temurun. Dengan menggunakan metode penelitian pustaka 

kualitatif deskriptif, penelitian menelaah literatur terkait konsep, simbol, dan 

nilai pendidikan dalam tradisi ini. Hasil kajian menunjukkan bahwa Baayun 

Maulid memfasilitasi internalisasi nilai akidah, ibadah, akhlak, sosial 

kemasyarakatan, serta menanamkan kedermawanan, keikhlasan, toleransi, dan 

optimisme. Tradisi ini menegaskan pentingnya pendidikan berbasis budaya 

lokal sebagai sarana pembentukan karakter dan identitas keislaman masyarakat 

Banjar, serta menjadi model etnopedagogi Islam yang relevan dalam pelestarian 

budaya dan pendidikan karakter di era modern.  

 
A B S T R A C T 

This study examines the Baayun Maulid tradition of the Banjar community as a 

form of Islamic ethnopedagogy that integrates local wisdom with Islamic 

educational values. Baayun Maulid, a tradition of gently swinging children 

while reciting Maulid poems, carries religious, social, and philosophical messages transmitted across 

generations. Using a qualitative-descriptive library research method, the study analyzes literature concerning the 

concepts, symbols, and educational values embedded in this tradition. The findings indicate that Baayun Maulid 

facilitates the internalization of faith, worship, morality, social values, generosity, sincerity, tolerance, and 

optimism. This tradition highlights the importance of culturally-based education as a means to develop character 

and Islamic identity among the Banjar community, serving as a relevant model of Islamic ethnopedagogy for 

cultural preservation and character education in the modern era. 

  

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION 

 Indonesia merupakan negara yang kaya akan tradisi dan kearifan lokal yang tumbuh dan 

berkembang seiring dengan proses masuk dan berkembangnya Islam. Salah satu bentuk akulturasi antara 

nilai-nilai Islam dan budaya lokal dapat ditemukan dalam tradisi Baayun Maulid yang hidup di tengah 

masyarakat Banjar, Kalimantan Selatan. Tradisi ini dilaksanakan dalam rangka peringatan Maulid Nabi 

Muhammad saw., dengan mengayun anak-anak sambil melantunkan syair-syair pujian kepada Nabi. 

Baayun Maulid tidak hanya dimaknai sebagai kegiatan seremonial keagamaan, tetapi juga sarat dengan 

nilai simbolik, religius, dan sosial yang diwariskan secara turun-temurun. 

Dalam perspektif pendidikan Islam, tradisi Baayun Maulid mengandung pesan-pesan edukatif 

yang berperan dalam pembentukan karakter dan spiritualitas anak sejak usia dini. Nilai-nilai seperti 

kecintaan kepada Rasulullah saw., penguatan akidah, pembiasaan ibadah, akhlak mulia, serta solidaritas 

sosial tercermin dalam rangkaian pelaksanaan tradisi ini. Namun, di tengah arus modernisasi dan 

perubahan sosial yang semakin cepat, tradisi-tradisi lokal berbasis nilai keislaman menghadapi 

tantangan berupa pergeseran makna dan berkurangnya pemahaman generasi muda terhadap substansi 

nilai yang terkandung di dalamnya. 

Kajian tentang Baayun Maulid selama ini lebih banyak difokuskan pada aspek antropologis dan 

kebudayaan, sementara kajian yang menempatkannya sebagai media pendidikan berbasis kearifan lokal 

A R T I C L E   I N F O 
 
Article history: 
Received 2 Desember 2025 

Revised 15 Desember 2025 

Accepted 28 Desember 2025 

Available online 3 Januari 2026 
 
Kata Kunci: 
Baayun Maulid Etnopedagogi 

Islam, Kearifan Lokal 

 
Keywords: 
Baayun Maulid, Islamic 

Ethnopedagogy, Local Wisdom  
 

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by Al-Afif 
 

mailto:*nisamuflihah629@gmail.com
mailto:*nisamuflihah629@gmail.com
mailto:*asikinnor@uin-antasari.ac.id


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1100-1107 1101 
 

 

Nisa Muflihah / Budaya Baayun Maulid Banjar (Pendekatan Etnopedagogis Islam) 

masih relatif terbatas. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan yang mampu menjembatani antara budaya 

lokal dan pendidikan, salah satunya melalui perspektif etnopedagogi Islam. Etnopedagogi memandang 

budaya sebagai sumber nilai dan pengetahuan yang dapat dimanfaatkan dalam proses pendidikan, 

sehingga pendidikan tidak tercerabut dari konteks sosial dan kultural masyarakatnya. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan menganalisis 

budaya Baayun Maulid Banjar sebagai bentuk praktik etnopedagogi Islam. Penelitian ini memfokuskan 

pada penelusuran nilai-nilai pendidikan Islam yang terkandung dalam tradisi Baayun Maulid serta 

relevansinya dalam pembentukan karakter dan identitas keislaman masyarakat Banjar. Dengan 

menggunakan penelitian pustaka, kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoritis dalam 

pengembangan pendidikan Islam berbasis kearifan lokal, sekaligus memperkaya khazanah kajian 

budaya Islam Nusantara.  

 

2. METODE/METHOD 

Penelitian ini merupakan penelitian pustaka (library research) dengan pendekatan kualitatif-

deskriptif. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan menganalisis budaya Baayun Maulid Banjar 

sebagai bentuk kearifan lokal yang mengandung nilai-nilai pendidikan Islam, dengan menggunakan 

perspektif etnopedagogi Islam. Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada penafsiran 

makna, nilai, dan pesan edukatif yang terkandung dalam tradisi Baayun Maulid sebagaimana 

direpresentasikan dalam berbagai sumber tertulis. 

Sumber data penelitian meliputi buku, artikel jurnal ilmiah, dan karya akademik yang secara 

khusus membahas tradisi Baayun Maulid, budaya Banjar. Pengumpulan data dilakukan melalui telaah 

pustaka dengan cara mengidentifikasi, mengklasifikasi, serta menelaah secara kritis literatur yang 

berkaitan dengan budaya Baayun Maulid dan etnopedagogi Islam. Data yang telah terkumpul kemudian 

dianalisis menggunakan analisis isi (content analysis), dengan menelusuri simbol-simbol budaya, nilai 

religius, serta pesan-pesan pendidikan Islam yang terkandung dalam tradisi Baayun Maulid. Hasil 

analisis selanjutnya dikategorikan ke dalam nilai-nilai etnopedagogi Islam, seperti nilai akidah, ibadah, 

akhlak, dan sosial kemasyarakatan. 

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menekankan pada konsistensi dan komparasi 

sumber, yaitu dengan membandingkan pandangan antar-literatur serta memperkuat temuan melalui 

rujukan akademik yang relevan dan terpercaya. Meskipun penelitian ini memiliki keterbatasan karena 

tidak melibatkan pengamatan lapangan secara langsung, kajian pustaka ini diharapkan mampu 

memberikan kontribusi teoritis dalam memahami budaya Baayun Maulid Banjar sebagai media 

pendidikan Islam berbasis kearifan lokal dalam perspektif etnopedagogi Islam.  

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION 

Result 

Konsep Budaya Baayun Maulid Banjar 

Istilah baayun dalam tradisi Baayun Maulid berasal dari bahasa Banjar yang merujuk pada 

aktivitas mengayun atau menggoyangkan anak dengan menggunakan ayunan. Secara etimologis, kata 

baayun terbentuk dari kata dasar ayun yang mengalami proses morfologis berupa penambahan awalan 

ba-, yaitu awalan pembentuk verba aktif dalam bahasa Banjar yang fungsinya sepadan dengan awalan 

ber- dalam bahasa Indonesia. Dengan demikian, kata baayun bermakna melakukan atau sedang 

melakukan kegiatan mengayun.  

Pemilihan vokal a dalam kata baayun bukan beayun berkaitan erat dengan sistem fonologi dan 

kebiasaan tutur masyarakat Banjar, khususnya Banjar Pahuluan. Dalam penuturan lokal, vokal a 

dianggap lebih mudah dan alami diucapkan dibandingkan vokal e, sehingga lebih dominan digunakan 

dalam pembentukan kata kerja. Kebiasaan fonologis ini kemudian mengkristal menjadi ciri dialektal 

bahasa Banjar yang membedakannya dari bahasa Indonesia baku. Oleh karena itu, bentuk beayun tidak 

digunakan karena dianggap tidak sesuai dengan kaidah morfologis, ritme fonetik, dan kebiasaan 

pelafalan masyarakat Banjar, sekaligus menegaskan identitas bahasa dan budaya lokal yang melekat 

dalam tradisi Baayun Maulid.  

Tradisi Baayun Anak atau Baayun Maulid mulai populer dalam masyarakat Banjar. 

Dilaksanakan secara seremonial (paling tidak oleh masyarakat di Banua Halat) dan menyebar secara 

luas ke berbagai daerah di Kalimantan Selatan sejak tahun 1990-an. Sebagaimana penuturan H. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1100-1107 1102 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

Darmawi Abbas (salah seorang penduduk sepuh dan penyumbang tiang utama-soko guru masjid 

keramat Banua Halat), tradisi Baayun Maulid sudah dikenal oleh masyarakat Banua Halat sejak lama 

seiring dengan masuk dan tersebarnya Islam ke wilayah ini dan sekitarnya. Pada tahun 1900-an, tradisi 

ini telah diselenggarakan oleh masyarakat setiap kali datang bulan Rabiul Awal (Jamalie, 2014). 

Arti Baayun Maulid Istilah "Baayun Mulud" terdiri dari dua kata: Baayun dan Mulud Baayun 

mirip dengan kata dalam bahasa Indonesia “ayunan” yang artinya bergelantungan di ayunan atau 

bergerak maju mundur di ayunan biasa (gendongan untuk menidurkan anak biasanya terbuat dari rotan 

atau tali), potongan kain panjang, dan lain-lain. Mulud identik dengan kata Indonesia “Maulid” yang 

berarti kelahiran (khususnya hari lahir Nabi Muhammad Salahu Alaihi Wassallam). Oleh karena itu, 

Baayun Maulid merupakan peristiwa yang mengejutkan semua orang, baik bayi maupun orang dewasa. 

Penggunaan ayunan (biasanya digunakan untuk menidurkan bayi) diiringi dengan pembacaan puisi 

maulid dan shalawat kepada Nabi Muhammad SAW. Menurut Saifullah dan Susi, masyarakat Banjar 

terdiri dari masyarakat yang berbeda suku. 

Suatu kelompok sosial heterogen yang terdiri atas manusia dan ras. Ras-ras ini hidup bersama 

selama ratusan tahun dan kemudian membentuk identitas etnis Banjar atau suku Banjar Artinya 

kelompok sosial yang heterogen muncul melalui proses yang tidak sepenuhnya alami (pada awalnya) 

dan dipengaruhi oleh faktor-faktor lain yang sangat kompleks. Islam telah menjadi ciri masyarakat 

Banjar selama berabad-abad. Dari sudut pandang di atas terlihat jelas bahwa masyarakat etnis Banjar 

terbentuk melalui proses percampuran dan hidup berdampingan dengan berbagai ras dan suku dalam 

jangka waktu yang lama. Dan masyarakat Banjar sangat lekat dengan agama Islam dan tradisi yaitu 

Baayun Maulid yang masih dijalankan hingga saat ini. 

Menurut Emawati, ketika Kerajaan Banjar berdiri pada tahun 1526, masih mempertahankan 

beberapa tradisi yang ada sebelum masuknya Islam menurut ajaran Islam, antara lain tradisi Baayun 

Anak dan Baayun Maulid, namun tradisi dan ritual masih diperbolehkan Baayun Anak dapat dibawakan 

secara individu maupun kolektif (Baayun Mulud). Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa 

tradisi Baayun Maulid sudah ada sebelum masuknya Islam dan masih diamalkan sepanjang sejalan 

dengan ajaran Islam. Oleh karena itu, masyarakat Banjar melakukan Baayun Maulid untuk 

memperingati hari kelahiran Nabi Muhammad SAW. 

Upacara Bayun Maulid dilaksanakan di masjid atau mushola dalam rangka memperingati 

Maulid Nabi. Acara yang berdasarkan tradisi Baayun Maulid ini diadakan secara besar-besaran. Harus 

berasal dari suku Banjar yang berdarah bangsawan dan masyarakat Baayun maulid yang merupakan 

golongan imbuhan adat. Tanpa Baayun Maulid, anak-anak akan sangat terdampak dan sering jatuh sakit. 

Menurut masyarakat Banjar, mereka dihantui oleh hantu. Namun, beberapa peserta lainnya hadir dalam 

acara Bayun Maulid untuk mengungkapkan rasa syukurnya kepada Allah SWT atas nikmat yang 

melimpah (Rahardian dkk., 2024).  

Asal mula tradisi Baayun Maulid dapat ditelusuri dari tiga hal penting yaitu sebagai berikut: 

Pertama, Upacara Aruh Ganal, sebuah acara besar yang dilaksanakan oleh orang Dayak Kaharingan 

sebelum masuknya Islam ke Banua Halat. Seiring dengan masuk dan berkembangnya Islam, upacara 

Aruh Ganal tetap dilaksanakan dengan substansi yang berbeda, kini diisi dengan pembacaan syair-syair 

maulid Nabi (Sa’diyah, 2022). 

Kedua, penghormatan terhadap Datu Ujung, seorang tokoh Islam dan nenek moyang orang 

Dayak yang pertama kali memeluk agama Islam. Tradisi Baayun Maulid menjadi populer sebagai 

bentuk penghormatan terhadap Datu Ujung, yang dianggap sebagai penunggu masjid dan pelopor 

pendirian Masjid Al-Mukarramah.Pelaksanaannya disandingkan dengan peringatan maulid Nabi 

Muhammad SAW pada tanggal 12 Rabiul Awal. Tradisi Baayun Maulid dianggap sebagai penanda 

penting konversi atau masuknya Islam di Banua Halat. Hal ini terkait dengan sejarah hidup Datu Ujung, 

yang memisahkan diri dari kakaknya yang tetap mempertahankan kepercayaan animisme. Meskipun 

berbeda keyakinan, mereka sepakat untuk menjaga tali persaudaraan. 

Ketiga, kepercayaan warisan nenek moyang, yang awalnya berasal dari keyakinan animisme 

masyarakat Banua Halat. Proses akulturasi ini memberikan pemahaman baru dan makna penting bagi 

masyarakat Banua Halat, di mana tradisi Baayun Anak yang semula berbau animisme diislamisasikan 

menjadi Baayun Maulid, mengajarkan anak-anak tentang keagamaan dan penghormatan terhadap Nabi 

Muhammad SAW sejak dini (Sugian & Mustofa, 2023). 

 

 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1100-1107 1103 
 

 

Nisa Muflihah / Budaya Baayun Maulid Banjar (Pendekatan Etnopedagogis Islam) 

Filosofi Budaya Baayun  Maulid 

 Ditinjau dari segi filosofi atau nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi ini, maka didapat 

beberapa hal yang menjadi nilai atau muatan-muatan dakwah yang terkandung dalam upacara tersebut 

(realitas ini merupakan hasil dari integrasi atau akulturasi nilai-nilai kearifan lokal dengan Islam) antara 

lain adalah: Pertama, ajakan untuk meneladani perilaku, akhlak, dan perjuangan Nabi Muhammad 

SAW, kemasyarakatan, maupun dalam kehidupan berkeluarga. Kedua, ajakan untuk menjadikan masjid 

sebagai pusat kehidupan dan peribadatan, karena dari masjid bermuara dan hendak di masjid pula 

berakhir. Ketiga, ajakan untuk menjaga silaturrahmi. Karena dari perayaan Baayun Maulid akan terjadi 

hubungan, interaksi dan komunikasi antara sesama umat Islam, baik mereka yang berasal dari Desa 

Banua Halat maupun berasal dari luar. Keempat, ajakan untuk menjaga persatuan, musyawarah, dan 

gotong-royong. Persatuan antar sesama umat Islam, terlebih dalam memperingati dan memuliakan Nabi 

Muhammad SAW melalui peringatan hari kelahirannya (Jamalie, 2014). 

Hampir seluruh peralatan ritual yang disediakan atau digunakan untuk acara Baayun Mulud, 

dipercayai mengandung beragam makna filosofis. Makna simbolik dari benda-benda yang disediakan 

tersebut ada yang bersifat umum dan ada pula yang bersifat khusus sesuai dengan harapan yang dicita-

citakan peserta yang menyediakannya. Di antara makna filosofis yang bersifat umum dari benda-benda 

yang digunakan adalah:Ayunan (buaian) yang terdiri dari kain sarung panjang wanita atau berupa 

selendang melambangkan peralatan kedaerahan atau budaya lokal yang dipertahankan kelestariannya. 

Hal ini juga melambangkan kesucian. Seorang wanita harus menjaga kesuciannya termasuk untuk selalu 

menutup aurat; Kain kuning sebagai simbol keramat, dengan kain kuning tersebut diharapkan agar anak 

yang diayun ini nantinya memperoleh kemuliaan (keramat); Beras kuning melambangkan agar wajah 

menjadi bagus, indah dan bercahaya; Nasi ketan, melambangkan kecintaan kepada nabi selalu melekat; 

Telor menggambarkan kebulatan persaudaraan yang kokoh; Tapung tawar untuk menapungtawari 

peserta.  

Piduduk (sesajian yang terdiri dari: beras, kelapa, gula merah, garam, dll): Beras merupakan 

kebutuhan pokok, sebagai simbol kesejahteraan, yakni berkecukupan dalam soal makanan pokok; 

Kelapa merupakan buah yang serbaguna, sebagai simbol kemanfaatan; Gula merah sebagai 

melambangkan tutur bahasa manis atau menarik; Garam sebagai simbol pengaruh/kewibawaan dengan 

harapan semoga sang anak menjadi orang yang berpengaruh/berwibawa sehingga kata-katanya 

diperhatikan orang; Benang menggambarkan tentang urat nadi, diharapkan nantinya selama hidup akan 

mempunyai ikatan yang kuat dengan keluarga; Jarum melambangkan tulang dalam tubuh. Ini 

mempunyai harapan yang ikut baayun mulud menjadi orang yang bermanfaat besar bagi orang lain; 

Uang logam melambangkan bahwa dalam kehidupan ini memerlukan biaya. Karena uang itu memegang 

peran penting dalam kehidupan ini. Uang logam ini berisi harapan agar mudah rezeki, lancar usaha dan 

tidak kekurangan;  

Anyaman-anyaman berupa: Ular-ular melambangkan kehidupan yang penuh dengan liku-liku; 

Sapit hundang melambangkan adanya kesukaran/kesulitan yang dapat diterima dengan suatu kekuatan; 

Rantai gagalangan, merupakan gambaran betapa kuatnya persaudaraan, rantai ini berjumlah 25 buah, 

sebagai kiasan banyaknya jumlah nabi dan rasul itu 25 orang (Arni dkk., 2018). 

 

Identitas Budaya Baayun Maulid 

 Maulid Baayun Anak adalah sebuah tradisi masyarakat Banjar di Kalimantan Selatan, yang 

melibatkan mengayun bayi atau anak sambil melantunkan syair-syair Maulid Nabi Muhammad SAW 

sebagai bentuk rasa syukur atas kelahiran Nabi. Tradisi ini bertujuan mendoakan anak agar tumbuh 

saleh, berbakti, dan berakhlak mulia, serta menjadi simbol pelestarian budaya dan nilai-nilai keagamaan. 

Prosesi pelaksanaan dari kegiatan Baayun Maulid dapat dilihat dari: a. waktu dan tempat kegiatan; b. 

alat dan perlengkapan kegiatan; dan c. makna simbolik perlengkapan. Waktu dan tempat kegiatan. 

Sebagai upacara yang dilaksanakan untuk mengungkapkan rasa syukur atas kelahiran Nabi Muhammad 

SAW, maka waktu pelaksanaan untuk upacara Baayun Maulid di Desa Banua Halat ini hanya 

dilaksanakan satu kali dalam setahun, yakni pada bulan maulid, bertepatan dengan tanggal kelahiran 

Nabi Muhammad SAW, yakni 12 Rabiul Awal. Apabila pada tanggal 12 Rabiul Awal tersebut jatuh 

pada hari Jumat, maka waktu pelaksanaannya bisa dimajukan pada hari Kamis atau diundur pada hari 

Sabtu, supaya tidak mengganggu pelaksanaan shalat Jumat.Islam serta tidak melupakan ibadah shalat 

dan persatuan umat yang telahdilaksanakan di masjid. Selain itu, masjid juga dianggap sebagai tempat 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1100-1107 1104 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

suci yang harus selalu dijaga kebersihannya, sehingga bermula dari sini diharapkananak-anak yang 

mengikuti upacara Baayun Maulid memiliki dan selalu menjaga hatinya agar selalu suci dan bersih pula. 

Alat dan perlengkapan kegiatan. Perlengkapan yang harus disediakan antara lain ayunan, hiasan 

atau kembang ayunan, wadai atau kue tradisional khas Banjar, piduduk, tangga manisan (tebu), dan lain-

lain. Ayunan misalnya, biasanya terdiri dari tiga lembar kain panjang wanita (tapih bahalai); dua lembar 

terbuat dari kain sasirangan atau batik dan satu lembar kain kuning. Tapih bahalai tersebut kemudian 

diikat sisi kanan dan sisi kirinya dengan tali yang digantungkan pada sebatang pipa besi atau batang 

bambu) yang telah dibentangkan dalam beberapa baris (yang disesuaikan dengan jumlah peserta) di 

halaman masjid. Kemudian, ayunan tersebut juga dihiasi dengan anyaman terbuat dari janur (daun 

kelapa muda yang berwarna kuning) dinamakan janur kumbuh yang berbentuk macam-macam, seperti 

payung singgasana, patah kangkung, rantaian kembang sarai, pagar tigarun, tangga putri (maksudnya 

tangga Putri Junjung Buih), tangga pangeran (maksudnya tangga Pangeran Samudera atau Sultan 

Suriansyah), sapit udang, dan ular-ularan. Bagian tengahnya diikat dan dihiasi dengan kain selendang 

atau kerudung Panjang yang berfungsi sebagai penutup. 

Kue atau wadai tradisional masyarakat Banjar sebagai pengiring kegiatan terdiri dari 41 jenis. 

Adapun piduduk atau biasa pula disebut dengan sasarahan adalah sejumlah barang yang menjadi 

perlambang (simbol) dan tanda kasih dari peserta Baayun Maulid ini. Piduduk untuk peserta Baayun 

Maulid dimaksud antaranya beras, benang, jarum, gula merah, kelapa, beras kuning, uang logam, nasi 

ketan (lakatan), telur bebek (itik), minyak kental atau biasa oleh orang Banjar disebut dengan minyak 

baboreh, dan lain lain. Semua bahan piduduk ini diletakkan dalam baskom plastik kecil atau bakul.  

Pada umumnya peserta Baayun Maulid ini terbagi dalam dua kelompok, yakni kelompok anak-

anak (bayi) dan kelompok orang dewasa baik laki-laki maupun perempuan. Adapun yang dimaksud 

dengan pimpinan upacara adalah orang-orang yang memimpin pelaksanaan upacara Baayun Maulid, 

mereka adalah kelompok pembaca syair-syair maulid yang diketuai oleh salah satu diantara mereka dan 

kelompok itu sudah ditunjuk oleh ketua panitia (Jamalie, 2014). 

 

Nilai-Nilai Pendidikan Budaya Baayun Maulid 

 Ada banyak nilai-nilai pendidikan yang terkandung dalam budaya Baayun Maulid, beberapa 

nilai-nilai pendidikan sosial yang terkandung dalam pelaksanaan Baayun Maulid yang lahir dari proses 

interaksi sosial masyarakat yaitu: Nilai tolong-menolong, yang terdapat dalam pelaksanaan budaya 

Baayun Maulid sangat terlihat mulai dari persiapan jauh sebelum acara hingga pada saat dilangsungkan 

acara puncak Baayun Maulid. Tolong-menolong dalam budaya Baayun Maulid bisa dalam wujud 

gotong-royong serta bahu-membahu dalam menyiapkan dan menyukseskan pelaksanaan Baayun 

Maulid. Anak-anak muda yang jarang terlibat dalam masyarakat mendapat pengalaman serta 

kesempatan untuk dapat berinteraksi langsung dengan masyarakat di sekitarnya sehingga setelah 

pelaksanaan Baayun Maulid anak-anak kaum muda-mudi merasa kehadiran mereka dapat dihargai dan 

diterima oleh lingkungan sekitar mereka. Selain itu, dengan melibatkan anak-anak sebagai generasi 

muda ini akan sangat berdampak positif karena generasi muda akan merasa memiliki tanggung jawab 

serta kecintaan terhadap budaya lokal yang mereka miliki. 

Nilai Kedermawanan, kedermawanan merupakan salah satu dari ranah pendidikan karakter. 

Sikap dermawan adalah wujud kerendahan hati seorang individu terhadap individu lainnya. 

Kedermawanan sangat penting untuk membentuk suatu karakter yang sempurna. Sikap dermawanan 

masyarakat Banua Halat tidak dapat diragukan lagi jika dilihat dari pelaksanaan budaya Baayun Maulid. 

Dalam praktiknya, hampir setiap masyarakat yang tinggal di Banua Halat selalu mengadakan selamatan 

(pembacaan doa kepada Tuhan agar diberikan keselamatan) di setiap rumah sebelum berangkat ke 

Masjid Keramat Al-Mukarramah untuk menghadiri acara Baayun Maulid. Mereka saling mengundang 

satu sama lain dengan tetangga serta sanak keluarga yang jauh, bahkan masyarakat setempat juga sangat 

terbuka dan mempersilakan para jamaah atau peserta yang mengikuti Baayun Maulid untuk singgah ke 

rumah-rumah penduduk Banua Halat untuk beristirahat serta makan bersama. Kebanyakan masyarakat 

Banua Halat sangat antusias untuk dapat berbagi kepada sesama terutama pada acara besar seperti 

Baayun Maulid. Menjelang hari pelaksanaan Baayun Maulid mereka bahkan rela merogoh sisa tabungan 

yang mereka miliki untuk membantu dan menyenangkan jamaah yang hadir. Masyarakat setempat 

masing-masing sibuk menghias rumah dan menyiapkan makan untuk masyarakat yang turut hadir 

mengikuti baayun. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1100-1107 1105 
 

 

Nisa Muflihah / Budaya Baayun Maulid Banjar (Pendekatan Etnopedagogis Islam) 

Nilai keikhlasan, ikhlas termasuk bagian dalam ranah pendidikan spiritual. Ikhlas merupakan 

suatu keadaan rela atau rida menerima sesuatu dengan hati senang dan tanpa adanya paksaan. 

Menanamkan nilai ikhlas termasuk hal penting terutama dalam hal interaksi sosial. Dengan 

membiasakan ikhlas, tidak akan ada sesuatu yang terasa berat karena hati mengerjakan dengan penuh 

kelapangan. Ikhlas membawa kepada ketengan hati, tidak ada rasa khawatir ataupun kekecewaan. Ikhas 

membawa pada aspek batin dan termasuk kebaikan yang diajarkan oleh semua agama. 

Pada pelaksanaan Baayun Maulid masyarakat menyambut dan mempersiapkan semuanya dengan hati 

yang senang. Ini dibuktikan dengan antusiasme masyarakat khususnya para tutus Banua Halat yang suka 

rela saling membantu dan mempersiapkan kegiatan Baayun Maulid. Selain itu, dalam rangka 

meramaikan kegiatan, masing-masing masyarakat sangat antusias mengajukan diri sebagai panitia serta 

relawan yang bertugas dalam kelancaran jalannya acara. 

Nilai Optimisme, nilai optimis adalah nilai yang mengajarkan setiap individu agar selalu yakin 

dan percaya terhadap diri serta berpikiran positif terhadap segala sesuatu, nilai optimis berupa harapan 

yang positif dapat berpengaruh besar terhadap perilaku manusia. Pada pelaksanaan Baayun Maulid 

seringkali masyarakat yang ikut baayun khususnya untuk kategori peserta dewasa yang memiliki hajat 

agar sembuh dari sakitnya menanamkan keyakinan dalam diri mereka bahwa mereka pasti dapat sembuh 

dan sehat kembali seperti sedia kala. Ini sering kali terbukti berdasarkan pengalaman dan penuturan 

masyarakat yang pernah mengikuti Baayun Maulid. Sebagaimana dalam ilmu psikologi dijelaskan 

bahwa kekuatan pikiran berpengaruh kuat terhadap mental dan fisik seseorang. Oleh karena itu, nilai 

optimisme ini harus selalu dibangun dan dikuatkan dengan dukungan lingkungan serta aspek keagamaan 

atau spiritual. 

Nilai Toleransi, nilai toleransi ini bisa dilihat dari sejarah tutus Banua Halat sedari dulu, yakni 

mulai dari nenek moyang mereka yakni Datu Intingan (Datu Ujung) dengan saudara kandungnya yakni 

Datu Dayuhan, yang mana Datu Ujung memutuskan untuk berpindah keyakinan (memeluk Islam) 

sedang Datu Dayuhan tetap pada kepercayaan lamanya. Akan tetapi, mereka tetap menjalih hubungan 

yang baik bahkan hingga anak cucu keturunan beliau sekarang. Dalam folklor yang ada juga diceritakan 

bahwa Datu Dayuhan dengan orang-orang yang memeluk Kaharingan pernah ingin menyumbangkan 

satu tiang untuk pembangunan Masjid Keramat Al-Mukarramah yang didirikan oleh Datu Ujung namun 

tidak sempat. Tiang tersebut sampai sekarang masih ada di daerah Batung Kabupaten Tapin Kalimantan 

Selatan dan dikeramatkan oleh masyarakat sebagai peninggalan yang sarat akan nilai historis. 

Simbol-simbol tradisi lama dari kepercayaan terdahulu yang masih dipertahankan dalam budaya 

Baayun Maulid seperti dihadirkannya berbagai anyaman janur, piduduk, serta simbol lain yang 

berkaitan dengan kepercayaan sebelumnya juga menggambarkan bahwa toleransi antar Masyarakat 

yang sudah berbeda keyakinan ini sangat besar dan patut untuk dapat diapresiasi. Masyarakat tidak 

saling memaksakan kepercayaan yang telah mereka yakini, namun mereka tetap hidup damai dan 

menjalin hubungan yang baik sebagai saudara meski sudah memiliki keyakinan yang berbeda (Jannah, 

2021). 

 

Discussion 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi Baayun Maulid Banjar bukan sekadar praktik 

budaya seremonial, melainkan merupakan bentuk nyata akulturasi antara kearifan lokal dan ajaran Islam 

yang berfungsi sebagai media pendidikan berbasis budaya. Dari sisi konsep dan sejarah, Baayun Maulid 

memperlihatkan bagaimana masyarakat Banjar mampu mempertahankan tradisi lama dengan 

melakukan proses islamisasi nilai dan makna. Tradisi baayun yang awalnya berkaitan dengan 

kepercayaan pra-Islam kemudian dimaknai ulang sebagai ekspresi cinta kepada Nabi Muhammad SAW 

melalui pembacaan syair maulid dan shalawat. Proses ini sejalan dengan pandangan etnopedagogi yang 

menempatkan budaya lokal sebagai sumber belajar yang hidup dan kontekstual, tanpa harus 

bertentangan dengan nilai agama. 

Ditinjau dari aspek filosofi dan simbolik, berbagai perlengkapan ritual dalam Baayun Maulid 

mengandung pesan pendidikan yang bersifat holistik. Ayunan, kain kuning, piduduk, serta anyaman 

janur tidak hanya berfungsi sebagai unsur estetis, tetapi merepresentasikan nilai kesucian, harapan, 

kesejahteraan, kebersamaan, dan kebermanfaatan hidup. Simbol-simbol tersebut menjadi media 

penyampaian nilai secara tidak langsung (hidden curriculum) yang diwariskan lintas generasi. Dalam 

perspektif etnopedagogi Islam, simbol budaya seperti ini berperan sebagai sarana internalisasi nilai-nilai 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1100-1107 1106 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

akhlak dan spiritual yang disampaikan melalui pengalaman kolektif masyarakat, bukan melalui 

pengajaran formal semata. 

Pembahasan nilai-nilai pendidikan dalam budaya Baayun Maulid memperkuat temuan bahwa 

tradisi ini mengandung dimensi pendidikan sosial dan spiritual yang sangat relevan. Nilai gotong-

royong, kedermawanan, keikhlasan, optimisme, dan toleransi yang muncul dalam pelaksanaan Baayun 

Maulid menunjukkan bahwa tradisi ini berfungsi sebagai ruang pembelajaran sosial bagi masyarakat. 

Keterlibatan seluruh lapisan masyarakat, mulai dari anak-anak, pemuda, hingga orang tua, 

mencerminkan praktik pendidikan berbasis komunitas (community-based education). Nilai-nilai 

tersebut selaras dengan tujuan pendidikan Islam yang menekankan pembentukan insan beriman, 

berakhlak mulia, dan mampu hidup harmonis dalam masyarakat. 

Selain itu, aspek toleransi yang tercermin dalam sejarah dan simbol-simbol Baayun Maulid 

menunjukkan bahwa pendidikan Islam dalam konteks budaya Banjar berkembang secara inklusif dan 

dialogis. Keberlanjutan simbol-simbol tradisi lama yang tidak bertentangan dengan ajaran Islam 

mencerminkan sikap moderat dan penghargaan terhadap perbedaan. Hal ini relevan dengan konsep 

Islam Nusantara yang menekankan keseimbangan antara ajaran normatif Islam dan realitas budaya 

lokal. Dengan demikian, Baayun Maulid dapat dipahami sebagai model etnopedagogi Islam yang tidak 

hanya menanamkan nilai keagamaan, tetapi juga memperkuat identitas budaya, solidaritas sosial, dan 

harmoni antarumat. 

Secara keseluruhan, temuan penelitian ini menegaskan bahwa budaya Baayun Maulid Banjar 

memiliki posisi strategis sebagai media pendidikan Islam berbasis kearifan lokal. Tradisi ini 

menunjukkan bahwa pendidikan tidak selalu berlangsung di ruang kelas formal, tetapi juga melalui 

praktik budaya yang sarat makna dan nilai. Oleh karena itu, Baayun Maulid layak dipandang sebagai 

salah satu bentuk implementasi etnopedagogi Islam yang relevan untuk dikaji dan dikembangkan dalam 

konteks pendidikan karakter dan pelestarian budaya Islam lokal di era modern.  

 

KESIMPULAN/CONCLUSION 

Maulid Baayun Anak merupakan tradisi masyarakat Banjar yang lahir dari proses panjang 

akulturasi antara kepercayaan lokal dengan ajaran Islam. Tradisi ini bukan hanya perayaan seremonial 

kelahiran Nabi Muhammad SAW, tetapi juga mengandung nilai filosofis, simbolik, dan spiritual yang 

mencerminkan identitas keislaman masyarakat Banjar. Melalui prosesi baayun, pembacaan syair 

maulid, serta penggunaan berbagai perlengkapan sarat makna, masyarakat mengekspresikan rasa 

syukur, cinta kepada Nabi, dan harapan akan keselamatan serta keberkahan bagi anak-anak. 

Secara budaya, tradisi ini memperlihatkan bagaimana masyarakat Banjar berhasil 

mempertahankan kearifan lokal sambil tetap sejalan dengan nilai-nilai Islam. Identitas budaya yang 

terbentuk tidak hanya menguatkan hubungan antarindividu, tetapi juga menjadikan masjid sebagai pusat 

spiritual dan sosial. Akulturasi ini membuktikan adanya sikap toleransi yang tinggi, keterbukaan, serta 

penghargaan terhadap warisan leluhur tanpa meninggalkan prinsip-prinsip agama. 

Dari sisi pendidikan, Maulid Baayun Anak memuat nilai-nilai sosial dan spiritual yang sangat 

relevan dalam pembentukan karakter, seperti gotong-royong, kedermawanan, keikhlasan, optimisme, 

dan toleransi. Keterlibatan masyarakat lintas usia menunjukkan bahwa tradisi ini menjadi sarana 

pembelajaran kolektif yang memperkuat rasa kebersamaan dan tanggung jawab sosial. Dengan 

demikian, Maulid Baayun Anak merupakan warisan budaya Islam lokal yang tidak hanya penting untuk 

dilestarikan, tetapi juga relevan sebagai media pendidikan karakter dan spiritual generasi muda di era 

modern.  

 

4. REFERENCES 

Arni, A., Maimanah, M., & Norhidayat, N. (2018). TRADISI BAAYUN MULUD DI KOTA 

BANJARMASIN (KAJIAN FENOMENOLOGIS). Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin, 16, 179. 

https://doi.org/10.18592/jiu.v16i2.1602 

Jamalie, Z. (2014). Akulturasi dan Kearifan Lokal dalam Tradisi Baayun Maulid pada Masyarakat 

Banjar. l Harakah, 16(2). 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1100-1107 1107 
 

 

Nisa Muflihah / Budaya Baayun Maulid Banjar (Pendekatan Etnopedagogis Islam) 

Jannah, R. (2021). Budaya Baayun Maulid Masyarakat Banjar: Interaksi Sosial untuk Nilai Kerohanian. 

Bihari: Jurnal Pendidikan Sejarah dan Ilmu Sejarah, 4(2). 

https://doi.org/10.37058/bjpsis.v4i2.4384 

Rahardian, L. E., Soraya, I. N., & Trianty, N. M. (2024). Nilai yang melatarbelakangi Tradisi Baayun 

Maulid di Masyarakat Banjar. Islamologi : Jurnal Ilmiah Keagamaan, 1(1), 103–115. 

Sa’diyah, H. A. (2022). Tradisi Beayun Maulid. Seri Publikasi Pembelajaran, 1(1). 

Sugian, A., & Mustofa, A. M. Z. (2023). Symbolic Interaction Analysis of The Baayun Maulid Tradition 

of The Banjar Community. Indonesian Journal of Islamic Education and Local Culture, 1(2), 

101–112. https://doi.org/10.22437/ijielc.v1i2.30778 

 
 


