
*Corresponding author 
E-mail addresses: nafila.mubarokah24117@mhs.uingusdur.ac.id  (Nafila Mubarokah) 

 

 

 

Epistimologi dalam Pendidikan Islam: Dari Wahyu Menuju Pemahaman 

Ilmiah 

Nafila Mubarokah1, Abdul Khobir2, Zidan El Zaldie3, Retno Enggar Lestari4, Risma Wati 

Agustina 5   
1 Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan 
2 Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan 
3 Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan 
4 Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan 
5 Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan 

Email: nafila.mubarokah24117@mhs.uingusdur.ac.id1 abdul.khobir@uingusdur.ac.id2 

zidan.el.zaldie24118@mhs.uingusdur.ac.id3 retno.enggar.lestari24119@mhs.uingusdur.ac.id4 

risma.wati.agustina24120@mhs.uingusdur.ac.id5 
 

 
A B S T R A C T 

The epistemology of Islamic education faces the challenge of fragmentation 

between revelation, reason, and spiritual experience in current educational 

practices, which often give rise to a dichotomy between religious and secular 

knowledge, as well as a tendency to prioritise a textual-normative approach that 

neglects rational and intuitive-spiritual aspects. This article aims to rebuild the 

epistemological foundations of Islamic education by integrating three key 

paradigms bayani (revelation), burhani (reason-empirical), and irfani 

(intuition-spiritual), as a response to the crisis of meaning and relevance of 

religious education amid the wave of modernity and the younger generation's 

need for a holistic approach. By applying descriptive quantitative method 

through questionnaire distribution, this research reveals that these three 

paradigms are not contradictory, but rather mutually supportive within the 

framework of tauhid, 'adl, and akhlak al-karimah. This integration not only 

allows Islamic education to remain rooted in revelatory values, but also enables 

it to adapt to contemporary scientific developments and the need for 

comprehensive intellectual, moral, and spiritual character building. These 

findings theoretically contribute to the development of a comprehensive, 

critical, and contextually appropriate model of Islamic education. This is 

particularly relevant in facing the complexities of digital civilisation and the 

existential challenges of Generation Z. 

 
A B S T R A K 

Epistemologi pendidikan Islam dihadapkan pada tantangan fragmentasi antara 

wahyu, akal, dan pengalaman spiritual dalam praktik pendidikan saat ini yang 

seringkali menimbulkan dikotomi antara pengetahuan agama dan sekuler, serta 

kecenderungan untuk mengutamakan pendekatan tekstual-normatif yang mengabaikan aspek rasional dan intuitif-

spiritual. Artikel ini bertujuan untuk membangun kembali dasar-dasar epistemologis pendidikan Islam dengan 

mengintegrasikan tiga paradigma kunci bayani (wahyu), burhani (akal-empiris), dan irfani (intuisi-spiritual), 

sebagai respons terhadap krisis makna dan relevansi pendidikan agama di tengah gelombang modernitas dan 

kebutuhan generasi muda akan pendekatan holistik. Dengan menerapkan metode deskriptif kuntitatif melalui 

pembagian angket, penelitian ini mengungkapkan bahwa ketiga paradigma tersebut tidak saling bertentangan, 

melainkan saling mendukung dalam kerangka tauhid, 'adl, dan akhlak al-karimah. Integrasi ini tidak hanya 

memungkinkan pendidikan Islam tetap berakar pada nilai-nilai wahyu, tetapi juga memungkinkannya beradaptasi 

dengan perkembangan ilmiah kontemporer dan kebutuhan pembentukan karakter yang komprehensif intelektual, 

moral, dan spiritual. Temuan ini secara teoritis berkontribusi pada pengembangan model pendidikan Islam yang 

komprehensif, kritis, dan sesuai konteks. Hal ini khususnya relevan dalam menghadapi kompleksitas peradaban 

digital dan tantangan eksistensial Generasi Z.

 

A R T I C L E   I N F O 
 
Article history: 
Received 2 Desember 2025 

Revised 15 Desember 2025 

Accepted 28 Desember 2025 

Available online 3 Januari 2026   
 
Kata Kunci: 
Islamic Educational 

Epistemology, Bayani Burhani 

Irfani, Integration of Knowledge, 
Revelation and Reason, Holistic 

Education 

 
Keywords: 
Epistemologi Pendidikan Islam, 

Bayani Burhani Irfani, Integrasi 
Ilmu, Wahyu dan Akal, 

Pendidikan Holistik 

 

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by Al-Afif 
 

mailto:nafila.mubarokah24117@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:nafila.mubarokah24117@mhs.uingusdur.ac.id1
mailto:abdul.khobir@uingusdur.ac.id2
mailto:zidan.el.zaldie24118@mhs.uingusdur.ac.id3
mailto:retno.enggar.lestari24119@mhs.uingusdur.ac.id4
mailto:risma.wati.agustina24120@mhs.uingusdur.ac.id5


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1109 
 

 

Nafila Mubarokah / Epistimologi dalam Pendidikan Islam: Dari Wahyu Menuju Pemahaman Ilmiah 

1. PENDAHULUAN 

 Epistemologi dalam pendidikan Islam memiliki peran yang sangat vital sebagai dasar filosofis 

yang mengarahkan cara mencapai, memahami, dan mengembangkan pengetahuan berdasarkan wahyu. 

Di dunia nyata, pendidikan Islam seringkali berhadapan dengan tantangan dualisme di antara nilai-nilai 

tradisional Islam dan metode yang modern. Ihsan, Rusydi, Riki, dan Sri Wahyuni (2025) menekankan 

bahwa penting untuk mengintegrasikan nilai-nilai klasik dan modern agar sistem pendidikan Islam 

mampu melahirkan siswa yang tidak hanya pintar secara intelektual, tetapi juga unggul dalam hal moral 

dan spiritual. 

Aulia Herawati, Ulil Devia Ningrum, dan Herlini Puspika Sari (2024) juga menekankan bahwa 

pendidikan Islam akan tetap relevan jika dapat menggabungkan esensi wahyu sebagai sumber utama 

kebenaran dengan metode ilmiah yang modern. Sementara itu, Rahmat Hidayat (2016) mengamati 

adanya dampak dari pendidikan Barat yang membuat pendidikan Islam tampak maju secara fisik, tetapi 

tanpa kedalaman spiritual. Oleh karena itu, ia menekankan urgensi untuk memperbaharui epistemologi 

yang kembali menempatkan Al-Qur’an dan As-Sunnah sebagai rujukan utama dalam ilmu pengetahuan. 

Dalam konteks ini, Muhammad Manar (2024) menyatakan bahwa epistemologi berfungsi 

sebagai dasar pengembangan pendidikan Islam yang bertujuan untuk pembangunan peradaban serta 

peningkatan kualitas sumber daya manusia. Akan tetapi, praktik pendidikan Islam masih sering terlihat 

konvensional dan kurang menginternalisasi nilai-nilai pengetahuan agama dalam kehidupan sehari-hari. 

Oleh sebab itu, diskusi mengenai epistemologi dalam pendidikan Islam dari wahyu menuju pemahaman 

ilmiah sangat penting untuk menemukan keseimbangan antara spiritualitas, rasionalitas, dan kemajuan 

teknologi dalam menciptakan sistem pendidikan yang utuh dan sesuai konteks. 

 

 

2. METODE 

Dalam penyusunan kajian ini, peneliti menggunakan metode penelitian deskriptif kuantitatif 

dengan pendekatan positivistik melalui pengumpulan data lapangan dengan angket. Angket diberikan 

kepada sejumlah mahasiswa untuk mengeksplorasi pandangan mereka tentang pentingnya epistemologi 

pendidikan Islam dalam konteks akademis dan sosial di zaman digital saat ini. Hasil angket lalu 

dianalisis secara deskriptif dan dipadukan dengan hasil kajian literatur sehingga menyediakan gambaran 

menyeluruh terkait pemahaman, penghayatan, dan penerapan epistemologi pendidikan Islam oleh 

generasi muda sekarang. 

 

Tabel 1. Data responden 

 

 

 

 

 

 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1110 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

 

Hasil Angket 

Tabel 2. Data angket yang dibagikan 

  

  

  

 
 

 
 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Transformasi Pengetahuan Wahyu ke dalam Kerangka Ilmiah Modern 

Dalam pandangan sekuler, pengetahuan yang berasal dari wahyu Allah tidak dianggap sebagai 

bagian dari ilmu, bahkan sering diposisikan berlawanan dengan akal serta sains. Berbeda dengan itu, 

Islam menekankan bahwa wahyu dan akal, agama dan ilmu pengetahuan, harus berjalan seiring dan 

tidak boleh dikontraskan. Wahyu berfungsi sebagai arahan yang menuntun penggunaan akal, namun 

bukan berarti wahyu harus dipahami lebih unggul hingga mengesampingkan ilmu pengetahuan. 

Keduanya sesungguhnya merupakan karunia dari Allah Yang Maha Berkuasa. Berdasarkan pemikiran 

tersebut, kajian ini ditujukan untuk menguraikan fungsi, hakikat, dan perbedaan antara wahyu dan ilmu 

pengetahuan agar tidak dipandang saling menyaingi. Baik wahyu maupun ilmu merupakan kekayaan 

intelektual dan spiritual yang esensial bagi kehidupan manusia. 

Secara terminologis, wahyu dipahami sebagai pengetahuan yang muncul dalam diri seseorang 

dengan keyakinan bahwa itu berasal dari Allah SWT, baik disampaikan melalui perantara maupun tanpa 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1111 
 

 

Nafila Mubarokah / Epistimologi dalam Pendidikan Islam: Dari Wahyu Menuju Pemahaman Ilmiah 

suara. Jadi, wahyu merupakan bentuk bimbingan dan pengetahuan yang diterima secara halus atau 

tersembunyi serta dengan cepat oleh para Nabi dan Rasul, disertai keyakinan bahwa hal itu benar-benar 

datang dari Allah, baik melalui malaikat maupun tanpa perantara. 

Wahyu memiliki fungsi penting sebagai sumber nilai dan etika bagi seorang Muslim, terutama 

dalam membentuk kepribadian serta memberikan arah moral dalam kehidupan sehari-hari. Dalam 

pendidikan Islam, wahyu yang tertulis dalam Al-Qur’an dan diperjelas melalui Sunnah Nabi 

Muhammad SAW menjadi rujukan pokok dalam menetapkan prinsip-prinsip nilai serta etika yang harus 

dipegang teguh. Sebagai pedoman hidup, Al-Qur’an memberikan petunjuk yang jelas mengenai 

bagaimana seorang Muslim harus bersikap, berperilaku, dan berinteraksi, baik dalam kehidupan pribadi 

maupun sosial. Petunjuk tersebut mencakup nilai-nilai utama seperti kejujuran, keadilan, kesabaran, dan 

tanggung jawab yang menjadi dasar dalam pembentukan akhlak seorang Muslim. 

Hubungan antara wahyu dan akal sering dipandang sebagai dua hal yang saling bertentangan 

dalam memahami kebenaran. Akan tetapi, Ibnu Sina menempatkan wahyu sebagai pengetahuan suci 

yang datang dari Allah, sementara akal menjadi sarana untuk menafsirkan makna yang terkandung di 

dalam wahyu. Wahyu memberikan pedoman absolut yang bersifat spiritual dan moral, sedangkan akal 

berperan memperluas pemahaman tersebut serta mengaplikasikannya secara logis dan sesuai situasi. Ia 

juga menegaskan bahwa kedua aspek ini saling melengkapi dalam proses menemukan kebenaran dan 

tidak seharusnya dipisahkan satu dari lainnya. 

Al-Ghazali memandang bahwa akal dan wahyu harus ditempatkan dalam hubungan yang 

selaras, bukan dipertentangkan. Ia menilai bahwa akal memiliki peran penting sebagai sarana untuk 

memahami ajaran-ajaran agama, sedangkan wahyu menjadi landasan utama yang membimbing arah 

penggunaan akal tersebut. Karena itu, keduanya harus digunakan secara seimbang. Menurut Al-Ghazali, 

akal adalah nikmat dari Allah yang harus dijalankan secara tepat agar ajaran agama dapat dipahami 

dengan benar. Pemikiran ini sangat sesuai dengan konteks masa kini, karena mendorong keterpaduan 

antara ilmu-ilmu keagamaan dengan pengetahuan umum sehingga menghasilkan cara pandang yang 

menyeluruh dan terarah. Integrasi tersebut juga membantu seseorang menganalisis persoalan modern 

secara lebih matang dan mengambil keputusan yang tetap berpijak pada nilai-nilai keagamaan serta 

rasionalitas. 

Pemikiran Al-Ghazali ini juga memiliki relevansi besar dalam menghadapi dinamika global saat 

ini. Gagasannya mengenai keterhubungan antara ilmu agama dan ilmu dunia dapat menjadi jalan tengah 

dalam meredakan ketegangan yang acap kali muncul antara sains dan agama. Pendekatan yang ia 

tawarkan memberi ruang bagi keduanya untuk saling mendukung, sehingga tercipta pemahaman yang 

utuh terhadap realitas kehidupan. Dalam penerapannya, nilai-nilai etis yang diajarkan Al-Ghazali dapat 

digunakan untuk menanggapi berbagai isu kontemporer seperti perkembangan teknologi, persoalan 

lingkungan, dan keberagaman budaya. Pemikirannya mendorong penggunaan teknologi secara beretika, 

kepedulian terhadap kelestarian alam, serta sikap terbuka dalam membangun dialog antarbudaya guna 

mewujudkan kehidupan yang harmonis dan saling menghargai. 

Implementasi wahyu dalam pendidikan Islam di era modern merupakan usaha untuk 

memastikan bahwa nilai-nilai Islam tetap relevan di tengah pesatnya perkembangan teknologi dan ilmu 

pengetahuan. Al-Qur’an dan Sunnah, sebagai bentuk wahyu, berfungsi sebagai pedoman utama yang 

memberikan arah moral, etika, serta panduan hidup bagi umat Islam dalam memahami realitas modern. 

Tantangan terbesar dalam penerapannya adalah bagaimana menjaga agar nilai-nilai wahyu dapat tetap 

berdampingan dengan ilmu-ilmu kontemporer tanpa kehilangan inti ajaran Islam. 

Pemanfaatan teknologi dalam pendidikan berbasis wahyu menjadi langkah penting untuk 

memperkaya proses pembelajaran. Dengan adanya teknologi, peserta didik dapat mengakses materi 

pendidikan Islam secara lebih mudah, cepat, dan interaktif. Hal ini membuat pembelajaran lebih menarik 

bagi generasi digital, sekaligus menjaga agar nilai-nilai keislaman tetap dapat dipahami dan 

diaplikasikan dalam kehidupan mereka. Teknologi mendukung proses belajar mengajar tanpa 

menghilangkan substansi ajaran Islam. 

Penggunaan aplikasi pembelajaran di era modern juga sangat membantu proses pendidikan. 

Beragam aplikasi Al-Qur’an telah dikembangkan untuk memudahkan siswa belajar membaca, 

memahami, dan menghafal ayat-ayat Al-Qur’an. Fitur seperti tajwid, audio pelafalan, serta terjemahan 

dalam berbagai bahasa memungkinkan siswa mempelajari Al-Qur’an secara lebih mendalam. Beberapa 

aplikasi bahkan menyediakan kuis dan evaluasi untuk mengukur tingkat pemahaman pengguna. Dengan 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1112 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

fasilitas ini, siswa dapat belajar lebih fleksibel, kapan saja dan di mana saja, sehingga proses pendidikan 

menjadi lebih efektif. 

Upaya mengintegrasikan nilai-nilai wahyu dengan ilmu pengetahuan modern bertujuan untuk 

menyatukan ajaran Islam yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah dengan perkembangan ilmu, 

teknologi, dan peradaban kontemporer. Integrasi ini ingin menunjukkan bahwa ilmu agama dan ilmu 

umum bukan dua hal yang bertentangan, melainkan dapat saling melengkapi. Dengan landasan tersebut, 

perkembangan ilmu pengetahuan tetap berpijak pada nilai moral dan etika yang diajarkan Islam. Prinsip 

dasar integrasi ini adalah bahwa wahyu telah memuat petunjuk tentang kehidupan, alam, dan manusia 

yang dapat dijadikan dasar dalam memahami dan mengembangkan ilmu pengetahuan. 

Secara menyeluruh, integrasi nilai wahyu dengan ilmu modern tidak hanya memperluas 

cakrawala keilmuan, tetapi juga menjadikan ilmu pengetahuan sebagai sarana untuk memperkuat 

hubungan manusia dengan Tuhan. Dengan pendekatan ini, umat Islam dapat memanfaatkan 

perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi tanpa melupakan nilai-nilai moral yang ditetapkan 

wahyu, sehingga tercipta keselarasan antara kemajuan sains dan tanggung jawab etis dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Dalam praktiknya, penerapan wahyu dalam pendidikan Islam modern menghadapi berbagai 

tantangan yang dipengaruhi oleh perkembangan teknologi, perubahan budaya, dan dinamika sosial. 

Meskipun Al-Qur’an dan Sunnah tetap menjadi rujukan utama nilai dan etika, penerapannya dalam 

kehidupan modern memerlukan pendekatan yang lebih adaptif. Salah satu tantangan utama adalah 

merancang kurikulum pendidikan Islam yang mampu menjawab kebutuhan zaman tanpa meninggalkan 

pesan inti wahyu. Pendidikan Islam cenderung fokus pada aspek ibadah dan hukum fikih, tetapi kurang 

menghubungkan nilai keislaman dengan perkembangan ilmu kontemporer. Hal ini membuat siswa 

merasa pendidikan agama kurang relevan dengan kehidupan sehari-hari yang penuh dengan 

perkembangan teknologi dan ilmu modern. 

Solusi dari permasalahan ini yaitu merancang kurikulum yang integratif. Ilmu agama dan ilmu 

umum perlu disajikan secara terpadu agar siswa dapat memahami bahwa nilai-nilai wahyu berhubungan 

dengan berbagai aspek kehidupan seperti teknologi, sains, dan ekonomi. Dengan pendekatan ini, siswa 

akan menyadari bahwa ajaran Islam memberikan prinsip yang dapat diterapkan dalam berbagai bidang. 

Lembaga pendidikan Islam dapat mengajarkan sains atau ekonomi dengan menekankan aspek etika, 

moral, dan tanggung jawab dalam Islam. 

Tantangan berikutnya muncul dari ketidaksesuaian antara konsep yang diajarkan di kelas 

dengan penerapannya dalam kehidupan sehari-hari. Walaupun siswa mempelajari nilai-nilai agama di 

sekolah, praktiknya dalam keseharian sering terabaikan atau dianggap sulit dilakukan. Akibatnya, 

pendidikan agama terasa kurang relevan dan tampak jauh dari situasi nyata yang dihadapi siswa. 

Selain itu, budaya populer yang berkembang di masyarakat seringkali membawa gaya hidup 

konsumtif dan individualistis yang dapat melemahkan nilai sosial dalam kehidupan bermasyarakat. 

Untuk mengatasinya, pendidikan karakter perlu ditingkatkan melalui kegiatan yang menanamkan nilai 

kebersamaan, kepedulian sosial, dan tanggung jawab moral. Kegiatan seperti bakti sosial atau kerja 

kelompok dapat memperkuat hubungan sosial serta mengajarkan pentingnya solidaritas. Dengan cara 

ini, dampak negatif budaya populer dapat dikurangi dengan tetap menghidupkan nilai-nilai sosial yang 

diajarkan Islam. 

Wahyu menempati posisi sentral dan tidak tergantikan sebagai sumber utama kebenaran dalam 

pendidikan Islam. Dalam pandangan Islam, wahyu merupakan pengetahuan ilahi yang Allah SWT 

sampaikan kepada para nabi, terutama Nabi Muhammad SAW, sebagai petunjuk untuk membawa 

manusia menuju kebenaran. Al-Qur’an dan Sunnah yang lahir dari wahyu tersebut berfungsi sebagai 

dasar utama ajaran dan pedoman hidup umat Islam, termasuk dalam bidang pendidikan. Dengan 

demikian, wahyu terbagi menjadi dua jenis, yaitu: Al-Qur’an dan Hadis. 

Secara umum, umat Islam memahami bahwa Al-Qur’an adalah kitab suci yang benar-benar 

berasal dari Allah SWT melalui firman-Nya. Al-Qur’an memiliki beragam definisi, namun penelitian 

ini menggunakan pandangan Muhammad Abduh karena dianggap paling sesuai. Ia menjelaskan bahwa 

Al-Qur’an merupakan kalam mulia yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW, nabi yang paling 

sempurna. Ajaran dalam Al-Qur’an mencakup seluruh aspek ilmu pengetahuan. Al-Qur’an adalah 

sumber yang agung, dan hakikatnya hanya dapat dipahami oleh mereka yang berhati bersih dan berakal 

jernih. Ia adalah firman Allah yang paling sempurna, menjadi pedoman sekaligus landasan hidup bagi 

orang-orang beriman. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1113 
 

 

Nafila Mubarokah / Epistimologi dalam Pendidikan Islam: Dari Wahyu Menuju Pemahaman Ilmiah 

 Hadis merupakan salah satu rujukan utama dalam ajaran Islam dan menjadi landasan penting 

bagi seluruh bidang keilmuan, termasuk pendidikan. Sebagai sumber pengetahuan kedua setelah Al-

Qur’an, hadis memiliki peran besar dalam mendorong perkembangan ilmu dan kemajuan peradaban. 

Banyak hadis yang menjelaskan tentang kewajiban menuntut ilmu serta memberikan contoh praktik 

ilmiah melalui keteladanan Rasulullah SAW. Ilmu pengetahuan modern juga banyak membantu 

menjelaskan makna-makna yang tersirat dalam hadis, seperti petunjuk tentang fenomena alam, struktur 

penciptaan, dan berbagai hukum yang mengaturnya. 

Pendidikan Islam perlu mengajarkan cara berpikir logis dan ilmiah yang berlandaskan wahyu 

(32 Jawaban 40,6%  sangat setuju, 50% setuju, dan sisanya ragu ragu, tidak setuju, dan sangat tidak 

setuju sama besar). Nilai-nilai spiritual dan moral perlu menjadi dasar dalam pengembangan ilmu 

pengetahuan (32 jawaban 53,7% sangat setuju, 28,1% setuju, 12,5 ragu ragu, dan sisa nya tidak setuju). 

Lembaga pendidikan Islam sudah cukup mengintegrasikan nilai wahyu dan ilmu rasional (32 jawaban 

34,4% sangat setuju, 53,1% setuju, 17,5% ragu ragu). Responden mendukung penguatan epistemologi 

Islam dalam sistem pendidikan Indonesia (32 jawaban 46,9% sangat setuju, 40,6% setuju, 9,4% ragu 

ragu, sisa nya tidak setuju). 

 

Peran Akal, Pengalaman, dan Ijtihad dalam Konstruksi Epistemologi Pendidikan Islam 

Dari hasil penelitian di atas di jelaskan bahwa akal manusia memiliki peran penting dalam 

memahami wahyu dengan 32 jawaban, 53,1% sangat setuju, 34,4% setuju, dan 12,5% ragu-ragu. Dalam 

tradisi Islam, guru menempati posisi yang sangat penting sebagai murabbi, yakni pendidik yang tidak 

hanya bertanggung jawab menyampaikan ilmu pengetahuan, tetapi juga membimbing peserta didik 

dalam pembentukan akhlak dan kepribadian. Prinsip penggunaan akal menempati posisi krusial dalam 

epistemologi yang diajarkan Nabi Muhammad (saw). Akal dipahami sebagai anugerah ilahi yang 

memampukan manusia memahami realitas, menganalisis permasalahan, dan merumuskan berbagai 

solusi kehidupan. Sementara itu, aspek empiris, yang mencakup observasi, pengalaman, dan 

eksperimen, membentuk pilar ketiga dalam struktur integratif epistemologi Islam, di samping akal dan 

wahyu. 

Wahyu menjadi pedoman agar akal tidak menyimpang dari kebenaran, dengan hasil angket dari 

32 jawaban yang menunjukan angka 59,4% sangat setuju, 31,2% setuju, dan sisanya ragu-ragu dengan 

pernyataan tersebut. Implementasi integrasi wahyu dan akal dalam pendidikan Islam kontemporer 

menunjukkan bahwa paradigma epistemologi Islam tetap relevan dan mendesak dalam menghadapi 

globalisasi dan modernisasi yang berpotensi melemahkan identitas spiritual umat Islam. Menjaga 

keseimbangan antara wahyu dan akal merupakan aspek krusial dalam membentuk peserta didik yang 

berkarakter, berpikir kritis, dan mampu menjawab tantangan global tanpa meninggalkan prinsip-prinsip 

fundamental Islam. Tantangan globalisasi yang ditandai dengan dominasi perspektif sekuler dan 

materialistis menuntut respons pendidikan yang tidak hanya mempertahankan identitas Islam tetapi juga 

mengembangkan kompetensi yang sesuai dengan perkembangan zaman. Keseimbangan antara wahyu 

dan akal dalam pendidikan Islam menghasilkan lulusan yang berkepribadian utuh, menguasai ilmu 

pengetahuan dan teknologi, serta memiliki komitmen yang kuat terhadap nilai-nilai Islam. 

Akal dan wahyu seharusnya berjalan seimbang dalam mencari sebuah ilmu, kemudian hasil dari 

survei menyatakan dari 32 jawaban, diangka 56,3% sangat setuju, 31,8% setuju, sisa nya ragu ragu, 

tidak setuju, dan sangat tidak setuju paling sedikit. Sikap kritis yang dipupuk melalui pendidikan Islam 

berbeda dengan kritik sekuler yang cenderung destruktif, karena didasarkan pada nilai-nilai etika dan 

moral yang konstruktif sesuai ajaran Islam. Siswa yang lahir dalam sistem pendidikan Islam terpadu 

memiliki kemampuan menganalisis dan mengevaluasi berbagai fenomena dari perspektif Islam, tanpa 

mengabaikan apresiasi mereka terhadap kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi. Dengan demikian, 

integrasi wahyu dan akal dalam pendidikan Islam tidak hanya signifikan secara teoretis, tetapi juga 

terbukti efektif secara praktis dalam menjawab tantangan zaman. Hal ini menunjukkan bahwa 

epistemologi pendidikan Islam sangat adaptif tanpa kehilangan esensi dan identitasnya. 

Manusia memperoleh pengetahuan melalui pengalaman mereka. Menurut John Locke, 

pengalaman-pengalaman tersebut terutama berasal dari pengalaman indrawi. Seseorang tahu sesuatu itu 

dingin karena ia merasakannya, atau tahu sesuatu itu manis karena ia mencicipinya. Locke mengajukan 

teori tabula rasa, yang secara harfiah berarti "batu tulis kosong". Teori ini menyatakan bahwa manusia 

pada awalnya tidak memiliki pengetahuan apa pun; pengalaman kemudian mengisi kekosongan tersebut 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1114 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

hingga akhirnya mereka memiliki pengetahuan. Awalnya, masukan indrawi yang masuk sederhana, 

tetapi seiring waktu menjadi lebih kompleks, membentuk kumpulan pengetahuan yang lengkap. 

Dalam tradisi intelektual Islam, metode empiris tidak dipandang sebagai lawan dari pendekatan 

rasional, tidak seperti dikotomi yang berkembang dalam epistemologi Barat. John Locke, seorang tokoh 

terkemuka dalam empirisme, menegaskan bahwa tidak ada pengetahuan yang dapat memasuki pikiran 

manusia kecuali melalui pengalaman indrawi. Pandangan ini mendorong kita untuk menerima gagasan 

bahwa pengetahuan pada dasarnya terbentuk dari pengalaman. Pergeseran paradigma dalam pendidikan 

Islam hanya dapat terwujud jika guru di madrasah dan pesantren berperan sebagai fasilitator ijtihad, 

bukan sekadar penyampai ilmu pengetahuan satu arah. Pendekatan ini sejalan dengan konsep pedagogi 

kritis Paulo Freire, yang menekankan pentingnya membebaskan peserta didik dari pola pikir pasif 

menuju pola pikir kritis. Dalam konteks pendidikan Islam, guru diharapkan menyediakan ruang bagi 

eksplorasi beragam interpretasi, berdialog mengenai perbedaan pandangan di antara para ulama, dan 

mengkaji relevansi ajaran Islam dalam konteks sosio-historis. 

Pemahaman ilmiah seharusnya memperkuat keyakinan terhadap Allah SWT dengan dukungan 

pengetahuan yang telah diperoleh melalui pendidikan, hasil yang didapatkan dalam lapangan dari 32 

jawaban, yakni 50,3% sangat setuju, 34,4% setuju, 9,4% ragu ragu. Sepanjang sejarah perkembangan 

teori pengetahuan, Plato dan Aristoteles memiliki pandangan yang berbeda tentang sumber informasi. 

Plato, yang sering dikaitkan dengan tradisi logika klasik berbeda dengan para pemikir logika modern 

seperti Descartes, Spinoza, dan Leibniz berpendapat bahwa akal budi adalah sumber utama 

pengetahuan. Kaum realis kemudian memposisikan akal budi sebagai elemen yang paling menentukan 

dan andal dalam memperoleh informasi. Para pragmatis menerima bahwa pendekatan teoretis yang 

didasarkan pada penalaran rasional dapat menghasilkan pengetahuan dan kepastian yang tidak lagi 

memerlukan bukti tambahan, baik mengenai hakikat realitas dan strukturnya maupun mengenai alam 

semesta secara keseluruhan. 

Sebagaimana dijelaskan oleh para pragmatis, realitas dan kepastian tertentu tentangnya dapat 

dicapai tanpa selalu bergantung pada persepsi indrawi atau teknik empiris tertentu. Oleh karena itu, jenis 

pengetahuan ini sering disebut sebagai pengetahuan deduktif, yaitu informasi dasar atau fundamental 

yang diyakini independen dari pengalaman. Berbeda dengan gurunya, Plato, Aristoteles berpandangan 

sebaliknya. Menurutnya, sumber pengetahuan adalah pengalaman indrawi atau wawasan. Sebagai 

seorang empiris awal, Aristoteles menekankan bahwa pengetahuan harus dibangun melalui metode 

eksperimental agar fakta dapat diverifikasi. Proses induksi dalam aktivitas ilmiah, yang terus 

disempurnakan dari waktu ke waktu, kemudian melahirkan fondasi positivisme, sebuah aliran pemikiran 

yang membedakan sains dari non-sains melalui model pengujian dan konfirmasi. 

Integrasi Epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani dalam Pendidikan Islam Kontemporer 

Epistemologi dalam Islam mencakup tiga paradigma utama, yaitu bayani (tekstual-normatif), 

burhani (rasional-empiris), dan irfani (intuitif-spiritual), masing-masing mencerminkan tiga sumber 

utama pengetahuan dalam Islam, yaitu wahyu, akal, dan pengalaman spiritual. Dalam bidang pendidikan 

Islam, pendekatan pembelajaran masih didominasi oleh hafalan atau bayani, yang cenderung dogmatis, 

sementara aspek burhani dan irfani sering diabaikan. Hal ini sejalan dengan temuan angket bahwa 59,4% 

responden sangat setuju bahwa wahyu harus menjadi pedoman agar akal tidak menyimpang, sehingga 

ketidakseimbangan paradigma memang berdampak pada kemampuan berpikir kritis, kreativitas, dan 

kepekaan spiritual siswa. 

Bayani: Fungsi Teks Wahyu (Al-Qur'an) dalam Membentuk Nilai-Nilai Pendidikan 

Bayani didefinisikan sebagai metode berpikir yang didasarkan pada teks-teks wahyu, seperti Al-

Qur'an dan Hadis, beserta otoritas warisan intelektual klasik. Al-Jabiri menggambarkannya sebagai “Al-

'Aql Al-Bayani”, pola berpikir yang menempatkan teks-teks sebagai sumber pengetahuan dan hukum 

yang otoritatif. Dalam konteks pendidikan Islam, unsur bayani menekankan bahwa semua proses 

pembelajaran harus didasarkan pada nilai-nilai wahyu, yang juga dipandang penting oleh 50% 

responden yang sangat setuju bahwa ilmu tanpa wahyu dapat menyesatkan. 

Teks-teks wahyu berfungsi sebagai landasan nilai-nilai normatif. Prinsip-prinsip yang 

terkandung dalam Al-Qur'an dan Hadis menentukan arah pendidikan, termasuk tujuannya, kontennya, 

dan bahkan metode pengajarannya. Misalnya, tujuan pendidikan Islam adalah menghasilkan individu 

yang memiliki iman yang kuat, pengetahuan, dan moral, semua berasal dari teks-teks wahyu. Hal ini 

diperkuat oleh 53,7% responden yang sangat setuju bahwa nilai moral-spiritual harus menjadi dasar 

dalam pengembangan ilmu. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1115 
 

 

Nafila Mubarokah / Epistimologi dalam Pendidikan Islam: Dari Wahyu Menuju Pemahaman Ilmiah 

Dalam praktiknya, bayani berfungsi sebagai penjaga moralitas. Wahyu menetapkan konsep 

ta'dib, atau pembentukan perilaku baik, sebagai inti pendidikan Islam. Syed Muhammad Naquib al-Attas 

menekankan bahwa tanpa adab, pengetahuan kehilangan maknanya, menyebabkan pendidikan terjatuh 

ke dalam krisis moral. Namun, kelemahan pendekatan ini terlihat dalam dominasi nasihat (mau‘izhah 

hasanah), teknik hafalan, dan fokus berlebihan pada dimensi kognitif saja, meskipun begitu 31,2% 

responden tetap menyatakan setuju bahwa wahyu harus menjadi pengarah utama dalam pencarian 

kebenaran. 

 

Burhani: Peran Akal, Logika, dan Ilmu Pengetahuan dalam Pendidikan Islam  

Burhani merujuk pada pendekatan rasional-empiris yang mengutamakan akal, logika, dan 

metode demonstratif untuk memperoleh pengetahuan. Al-Jabiri menyatakan bahwa burhani merupakan 

manifestasi dari al-‘aql al-burhani, yaitu akal demonstratif yang didasarkan pada kenyataan empiris dan 

penalaran logis yang terstruktur. Dalam konteks pendidikan Islam, burhani mengajarkan bahwa akal 

adalah alat penting untuk memahami baik wahyu maupun realitas dunia, sejalan dengan 53,1% 

responden yang sangat setuju bahwa akal memiliki peran penting dalam memahami wahyu. Ibn Rushd 

menekankan bahwa penggunaan akal tidak bertentangan dengan agama, melainkan merupakan cara 

untuk menafsirkan wahyu secara lebih mendalam. Al-Qur'an sendiri berulang kali mendorong manusia 

untuk menggunakan akal (afala ta‘qilun) sebagai panduan metodologis. 

Burhani mendorong penerapan ilmu logika (manthiq) dalam pendidikan. Pemikir Muslim klasik 

seperti al-Farabi dan Ibn Sina memanfaatkan logika sebagai alat utama dalam pengembangan ilmu 

pengetahuan. Selain logika, burhani menekankan pengamatan empiris sebagai metode pendidikan. 

Tokoh seperti Ibn al-Haytham dikenal sebagai pelopor metode ilmiah melalui pengamatan dan 

eksperimen. Pandangan ini juga didukung oleh 50,3% responden yang sangat setuju bahwa pemahaman 

ilmiah dapat memperkuat keyakinan kepada Allah. Meskipun menonjolkan akal dan ilmu pengetahuan, 

burhani tidak berdiri sendiri. Jika dipisahkan dari bayani (wahyu), ia dapat mengarah pada sekularisme, 

jika tanpa irfani (spiritualitas), ia dapat menjadi kering dan terlalu materialistik. 

 

Irfani: Fungsi Intuisi Moral dan Spiritualitas  

Irfani dianggap sebagai cara memperoleh pengetahuan melalui intuisi, pengalaman batin, dan 

penglihatan spiritual. Pengetahuan intuitif bukanlah sekadar spekulasi, melainkan hasil dari penyucian 

jiwa yang memungkinkan hati menerima cahaya ilahi. Ibn 'Arabi menjelaskan bahwa pengetahuan sejati 

tidak dapat diperoleh hanya melalui penalaran rasional, tetapi melalui hati yang telah disucikan melalui 

dzikir dan muraqabah, sejalan dengan 28,1% responden yang menegaskan bahwa nilai spiritual harus 

mewarnai pengembangan ilmu. Moralitas merupakan dasar pendidikan Islam. Irfani menyoroti aspek 

batin dalam pembentukan moralitas. Al-Ghazali, dalam Ihya’ Ulum al-Din, menyatakan bahwa 

pengetahuan tanpa moralitas adalah bencana, dan moralitas hanya dapat berkembang dari hati yang telah 

diasah oleh kesadaran spiritual. Melalui praktik spiritual seperti dzikir, tadabbur, dan ibadah yang 

khusyuk, nilai-nilai moral diinternalisasi bukan sebagai aturan kaku, tetapi sebagai pemahaman yang 

mendalam sehingga moralitas muncul sebagai sifat yang autentik, yang juga selaras dengan 40,6% 

responden yang sangat setuju akan perlunya penguatan epistemologi Islam. 

Kombinasi ketiga paradigma ini menjadikan pendidikan Islam holistik. Bayani memberikan 

panduan normatif dan otoritatif berdasarkan teks suci, burhani memberikan daya analitis melalui 

rasionalitas dan ilmu pengetahuan, irfani memberikan kedalaman spiritual melalui penyucian jiwa dan 

kekuatan intuisi. Integrasi ini juga tampak didukung oleh 59,4% responden yang sangat setuju bahwa 

ilmu agama dan ilmu umum harus dipelajari secara terpadu. 

Ada tiga prinsip utama dalam mengintegrasikan epistemologi Islam ke dalam pendekatan 

pendidikan: (1) tauhid, semua kegiatan belajar-mengajar diarahkan pada pengakuan akan keesaan Allah; 

(2) ‘adl (keseimbangan), menggabungkan unsur empiris, rasional, dan spiritual; (3) tujuan akhlak al-

karimah, pendidikan harus membentuk manusia yang beradab dan bermoral, bukan hanya ahli 

profesional. 

Relevansi Epistemologi Pendidikan Islam bagi Generasi Z dan Tantangan Kontemporer 

Epistemologi dalam pendidikan Islam pada intinya berlandaskan pada keharmonisan antara 

wahyu, akal, dan pengalaman manusia. Di era digital saat ini, keselarasan ini semakin krusial, mengingat 

cara belajar Generasi Z sangat terpengaruh oleh kecepatan teknologi, aliran informasi, serta budaya 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1116 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

multitasking. Generasi ini dikenal dengan sifat visual, cepat merasa jenuh, berpikir kritis, namun juga 

mengalami keterpaparan terhadap informasi yang berlebihan dan krisis identitas. Pemahaman mengenai 

epistemologi Islam menyediakan kerangka yang diperlukan untuk memastikan pencarian ilmu selalu 

sejalan dengan nilai-nilai wahyu, sekaligus tetap relevan dengan tuntutan zaman. 

Hasil survei menunjukkan bahwa sebagian besar partisipan (53,1% sangat setuju dan 34,4% 

setuju) percaya bahwa akal manusia memiliki peranan yang signifikan dalam memahami wahyu. 

Temuan ini mendukung pemahaman epistemologi Islam yang menegaskan bahwa akal adalah alat untuk 

menginterpretasikan wahyu dan memahami kenyataan. Di samping itu, 59,4% responden sangat setuju 

bahwa wahyu berfungsi sebagai panduan agar akal tidak menyimpang, menunjukkan adanya kesadaran 

bahwa akal dan wahyu bukanlah dua hal yang bertentangan, tetapi saling melengkapi dalam pencarian 

kebenaran. 

Selanjutnya, sebagian besar responden (56,3% sangat setuju dan 31,8% setuju) menganggap 

bahwa akal dan wahyu seharusnya bergerak seiring dalam mencari ilmu. Data ini menegaskan 

pentingnya epistemologi pendidikan Islam bagi Generasi Z yang sering berhadapan dengan informasi 

digital tanpa penyaringan. Keseimbangan antara rasional dan spiritual menjadi sangat penting agar 

proses belajar tidak hanya menghasilkan keterampilan teknis, tetapi juga membentuk karakter dan 

kebijaksanaan. 

Namun, dinamika di lapangan memperlihatkan bahwa pemahaman mengenai peranan wahyu 

sebagai pedoman ilmu masih menghadapi berbagai tantangan. Sebanyak 37,5% dari responden merasa 

ragu terhadap klaim bahwa ilmu tanpa bimbingan wahyu bisa mengarah pada kesesatan. Persentase ini 

mencerminkan bahwa sebagian dari masyarakat terutama pada generasi muda itu belum 

mengembangkan kerangka epistemologis yang solid untuk memahami keterkaitan antara ilmu modern 

dan nilai-nilai wahyu. 

Meski ada keraguan, mayoritas responden meyakini bahwa pemahaman ilmiah seharusnya 

memperkuat iman kepada Allah SWT (50,3% sangat setuju; 34,4% setuju). Hal ini menunjukkan bahwa 

paduan ilmu dan iman tetap menjadi komponen penting dalam pendidikan Islam. 

Dalam ranah pendidikan, para responden menunjukkan dukungan yang besar terhadap 

perpaduan antara ilmu agama dan ilmu umum. Sebanyak 40,6% menyatakan sangat setuju dan 50% 

setuju bahwa pendidikan Islam harus mengajarkan cara berpikir logis dan ilmiah yang berdasarkan 

wahyu, dan 59,4% sangat setuju bahwa ilmu agama dan ilmu umum perlu dipelajari secara integratif. 

Data ini mengkonfirmasi bahwa paradigma integratif yang merupakan dasar dari epistemologi 

pendidikan Islam dianggap relevan oleh mahasiswa serta masyarakat pada umumnya. 

Aspek spiritual dan moral juga dianggap krusial dalam pengembangan ilmu, hal ini terlihat dari 

53,7% responden yang sangat setuju. Pandangan ini sejalan dengan konsep integrasi epistemologi Islam 

(bayani, burhani, dan irfani) yang menekankan keseimbangan antara nilai-nilai wahyu, rasionalitas, dan 

pengalaman spiritual. 

Menariknya, responden menilai bahwa lembaga pendidikan Islam cukup berhasil dalam 

menyatukan nilai wahyu dan rasionalitas (34,4% sangat setuju; 53,1% setuju). Di samping itu, 46,9% 

sangat setuju dan 40,6% setuju pada perlunya penguatan epistemologi Islam dalam sistem pendidikan 

nasional. Temuan ini menunjukkan semakin meningkatnya kesadaran akan perlunya memperkuat 

kerangka epistemologis Islam, terutama dalam menghadapi tantangan digital seperti disinformasi, 

budaya instan, dan berkurangnya kedalaman berpikir. 

 

4. KESIMPULAN 

Transformasi pengetahuan berbasis wahyu dalam konteks sains modern menunjukkan bahwa 

wahyu, akal, dan pengalaman bukanlah elemen yang saling eksklusif, melainkan tiga fondasi 

epistemologi Islam yang bekerja sama untuk membangun pemahaman realitas yang komprehensif. 

Wahyu berfungsi sebagai pedoman nilai-nilai moral dan menentukan arah kebenaran, akal digunakan 

untuk menafsirkan dan mengembangkan pengetahuan secara rasional, sementara pengalaman empiris 

memperkuat proses penemuan kebenaran melalui pengamatan dan praktik langsung. Pemikiran Ibnu 

Sina dan Al-Ghazali menunjukkan keselarasan antara wahyu dan akal, sementara perkembangan 

pendidikan Islam saat ini menuntut penyatuan ketiganya dalam kerangka epistemologis bayani, burhani, 

dan irfani sehingga proses pembelajaran tidak hanya bertumpu pada teks, tetapi juga pada penalaran dan 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1117 
 

 

Nafila Mubarokah / Epistimologi dalam Pendidikan Islam: Dari Wahyu Menuju Pemahaman Ilmiah 

kedalaman spiritual. Menghadapi tantangan modernisasi, pendidikan Islam perlu mengembangkan 

kurikulum yang fleksibel agar ajaran wahyu tetap relevan di era teknologi, sekaligus mampu mencetak 

peserta didik yang kritis, bermoral, dan peka terhadap perubahan global. Dengan demikian, perpaduan 

wahyu, akal, dan pengalaman tidak saja memperkuat karakter epistemologi Islam, tetapi juga 

menempatkan sains sebagai sarana mendekatkan manusia kepada Tuhan dan membangun peradaban 

yang beretika dan beradab. 

 
5. DAFTAR PUSTAKA 

Al-Farabi. (1968). Kitab al-Burhan dalam Al-Manthiq ‘inda al-Farabi. Dar al-Mashriq. 

Al-Ghazali, A. H. (n.d.). Ihya’ Ulum al-Din (Juz I). 

Al-Jabiri, M. A. (1991). Bunyah al-‘Aql al-‘Arabi. Markaz Dirasat al-Wihdah al-‘Arabiyyah. 

al-Attas, S. M. N. (1991). The concept of education in Islam: A framework for an Islamic 

philosophy of education. ISTAC. 

al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the metaphysics of Islam. ISTAC. 

Anwar, K. (2021). Pendidikan Islam Multikultural: Konsep dan Implementasi Praktis di 

Sekolah (Vol. 1). Academia Publication. 

Ariza, H. (2023). Lembaga Pendidikan Islam dalam lintasan sejarah di Indonesia (Kajian 

historis perkembangan lembaga pendidikan Islam). SURAU: Journal of Islamic 

Education, 1(1), 1. https://doi.org/10.30983/.v1i1.6697 

Azhari, D. S., & Mustapa, M. (2021). Konsep pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali. 

Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran (JRPP), 4(2), 271–278. 

Azyati, N., Selviani, R., Sukma, Z., & Sari, H. P. (2025). Muhammad Iqbal: Filsafat Pendidikan 

Islami untuk Gen Z.Jurnal Pendidikan Tambusai, 9(3), 33127–33134. Retrieved from 

https://jptam.org/index.php/jptam/article/view/32835  

Fakhruddin, & Sutarto. (2021). Filsafat Pendidikan Islam Klasik dan Kontemporer. LP2I IAIN 

Curup. 

Firmansyah, M., Nadhiroh, Y. A., Alfani, I. H. D., & Arrazaq, Z. (2025). Transformasi 

Pendidikan Agama Islam di era digital: Tantangan dan peluang untuk Generasi Z. 

Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 10(1). 

https://doi.org/10.23969/jp.v10i1.23404  

Hanum, A. (2022). Analisis pemikiran Ibnu Sina dan Ibnu Khaldun terhadap konsep pendidikan 

Islam. https://doi.org/https://doi.org/10.30868/ei.v10i02.2332 

Herawati, Aulia, Ulil Devia Ningrum, & Herlini Puspika Sari. (2024). Wahyu sebagai Sumber 

Utama Kebenaran dalam Pendidikan Islam: Kajian Kritis terhadap Implementasinya di 

Era Modern. Moral: Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 1(4), 109–126. 

Hidayat, Rahmat. (2016). Epistemologi Pendidikan Islam: Sistem, Kurikulum, Pembaharuan 

dan Upaya Membangun Epistemologi Pendidikan Islam. Almufida, 1(1), 49–69 

Ibn al-Haytham. (1983). Kitab al-Manazir. al-Matba‘ah al-Amiriyyah. 

Ibn ‘Arabi. (2004). Al-Futuhat al-Makkiyyah (Juz I). Dar Sadir. 

Ibn Rushd. (1993). Fasl al-Maqal. Dar al-Mashriq. 

Ihsan, Rusydi A. M., Riki Saputra, & Sri Wahyuni. (2025). Epistemologi Pendidikan Islam 

dalam Perspektif Klasik dan Modern. Ensiklopedia of Journal, 7(4), 135 

Indah, A. V. (2025). Epistemologi pendidikan Islam: Analisis konseptual terhadap integrasi 

wahyu dan akal dalam pembentukan karakter muslim. Islamijah: Journal of Islamic 

Social Sciences, 6(2), 180–198. 

Izza, Y. P. (2019). Epistemologi pendidikan Islam: (Mengurai pendidikan Islam sebagai suatu 

sistem ilmu pengetahuan). At-Tuhfah: Jurnal Studi Keislaman, 8(1), 121–135. 

Jurana, J. (2021). Hubungan wahyu dengan akal aktif (al-‘Aql al-Fa‘al) dalam pandangan Al-

Farabi. Institut Agama Islam Negeri Palu. 

Lestari, I. (2021). Wahyu dan ilmu pengetahuan (Fungsi, esensi dan perbedaannya). Borneo: 

Journal of Islamic Studies, 1(2), 64–74. 

https://doi.org/10.30983/.v1i1.6697
https://jptam.org/index.php/jptam/article/view/32835
https://doi.org/10.23969/jp.v10i1.23404
https://doi.org/https:/doi.org/10.30868/ei.v10i02.2332


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1118 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

Manar, Muhammad. (2024). Peranan Epistemologi dalam Pengembangan Pendidikan Islam. Al 

Mikraj: Jurnal Studi Islam dan Humaniora, 5(1), 1060–1070 

Maryani, M., Siregar, I., Syukriss, A., & Munte, R. S. (2024). Kontruksi epistemologi ilmu 

pengetahuan. Jurnal Genta Mulia, 15(2), 211–223. 

Nafian, H., & Santalia, I. (2022). Interpretasi dan implementasi wahyu dalam Islam. Ash-

Shahabah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 8(2), 63–70. 

Nuthpaturahman, N. (2023). Perbandingan filsafat pendidikan Islam dan filsafat pendidikan 

Barat. Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, 17(2), 650. 

https://doi.org/10.35931/aq.v17i2.1937 

Padli, M., & Mustofa, M. (2021). Kebenaran dalam perspektif filsafat serta aktualisasinya 

dalam men-screening berita. Jurnal Filsafat Indonesia, 4(1), 78–88. 

https://doi.org/10.23887/jfi.v4i1.31892 

Parida, P., Syukri, A., Badarussyamsi, B., & Rizki, A. F. (2021). Kontruksi epistimologi ilmu 

pengetahuan. Jurnal Filsafat Indonesia, 4(3), 273–286. 

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition. 

University of Chicago Press. 

Rumina. (2025). Integrasi epistemologi Islam dalam metode pendidikan: Pendekatan filsafat 

pendidikan Islam. Jurnal Ta’lim al-‘Ilm, 11(2), 215–223. 

Shihab, M. Q. (1999). Membumikan Al-Qur’an. Mizan. 

Sudrajat, A., & Sufiyana, A. Z. (2023). Sumber filsafat Islam: Wahyu, akal, dan indera. Tinta, 

5(1), 73–82. 

Suswita, S. (2025). Antara taklid dan ijtihad: Dialektika pembentukan nalar kritis siswa dalam 

pendidikan Islam. Al-Qarawiyyin: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 1(3), 208–224. 

Wijayanti, D. (2025). Filsafat ilmu dalam perspektif pendidikan Islam. PENDIS (Jurnal 

Pendidikan Ilmu Sosial), 4(1), 1–14. 

Yudhyarta, D. (2025). Epistemologi integratif Rasulullah SAW: Telaah prinsip wahyu–akal–

empiris sebagai fondasi pengembangan sains dan teknologi berbasis etika. Al-Zayn: 

Jurnal Ilmu Sosial & Hukum, 3(3), 2987–2996. 

Yulita, R. (2017). Hadis sebagai sumber pengembangan pendidikan. Tarbiyah al-Awlad, 7(2), 

581. 

Zaiyani, Z., Iskandar, I., Elvirawati, E., & Rai, S. W. (2025). Filsafat Pendidikan Islam dan 

krisis moralitas generasi digital: Kajian epistemologis dan aksiologis. Educational: 

Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran, 5(4), 1098-1106. 

https://doi.org/10.51878/educationaLv5i4.7467 
 

https://doi.org/10.35931/aq.v17i2.1937
https://doi.org/10.23887/jfi.v4i1.31892
https://doi.org/10.51878/educationaLv5i4.7467

