AL-ILMIYA: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM

JP1

Epistimologi dalam Pendidikan Islam: Dari Wahyu Menuju Pemahaman

IImiah

Nafila Mubarokah?, Abdul Khobir?, Zidan El Zaldie®, Retno Enggar Lestari‘, Risma Wati
Agustina®

LUniversitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan

2Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan

3 Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan

4 Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan

> Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan

Email: nafila.mubarokah24117 @mbhs.uingusdur.ac.id* abdul.khobir@uingusdur.ac.id?

zidan.el.zaldie24118@mhs.uingusdur.ac.id® retno.enggar.lestari24119@mhs.uingusdur.ac.id*
risma.wati.agustina24120@mhs.uingusdur.ac.id®

ARTICLE INFO ABSTRACT

The epistemology of Islamic education faces the challenge of fragmentation
between revelation, reason, and spiritual experience in current educational
practices, which often give rise to a dichotomy between religious and secular
knowledge, as well as a tendency to prioritise a textual-normative approach that
neglects rational and intuitive-spiritual aspects. This article aims to rebuild the
epistemological foundations of Islamic education by integrating three key
paradigms bayani (revelation), burhani (reason-empirical), and irfani
(intuition-spiritual), as a response to the crisis of meaning and relevance of
religious education amid the wave of modernity and the younger generation's
need for a holistic approach. By applying descriptive quantitative method
through questionnaire distribution, this research reveals that these three

Avrticle history:

Received 2 Desember 2025
Revised 15 Desember 2025
Accepted 28 Desember 2025
Available online 3 Januari 2026

Kata Kunci:

Islamic Educational
Epistemology, Bayani Burhani
Irfani, Integration of Knowledge,
Revelation and Reason, Holistic

Education paradigms are not contradictory, but rather mutually supportive within the
framework of tauhid, 'adl, and akhlak al-karimah. This integration not only
Keywords: allows Islamic education to remain rooted in revelatory values, but also enables

Epistemologi Pendidikan Islam,
Bayani Burhani Irfani, Integrasi
llmu, Wahyu dan Akal,
Pendidikan Holistik

it to adapt to contemporary scientific developments and the need for
comprehensive intellectual, moral, and spiritual character building. These
findings theoretically contribute to the development of a comprehensive,

critical, and contextually appropriate model of Islamic education. This is
particularly relevant in facing the complexities of digital civilisation and the
existential challenges of Generation Z.

This is an open access article under the CC BY-SA
license.

Copyright © 2025 by Author. Published by Al-Afif ABSTRAK

Epistemologi pendidikan Islam dihadapkan pada tantangan fragmentasi antara

wahyu, akal, dan pengalaman spiritual dalam praktik pendidikan saat ini yang

seringkali menimbulkan dikotomi antara pengetahuan agama dan sekuler, serta
kecenderungan untuk mengutamakan pendekatan tekstual-normatif yang mengabaikan aspek rasional dan intuitif-
spiritual. Artikel ini bertujuan untuk membangun kembali dasar-dasar epistemologis pendidikan Islam dengan
mengintegrasikan tiga paradigma kunci bayani (wahyu), burhani (akal-empiris), dan irfani (intuisi-spiritual),
sebagai respons terhadap krisis makna dan relevansi pendidikan agama di tengah gelombang modernitas dan
kebutuhan generasi muda akan pendekatan holistik. Dengan menerapkan metode deskriptif kuntitatif melalui
pembagian angket, penelitian ini mengungkapkan bahwa ketiga paradigma tersebut tidak saling bertentangan,
melainkan saling mendukung dalam kerangka tauhid, 'adl, dan akhlak al-karimah. Integrasi ini tidak hanya
memungkinkan pendidikan Islam tetap berakar pada nilai-nilai wahyu, tetapi juga memungkinkannya beradaptasi
dengan perkembangan ilmiah kontemporer dan kebutuhan pembentukan karakter yang komprehensif intelektual,
moral, dan spiritual. Temuan ini secara teoritis berkontribusi pada pengembangan model pendidikan Islam yang
komprehensif, kritis, dan sesuai konteks. Hal ini khususnya relevan dalam menghadapi kompleksitas peradaban
digital dan tantangan eksistensial Generasi Z.

*Corresponding author
E-mail addresses: nafila.mubarokah24117@mhs.uingusdur.ac.id (Nafila Mubarokah)



mailto:nafila.mubarokah24117@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:nafila.mubarokah24117@mhs.uingusdur.ac.id1
mailto:abdul.khobir@uingusdur.ac.id2
mailto:zidan.el.zaldie24118@mhs.uingusdur.ac.id3
mailto:retno.enggar.lestari24119@mhs.uingusdur.ac.id4
mailto:risma.wati.agustina24120@mhs.uingusdur.ac.id5

Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1109

1. PENDAHULUAN

Epistemologi dalam pendidikan Islam memiliki peran yang sangat vital sebagai dasar filosofis
yang mengarahkan cara mencapai, memahami, dan mengembangkan pengetahuan berdasarkan wahyu.
Di dunia nyata, pendidikan Islam seringkali berhadapan dengan tantangan dualisme di antara nilai-nilai
tradisional Islam dan metode yang modern. Ihsan, Rusydi, Riki, dan Sri Wahyuni (2025) menekankan
bahwa penting untuk mengintegrasikan nilai-nilai klasik dan modern agar sistem pendidikan Islam
mampu melahirkan siswa yang tidak hanya pintar secara intelektual, tetapi juga unggul dalam hal moral
dan spiritual.

Aulia Herawati, Ulil Devia Ningrum, dan Herlini Puspika Sari (2024) juga menekankan bahwa
pendidikan Islam akan tetap relevan jika dapat menggabungkan esensi wahyu sebagai sumber utama
kebenaran dengan metode ilmiah yang modern. Sementara itu, Rahmat Hidayat (2016) mengamati
adanya dampak dari pendidikan Barat yang membuat pendidikan Islam tampak maju secara fisik, tetapi
tanpa kedalaman spiritual. Oleh karena itu, ia menekankan urgensi untuk memperbaharui epistemologi
yang kembali menempatkan Al-Qur’an dan As-Sunnah sebagai rujukan utama dalam ilmu pengetahuan.

Dalam konteks ini, Muhammad Manar (2024) menyatakan bahwa epistemologi berfungsi
sebagai dasar pengembangan pendidikan Islam yang bertujuan untuk pembangunan peradaban serta
peningkatan kualitas sumber daya manusia. Akan tetapi, praktik pendidikan Islam masih sering terlihat
konvensional dan kurang menginternalisasi nilai-nilai pengetahuan agama dalam kehidupan sehari-hari.
Oleh sebab itu, diskusi mengenai epistemologi dalam pendidikan Islam dari wahyu menuju pemahaman
ilmiah sangat penting untuk menemukan keseimbangan antara spiritualitas, rasionalitas, dan kemajuan
teknologi dalam menciptakan sistem pendidikan yang utuh dan sesuai konteks.

2. METODE

Dalam penyusunan kajian ini, peneliti menggunakan metode penelitian deskriptif kuantitatif
dengan pendekatan positivistik melalui pengumpulan data lapangan dengan angket. Angket diberikan
kepada sejumlah mahasiswa untuk mengeksplorasi pandangan mereka tentang pentingnya epistemologi
pendidikan Islam dalam konteks akademis dan sosial di zaman digital saat ini. Hasil angket lalu
dianalisis secara deskriptif dan dipadukan dengan hasil kajian literatur sehingga menyediakan gambaran
menyeluruh terkait pemahaman, penghayatan, dan penerapan epistemologi pendidikan Islam oleh
generasi muda sekarang.

Tabel 1. Data responden

Pekerjaan / Status
32 jawaban

@ Pelajar / Mahasiswa

@ Guru/ Dosen

Pegawai / Profesional
@ Wirausaha
@ Mengurus rumah tangga

@ Karyawan swasta
@ Petani
@ Mewing

Nafila Mubarokah / Epistimologi dalam Pendidikan Islam: Dari Wahyu Menuju Pemahaman IImiah



Al-llmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118

Hasil Angket

Tabel 2. Data angket yang dibagikan

1110

Akal manusia memiliki peran penting dalam memahami wahyu

32 jawaban

‘Wahyu menjadi pedoman agar akal tidak r
32 jawaban

impang dalam mencari keb

X
®:
o
®s
<

Akal dan wahyu seharusnya berjalan seimbang dalam mencari ilmu
32 jawaban

Dalam pandangan Islam, ilmu tanpa bimbingan wahyu bisa menyesatkan

32 jawiaban
e
o2
3
o
@ )

Pemahaman ilmiah seharusnya memperkuat keyakinan terhadap Allah SWT
32 jawaban

L Bl
.2

3
LR
L H

Pendidikan Islam perlu mengajarkan cara berpikir logis dan ilmiah yang berlandaskan wahyu

37 jawaban
o

o2

3

[ 3

®5

llmu agama dan ilmu umum seharusnya dipelajari secara terpadu
32jawaban

o
@2

94
[

Nilai-nilai spiritual dan moral perlu menjadi dasar dalam pengembangan ilmu pengetahuan
a2 jawzban

o
L3

3
®4
®:s

Lembaga pendidikan Islam sudah cukup mengintegrasikan nilai wahyu dan ilmu rasional
32 jawaban

®1
o2
3
[ T
L

Saya mendukung penguatan epistemolegi Islam dalam sistem pendidikan Indonesia
32 jawaban

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

Transformasi Pengetahuan Wahyu ke dalam Kerangka Ilmiah Modern

Dalam pandangan sekuler, pengetahuan yang berasal dari wahyu Allah tidak dianggap sebagai
bagian dari ilmu, bahkan sering diposisikan berlawanan dengan akal serta sains. Berbeda dengan itu,
Islam menekankan bahwa wahyu dan akal, agama dan ilmu pengetahuan, harus berjalan seiring dan
tidak boleh dikontraskan. Wahyu berfungsi sebagai arahan yang menuntun penggunaan akal, namun
bukan berarti wahyu harus dipahami lebih unggul hingga mengesampingkan ilmu pengetahuan.
Keduanya sesungguhnya merupakan karunia dari Allah Yang Maha Berkuasa. Berdasarkan pemikiran
tersebut, kajian ini ditujukan untuk menguraikan fungsi, hakikat, dan perbedaan antara wahyu dan ilmu
pengetahuan agar tidak dipandang saling menyaingi. Baik wahyu maupun ilmu merupakan kekayaan
intelektual dan spiritual yang esensial bagi kehidupan manusia.

Secara terminologis, wahyu dipahami sebagai pengetahuan yang muncul dalam diri seseorang
dengan keyakinan bahwa itu berasal dari Allah SWT, baik disampaikan melalui perantara maupun tanpa

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1111

suara. Jadi, wahyu merupakan bentuk bimbingan dan pengetahuan yang diterima secara halus atau
tersembunyi serta dengan cepat oleh para Nabi dan Rasul, disertai keyakinan bahwa hal itu benar-benar
datang dari Allah, baik melalui malaikat maupun tanpa perantara.

Wahyu memiliki fungsi penting sebagai sumber nilai dan etika bagi seorang Muslim, terutama
dalam membentuk kepribadian serta memberikan arah moral dalam kehidupan sehari-hari. Dalam
pendidikan Islam, wahyu yang tertulis dalam Al-Qur’an dan diperjelas melalui Sunnah Nabi
Muhammad SAW menjadi rujukan pokok dalam menetapkan prinsip-prinsip nilai serta etika yang harus
dipegang teguh. Sebagai pedoman hidup, Al-Qur’an memberikan petunjuk yang jelas mengenai
bagaimana seorang Muslim harus bersikap, berperilaku, dan berinteraksi, baik dalam kehidupan pribadi
maupun sosial. Petunjuk tersebut mencakup nilai-nilai utama seperti kejujuran, keadilan, kesabaran, dan
tanggung jawab yang menjadi dasar dalam pembentukan akhlak seorang Muslim.

Hubungan antara wahyu dan akal sering dipandang sebagai dua hal yang saling bertentangan
dalam memahami kebenaran. Akan tetapi, lbnu Sina menempatkan wahyu sebagai pengetahuan suci
yang datang dari Allah, sementara akal menjadi sarana untuk menafsirkan makna yang terkandung di
dalam wahyu. Wahyu memberikan pedoman absolut yang bersifat spiritual dan moral, sedangkan akal
berperan memperluas pemahaman tersebut serta mengaplikasikannya secara logis dan sesuai situasi. la
juga menegaskan bahwa kedua aspek ini saling melengkapi dalam proses menemukan kebenaran dan
tidak seharusnya dipisahkan satu dari lainnya.

Al-Ghazali memandang bahwa akal dan wahyu harus ditempatkan dalam hubungan yang
selaras, bukan dipertentangkan. la menilai bahwa akal memiliki peran penting sebagai sarana untuk
memahami ajaran-ajaran agama, sedangkan wahyu menjadi landasan utama yang membimbing arah
penggunaan akal tersebut. Karena itu, keduanya harus digunakan secara seimbang. Menurut Al-Ghazali,
akal adalah nikmat dari Allah yang harus dijalankan secara tepat agar ajaran agama dapat dipahami
dengan benar. Pemikiran ini sangat sesuai dengan konteks masa Kini, karena mendorong keterpaduan
antara ilmu-ilmu keagamaan dengan pengetahuan umum sehingga menghasilkan cara pandang yang
menyeluruh dan terarah. Integrasi tersebut juga membantu seseorang menganalisis persoalan modern
secara lebih matang dan mengambil keputusan yang tetap berpijak pada nilai-nilai keagamaan serta
rasionalitas.

Pemikiran Al-Ghazali ini juga memiliki relevansi besar dalam menghadapi dinamika global saat
ini. Gagasannya mengenai keterhubungan antara ilmu agama dan ilmu dunia dapat menjadi jalan tengah
dalam meredakan ketegangan yang acap kali muncul antara sains dan agama. Pendekatan yang ia
tawarkan memberi ruang bagi keduanya untuk saling mendukung, sehingga tercipta pemahaman yang
utuh terhadap realitas kehidupan. Dalam penerapannya, nilai-nilai etis yang diajarkan Al-Ghazali dapat
digunakan untuk menanggapi berbagai isu kontemporer seperti perkembangan teknologi, persoalan
lingkungan, dan keberagaman budaya. Pemikirannya mendorong penggunaan teknologi secara beretika,
kepedulian terhadap kelestarian alam, serta sikap terbuka dalam membangun dialog antarbudaya guna
mewujudkan kehidupan yang harmonis dan saling menghargai.

Implementasi wahyu dalam pendidikan Islam di era modern merupakan usaha untuk
memastikan bahwa nilai-nilai Islam tetap relevan di tengah pesatnya perkembangan teknologi dan ilmu
pengetahuan. Al-Qur’an dan Sunnah, sebagai bentuk wahyu, berfungsi sebagai pedoman utama yang
memberikan arah moral, etika, serta panduan hidup bagi umat Islam dalam memahami realitas modern.
Tantangan terbesar dalam penerapannya adalah bagaimana menjaga agar nilai-nilai wahyu dapat tetap
berdampingan dengan ilmu-ilmu kontemporer tanpa kehilangan inti ajaran Islam.

Pemanfaatan teknologi dalam pendidikan berbasis wahyu menjadi langkah penting untuk
memperkaya proses pembelajaran. Dengan adanya teknologi, peserta didik dapat mengakses materi
pendidikan Islam secara lebih mudah, cepat, dan interaktif. Hal ini membuat pembelajaran lebih menarik
bagi generasi digital, sekaligus menjaga agar nilai-nilai keislaman tetap dapat dipahami dan
diaplikasikan dalam kehidupan mereka. Teknologi mendukung proses belajar mengajar tanpa
menghilangkan substansi ajaran Islam.

Penggunaan aplikasi pembelajaran di era modern juga sangat membantu proses pendidikan.
Beragam aplikasi Al-Qur’an telah dikembangkan untuk memudahkan siswa belajar membaca,
memahami, dan menghafal ayat-ayat Al-Qur’an. Fitur seperti tajwid, audio pelafalan, serta terjemahan
dalam berbagai bahasa memungkinkan siswa mempelajari Al-Qur’an secara lebih mendalam. Beberapa
aplikasi bahkan menyediakan kuis dan evaluasi untuk mengukur tingkat pemahaman pengguna. Dengan

Nafila Mubarokah / Epistimologi dalam Pendidikan Islam: Dari Wahyu Menuju Pemahaman IImiah



Al-llmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1112

fasilitas ini, siswa dapat belajar lebih fleksibel, kapan saja dan di mana saja, sehingga proses pendidikan
menjadi lebih efektif.

Upaya mengintegrasikan nilai-nilai wahyu dengan ilmu pengetahuan modern bertujuan untuk
menyatukan ajaran Islam yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah dengan perkembangan ilmu,
teknologi, dan peradaban kontemporer. Integrasi ini ingin menunjukkan bahwa ilmu agama dan ilmu
umum bukan dua hal yang bertentangan, melainkan dapat saling melengkapi. Dengan landasan tersebut,
perkembangan ilmu pengetahuan tetap berpijak pada nilai moral dan etika yang diajarkan Islam. Prinsip
dasar integrasi ini adalah bahwa wahyu telah memuat petunjuk tentang kehidupan, alam, dan manusia
yang dapat dijadikan dasar dalam memahami dan mengembangkan ilmu pengetahuan.

Secara menyeluruh, integrasi nilai wahyu dengan ilmu modern tidak hanya memperluas
cakrawala keilmuan, tetapi juga menjadikan ilmu pengetahuan sebagai sarana untuk memperkuat
hubungan manusia dengan Tuhan. Dengan pendekatan ini, umat Islam dapat memanfaatkan
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi tanpa melupakan nilai-nilai moral yang ditetapkan
wahyu, sehingga tercipta keselarasan antara kemajuan sains dan tanggung jawab etis dalam kehidupan
sehari-hari.

Dalam praktiknya, penerapan wahyu dalam pendidikan Islam modern menghadapi berbagai
tantangan yang dipengaruhi oleh perkembangan teknologi, perubahan budaya, dan dinamika sosial.
Meskipun Al-Qur’an dan Sunnah tetap menjadi rujukan utama nilai dan etika, penerapannya dalam
kehidupan modern memerlukan pendekatan yang lebih adaptif. Salah satu tantangan utama adalah
merancang kurikulum pendidikan Islam yang mampu menjawab kebutuhan zaman tanpa meninggalkan
pesan inti wahyu. Pendidikan Islam cenderung fokus pada aspek ibadah dan hukum fikih, tetapi kurang
menghubungkan nilai keislaman dengan perkembangan ilmu kontemporer. Hal ini membuat siswa
merasa pendidikan agama kurang relevan dengan kehidupan sehari-hari yang penuh dengan
perkembangan teknologi dan ilmu modern.

Solusi dari permasalahan ini yaitu merancang kurikulum yang integratif. Ilmu agama dan ilmu
umum perlu disajikan secara terpadu agar siswa dapat memahami bahwa nilai-nilai wahyu berhubungan
dengan berbagai aspek kehidupan seperti teknologi, sains, dan ekonomi. Dengan pendekatan ini, siswa
akan menyadari bahwa ajaran Islam memberikan prinsip yang dapat diterapkan dalam berbagai bidang.
Lembaga pendidikan Islam dapat mengajarkan sains atau ekonomi dengan menekankan aspek etika,
moral, dan tanggung jawab dalam Islam.

Tantangan berikutnya muncul dari ketidaksesuaian antara konsep yang diajarkan di kelas
dengan penerapannya dalam kehidupan sehari-hari. Walaupun siswa mempelajari nilai-nilai agama di
sekolah, praktiknya dalam keseharian sering terabaikan atau dianggap sulit dilakukan. Akibatnya,
pendidikan agama terasa kurang relevan dan tampak jauh dari situasi nyata yang dihadapi siswa.

Selain itu, budaya populer yang berkembang di masyarakat seringkali membawa gaya hidup
konsumtif dan individualistis yang dapat melemahkan nilai sosial dalam kehidupan bermasyarakat.
Untuk mengatasinya, pendidikan karakter perlu ditingkatkan melalui kegiatan yang menanamkan nilai
kebersamaan, kepedulian sosial, dan tanggung jawab moral. Kegiatan seperti bakti sosial atau kerja
kelompok dapat memperkuat hubungan sosial serta mengajarkan pentingnya solidaritas. Dengan cara
ini, dampak negatif budaya populer dapat dikurangi dengan tetap menghidupkan nilai-nilai sosial yang
diajarkan Islam.

Wahyu menempati posisi sentral dan tidak tergantikan sebagai sumber utama kebenaran dalam
pendidikan Islam. Dalam pandangan Islam, wahyu merupakan pengetahuan ilahi yang Allah SWT
sampaikan kepada para nabi, terutama Nabi Muhammad SAW, sebagai petunjuk untuk membawa
manusia menuju kebenaran. Al-Qur’an dan Sunnah yang lahir dari wahyu tersebut berfungsi sebagai
dasar utama ajaran dan pedoman hidup umat Islam, termasuk dalam bidang pendidikan. Dengan
demikian, wahyu terbagi menjadi dua jenis, yaitu: Al-Qur’an dan Hadis.

Secara umum, umat Islam memahami bahwa Al-Qur’an adalah kitab suci yang benar-benar
berasal dari Allah SWT melalui firman-Nya. Al-Qur’an memiliki beragam definisi, namun penelitian
ini menggunakan pandangan Muhammad Abduh karena dianggap paling sesuai. la menjelaskan bahwa
Al-Qur’an merupakan kalam mulia yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW, nabi yang paling
sempurna. Ajaran dalam Al-Qur’an mencakup seluruh aspek ilmu pengetahuan. Al-Qur’an adalah
sumber yang agung, dan hakikatnya hanya dapat dipahami oleh mereka yang berhati bersih dan berakal
jernih. la adalah firman Allah yang paling sempurna, menjadi pedoman sekaligus landasan hidup bagi
orang-orang beriman.

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1113

Hadis merupakan salah satu rujukan utama dalam ajaran Islam dan menjadi landasan penting
bagi seluruh bidang keilmuan, termasuk pendidikan. Sebagai sumber pengetahuan kedua setelah Al-
Qur’an, hadis memiliki peran besar dalam mendorong perkembangan ilmu dan kemajuan peradaban.
Banyak hadis yang menjelaskan tentang kewajiban menuntut ilmu serta memberikan contoh praktik
ilmiah melalui keteladanan Rasulullah SAW. llmu pengetahuan modern juga banyak membantu
menjelaskan makna-makna yang tersirat dalam hadis, seperti petunjuk tentang fenomena alam, struktur
penciptaan, dan berbagai hukum yang mengaturnya.

Pendidikan Islam perlu mengajarkan cara berpikir logis dan ilmiah yang berlandaskan wahyu
(32 Jawaban 40,6% sangat setuju, 50% setuju, dan sisanya ragu ragu, tidak setuju, dan sangat tidak
setuju sama besar). Nilai-nilai spiritual dan moral perlu menjadi dasar dalam pengembangan ilmu
pengetahuan (32 jawaban 53,7% sangat setuju, 28,1% setuju, 12,5 ragu ragu, dan sisa nya tidak setuju).
Lembaga pendidikan Islam sudah cukup mengintegrasikan nilai wahyu dan ilmu rasional (32 jawaban
34,4% sangat setuju, 53,1% setuju, 17,5% ragu ragu). Responden mendukung penguatan epistemologi
Islam dalam sistem pendidikan Indonesia (32 jawaban 46,9% sangat setuju, 40,6% setuju, 9,4% ragu
ragu, sisa nya tidak setuju).

Peran Akal, Pengalaman, dan ljtihad dalam Konstruksi Epistemologi Pendidikan Islam

Dari hasil penelitian di atas di jelaskan bahwa akal manusia memiliki peran penting dalam
memahami wahyu dengan 32 jawaban, 53,1% sangat setuju, 34,4% setuju, dan 12,5% ragu-ragu. Dalam
tradisi Islam, guru menempati posisi yang sangat penting sebagai murabbi, yakni pendidik yang tidak
hanya bertanggung jawab menyampaikan ilmu pengetahuan, tetapi juga membimbing peserta didik
dalam pembentukan akhlak dan kepribadian. Prinsip penggunaan akal menempati posisi krusial dalam
epistemologi yang diajarkan Nabi Muhammad (saw). Akal dipahami sebagai anugerah ilahi yang
memampukan manusia memahami realitas, menganalisis permasalahan, dan merumuskan berbagai
solusi kehidupan. Sementara itu, aspek empiris, yang mencakup observasi, pengalaman, dan
eksperimen, membentuk pilar ketiga dalam struktur integratif epistemologi Islam, di samping akal dan
wahyu.

Wahyu menjadi pedoman agar akal tidak menyimpang dari kebenaran, dengan hasil angket dari
32 jawaban yang menunjukan angka 59,4% sangat setuju, 31,2% setuju, dan sisanya ragu-ragu dengan
pernyataan tersebut. Implementasi integrasi wahyu dan akal dalam pendidikan Islam kontemporer
menunjukkan bahwa paradigma epistemologi Islam tetap relevan dan mendesak dalam menghadapi
globalisasi dan modernisasi yang berpotensi melemahkan identitas spiritual umat Islam. Menjaga
keseimbangan antara wahyu dan akal merupakan aspek krusial dalam membentuk peserta didik yang
berkarakter, berpikir kritis, dan mampu menjawab tantangan global tanpa meninggalkan prinsip-prinsip
fundamental Islam. Tantangan globalisasi yang ditandai dengan dominasi perspektif sekuler dan
materialistis menuntut respons pendidikan yang tidak hanya mempertahankan identitas Islam tetapi juga
mengembangkan kompetensi yang sesuai dengan perkembangan zaman. Keseimbangan antara wahyu
dan akal dalam pendidikan Islam menghasilkan lulusan yang berkepribadian utuh, menguasai ilmu
pengetahuan dan teknologi, serta memiliki komitmen yang kuat terhadap nilai-nilai Islam.

Akal dan wahyu seharusnya berjalan seimbang dalam mencari sebuah ilmu, kemudian hasil dari
survei menyatakan dari 32 jawaban, diangka 56,3% sangat setuju, 31,8% setuju, sisa nya ragu ragu,
tidak setuju, dan sangat tidak setuju paling sedikit. Sikap kritis yang dipupuk melalui pendidikan Islam
berbeda dengan kritik sekuler yang cenderung destruktif, karena didasarkan pada nilai-nilai etika dan
moral yang konstruktif sesuai ajaran Islam. Siswa yang lahir dalam sistem pendidikan Islam terpadu
memiliki kemampuan menganalisis dan mengevaluasi berbagai fenomena dari perspektif Islam, tanpa
mengabaikan apresiasi mereka terhadap kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi. Dengan demikian,
integrasi wahyu dan akal dalam pendidikan Islam tidak hanya signifikan secara teoretis, tetapi juga
terbukti efektif secara praktis dalam menjawab tantangan zaman. Hal ini menunjukkan bahwa
epistemologi pendidikan Islam sangat adaptif tanpa kehilangan esensi dan identitasnya.

Manusia memperoleh pengetahuan melalui pengalaman mereka. Menurut John Locke,
pengalaman-pengalaman tersebut terutama berasal dari pengalaman indrawi. Seseorang tahu sesuatu itu
dingin karena ia merasakannya, atau tahu sesuatu itu manis karena ia mencicipinya. Locke mengajukan
teori tabula rasa, yang secara harfiah berarti "batu tulis kosong". Teori ini menyatakan bahwa manusia
pada awalnya tidak memiliki pengetahuan apa pun; pengalaman kemudian mengisi kekosongan tersebut

Nafila Mubarokah / Epistimologi dalam Pendidikan Islam: Dari Wahyu Menuju Pemahaman IImiah



Al-llmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1114

hingga akhirnya mereka memiliki pengetahuan. Awalnya, masukan indrawi yang masuk sederhana,
tetapi seiring waktu menjadi lebih kompleks, membentuk kumpulan pengetahuan yang lengkap.

Dalam tradisi intelektual Islam, metode empiris tidak dipandang sebagai lawan dari pendekatan
rasional, tidak seperti dikotomi yang berkembang dalam epistemologi Barat. John Locke, seorang tokoh
terkemuka dalam empirisme, menegaskan bahwa tidak ada pengetahuan yang dapat memasuki pikiran
manusia kecuali melalui pengalaman indrawi. Pandangan ini mendorong kita untuk menerima gagasan
bahwa pengetahuan pada dasarnya terbentuk dari pengalaman. Pergeseran paradigma dalam pendidikan
Islam hanya dapat terwujud jika guru di madrasah dan pesantren berperan sebagai fasilitator ijtihad,
bukan sekadar penyampai ilmu pengetahuan satu arah. Pendekatan ini sejalan dengan konsep pedagogi
kritis Paulo Freire, yang menekankan pentingnya membebaskan peserta didik dari pola pikir pasif
menuju pola pikir kritis. Dalam konteks pendidikan Islam, guru diharapkan menyediakan ruang bagi
eksplorasi beragam interpretasi, berdialog mengenai perbedaan pandangan di antara para ulama, dan
mengkaji relevansi ajaran Islam dalam konteks sosio-historis.

Pemahaman ilmiah seharusnya memperkuat keyakinan terhadap Allah SWT dengan dukungan
pengetahuan yang telah diperoleh melalui pendidikan, hasil yang didapatkan dalam lapangan dari 32
jawaban, yakni 50,3% sangat setuju, 34,4% setuju, 9,4% ragu ragu. Sepanjang sejarah perkembangan
teori pengetahuan, Plato dan Aristoteles memiliki pandangan yang berbeda tentang sumber informasi.
Plato, yang sering dikaitkan dengan tradisi logika klasik berbeda dengan para pemikir logika modern
seperti Descartes, Spinoza, dan Leibniz berpendapat bahwa akal budi adalah sumber utama
pengetahuan. Kaum realis kemudian memposisikan akal budi sebagai elemen yang paling menentukan
dan andal dalam memperoleh informasi. Para pragmatis menerima bahwa pendekatan teoretis yang
didasarkan pada penalaran rasional dapat menghasilkan pengetahuan dan kepastian yang tidak lagi
memerlukan bukti tambahan, baik mengenai hakikat realitas dan strukturnya maupun mengenai alam
semesta secara keseluruhan.

Sebagaimana dijelaskan oleh para pragmatis, realitas dan kepastian tertentu tentangnya dapat
dicapai tanpa selalu bergantung pada persepsi indrawi atau teknik empiris tertentu. Oleh karena itu, jenis
pengetahuan ini sering disebut sebagai pengetahuan deduktif, yaitu informasi dasar atau fundamental
yang diyakini independen dari pengalaman. Berbeda dengan gurunya, Plato, Aristoteles berpandangan
sebaliknya. Menurutnya, sumber pengetahuan adalah pengalaman indrawi atau wawasan. Sebagai
seorang empiris awal, Aristoteles menekankan bahwa pengetahuan harus dibangun melalui metode
eksperimental agar fakta dapat diverifikasi. Proses induksi dalam aktivitas ilmiah, yang terus
disempurnakan dari waktu ke waktu, kemudian melahirkan fondasi positivisme, sebuah aliran pemikiran
yang membedakan sains dari non-sains melalui model pengujian dan konfirmasi.

Integrasi Epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani dalam Pendidikan Islam Kontemporer

Epistemologi dalam Islam mencakup tiga paradigma utama, yaitu bayani (tekstual-normatif),
burhani (rasional-empiris), dan irfani (intuitif-spiritual), masing-masing mencerminkan tiga sumber
utama pengetahuan dalam Islam, yaitu wahyu, akal, dan pengalaman spiritual. Dalam bidang pendidikan
Islam, pendekatan pembelajaran masih didominasi oleh hafalan atau bayani, yang cenderung dogmatis,
sementara aspek burhani dan irfani sering diabaikan. Hal ini sejalan dengan temuan angket bahwa 59,4%
responden sangat setuju bahwa wahyu harus menjadi pedoman agar akal tidak menyimpang, sehingga
ketidakseimbangan paradigma memang berdampak pada kemampuan berpikir kritis, kreativitas, dan
kepekaan spiritual siswa.

Bayani: Fungsi Teks Wahyu (Al-Qur'an) dalam Membentuk Nilai-Nilai Pendidikan

Bayani didefinisikan sebagai metode berpikir yang didasarkan pada teks-teks wahyu, seperti Al-
Qur'an dan Hadis, beserta otoritas warisan intelektual klasik. Al-Jabiri menggambarkannya sebagai “Al-
'‘Agl Al-Bayani”, pola berpikir yang menempatkan teks-teks sebagai sumber pengetahuan dan hukum
yang otoritatif. Dalam konteks pendidikan Islam, unsur bayani menekankan bahwa semua proses
pembelajaran harus didasarkan pada nilai-nilai wahyu, yang juga dipandang penting oleh 50%
responden yang sangat setuju bahwa ilmu tanpa wahyu dapat menyesatkan.

Teks-teks wahyu berfungsi sebagai landasan nilai-nilai normatif. Prinsip-prinsip yang
terkandung dalam Al-Qur'an dan Hadis menentukan arah pendidikan, termasuk tujuannya, kontennya,
dan bahkan metode pengajarannya. Misalnya, tujuan pendidikan Islam adalah menghasilkan individu
yang memiliki iman yang kuat, pengetahuan, dan moral, semua berasal dari teks-teks wahyu. Hal ini
diperkuat oleh 53,7% responden yang sangat setuju bahwa nilai moral-spiritual harus menjadi dasar
dalam pengembangan ilmu.

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1115

Dalam praktiknya, bayani berfungsi sebagai penjaga moralitas. Wahyu menetapkan konsep
ta'dib, atau pembentukan perilaku baik, sebagai inti pendidikan Islam. Syed Muhammad Naquib al-Attas
menekankan bahwa tanpa adab, pengetahuan kehilangan maknanya, menyebabkan pendidikan terjatuh
ke dalam krisis moral. Namun, kelemahan pendekatan ini terlihat dalam dominasi nasihat (mau‘izhah
hasanah), teknik hafalan, dan fokus berlebihan pada dimensi kognitif saja, meskipun begitu 31,2%
responden tetap menyatakan setuju bahwa wahyu harus menjadi pengarah utama dalam pencarian
kebenaran.

Burhani: Peran Akal, Logika, dan limu Pengetahuan dalam Pendidikan Islam

Burhani merujuk pada pendekatan rasional-empiris yang mengutamakan akal, logika, dan
metode demonstratif untuk memperoleh pengetahuan. Al-Jabiri menyatakan bahwa burhani merupakan
manifestasi dari al-‘aql al-burhani, yaitu akal demonstratif yang didasarkan pada kenyataan empiris dan
penalaran logis yang terstruktur. Dalam konteks pendidikan Islam, burhani mengajarkan bahwa akal
adalah alat penting untuk memahami baik wahyu maupun realitas dunia, sejalan dengan 53,1%
responden yang sangat setuju bahwa akal memiliki peran penting dalam memahami wahyu. Ibn Rushd
menekankan bahwa penggunaan akal tidak bertentangan dengan agama, melainkan merupakan cara
untuk menafsirkan wahyu secara lebih mendalam. Al-Qur'an sendiri berulang kali mendorong manusia
untuk menggunakan akal (afala ta ‘qilun) sebagai panduan metodologis.

Burhani mendorong penerapan ilmu logika (manthiq) dalam pendidikan. Pemikir Muslim klasik
seperti al-Farabi dan Ibn Sina memanfaatkan logika sebagai alat utama dalam pengembangan ilmu
pengetahuan. Selain logika, burhani menekankan pengamatan empiris sebagai metode pendidikan.
Tokoh seperti Ibn al-Haytham dikenal sebagai pelopor metode ilmiah melalui pengamatan dan
eksperimen. Pandangan ini juga didukung oleh 50,3% responden yang sangat setuju bahwa pemahaman
ilmiah dapat memperkuat keyakinan kepada Allah. Meskipun menonjolkan akal dan ilmu pengetahuan,
burhani tidak berdiri sendiri. Jika dipisahkan dari bayani (wahyu), ia dapat mengarah pada sekularisme,
jika tanpa irfani (spiritualitas), ia dapat menjadi kering dan terlalu materialistik.

Irfani: Fungsi Intuisi Moral dan Spiritualitas

Irfani dianggap sebagai cara memperoleh pengetahuan melalui intuisi, pengalaman batin, dan
penglihatan spiritual. Pengetahuan intuitif bukanlah sekadar spekulasi, melainkan hasil dari penyucian
jiwa yang memungkinkan hati menerima cahaya ilahi. Ibn 'Arabi menjelaskan bahwa pengetahuan sejati
tidak dapat diperoleh hanya melalui penalaran rasional, tetapi melalui hati yang telah disucikan melalui
dzikir dan muragabah, sejalan dengan 28,1% responden yang menegaskan bahwa nilai spiritual harus
mewarnai pengembangan ilmu. Moralitas merupakan dasar pendidikan Islam. Irfani menyoroti aspek
batin dalam pembentukan moralitas. Al-Ghazali, dalam lhya’ Ulum al-Din, menyatakan bahwa
pengetahuan tanpa moralitas adalah bencana, dan moralitas hanya dapat berkembang dari hati yang telah
diasah oleh kesadaran spiritual. Melalui praktik spiritual seperti dzikir, tadabbur, dan ibadah yang
khusyuk, nilai-nilai moral diinternalisasi bukan sebagai aturan kaku, tetapi sebagai pemahaman yang
mendalam sehingga moralitas muncul sebagai sifat yang autentik, yang juga selaras dengan 40,6%
responden yang sangat setuju akan perlunya penguatan epistemologi Islam.

Kombinasi ketiga paradigma ini menjadikan pendidikan Islam holistik. Bayani memberikan
panduan normatif dan otoritatif berdasarkan teks suci, burhani memberikan daya analitis melalui
rasionalitas dan ilmu pengetahuan, irfani memberikan kedalaman spiritual melalui penyucian jiwa dan
kekuatan intuisi. Integrasi ini juga tampak didukung oleh 59,4% responden yang sangat setuju bahwa
ilmu agama dan ilmu umum harus dipelajari secara terpadu.

Ada tiga prinsip utama dalam mengintegrasikan epistemologi Islam ke dalam pendekatan
pendidikan: (1) tauhid, semua kegiatan belajar-mengajar diarahkan pada pengakuan akan keesaan Allah;
(2) ‘adl (keseimbangan), menggabungkan unsur empiris, rasional, dan spiritual; (3) tujuan akhlak al-
karimah, pendidikan harus membentuk manusia yang beradab dan bermoral, bukan hanya ahli
profesional.

Relevansi Epistemologi Pendidikan Islam bagi Generasi Z dan Tantangan Kontemporer

Epistemologi dalam pendidikan Islam pada intinya berlandaskan pada keharmonisan antara
wahyu, akal, dan pengalaman manusia. Di era digital saat ini, keselarasan ini semakin krusial, mengingat
cara belajar Generasi Z sangat terpengaruh oleh kecepatan teknologi, aliran informasi, serta budaya

Nafila Mubarokah / Epistimologi dalam Pendidikan Islam: Dari Wahyu Menuju Pemahaman IImiah



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1116

multitasking. Generasi ini dikenal dengan sifat visual, cepat merasa jenuh, berpikir Kkritis, namun juga
mengalami keterpaparan terhadap informasi yang berlebihan dan krisis identitas. Pemahaman mengenai
epistemologi Islam menyediakan kerangka yang diperlukan untuk memastikan pencarian ilmu selalu
sejalan dengan nilai-nilai wahyu, sekaligus tetap relevan dengan tuntutan zaman.

Hasil survei menunjukkan bahwa sebagian besar partisipan (53,1% sangat setuju dan 34,4%
setuju) percaya bahwa akal manusia memiliki peranan yang signifikan dalam memahami wahyu.
Temuan ini mendukung pemahaman epistemologi Islam yang menegaskan bahwa akal adalah alat untuk
menginterpretasikan wahyu dan memahami kenyataan. Di samping itu, 59,4% responden sangat setuju
bahwa wahyu berfungsi sebagai panduan agar akal tidak menyimpang, menunjukkan adanya kesadaran
bahwa akal dan wahyu bukanlah dua hal yang bertentangan, tetapi saling melengkapi dalam pencarian
kebenaran.

Selanjutnya, sebagian besar responden (56,3% sangat setuju dan 31,8% setuju) menganggap
bahwa akal dan wahyu seharusnya bergerak seiring dalam mencari ilmu. Data ini menegaskan
pentingnya epistemologi pendidikan Islam bagi Generasi Z yang sering berhadapan dengan informasi
digital tanpa penyaringan. Keseimbangan antara rasional dan spiritual menjadi sangat penting agar
proses belajar tidak hanya menghasilkan keterampilan teknis, tetapi juga membentuk karakter dan
kebijaksanaan.

Namun, dinamika di lapangan memperlihatkan bahwa pemahaman mengenai peranan wahyu
sebagai pedoman ilmu masih menghadapi berbagai tantangan. Sebanyak 37,5% dari responden merasa
ragu terhadap klaim bahwa ilmu tanpa bimbingan wahyu bisa mengarah pada kesesatan. Persentase ini
mencerminkan bahwa sebagian dari masyarakat terutama pada generasi muda itu belum
mengembangkan kerangka epistemologis yang solid untuk memahami keterkaitan antara ilmu modern
dan nilai-nilai wahyu.

Meski ada keraguan, mayoritas responden meyakini bahwa pemahaman ilmiah seharusnya
memperkuat iman kepada Allah SWT (50,3% sangat setuju; 34,4% setuju). Hal ini menunjukkan bahwa
paduan ilmu dan iman tetap menjadi komponen penting dalam pendidikan Islam.

Dalam ranah pendidikan, para responden menunjukkan dukungan yang besar terhadap
perpaduan antara ilmu agama dan ilmu umum. Sebanyak 40,6% menyatakan sangat setuju dan 50%
setuju bahwa pendidikan Islam harus mengajarkan cara berpikir logis dan ilmiah yang berdasarkan
wahyu, dan 59,4% sangat setuju bahwa ilmu agama dan ilmu umum perlu dipelajari secara integratif.
Data ini mengkonfirmasi bahwa paradigma integratif yang merupakan dasar dari epistemologi
pendidikan Islam dianggap relevan oleh mahasiswa serta masyarakat pada umumnya.

Aspek spiritual dan moral juga dianggap krusial dalam pengembangan ilmu, hal ini terlihat dari
53,7% responden yang sangat setuju. Pandangan ini sejalan dengan konsep integrasi epistemologi Islam
(bayani, burhani, dan irfani) yang menekankan keseimbangan antara nilai-nilai wahyu, rasionalitas, dan
pengalaman spiritual.

Menariknya, responden menilai bahwa lembaga pendidikan Islam cukup berhasil dalam
menyatukan nilai wahyu dan rasionalitas (34,4% sangat setuju; 53,1% setuju). Di samping itu, 46,9%
sangat setuju dan 40,6% setuju pada perlunya penguatan epistemologi Islam dalam sistem pendidikan
nasional. Temuan ini menunjukkan semakin meningkatnya kesadaran akan perlunya memperkuat
kerangka epistemologis Islam, terutama dalam menghadapi tantangan digital seperti disinformasi,
budaya instan, dan berkurangnya kedalaman berpikir.

4, KESIMPULAN

Transformasi pengetahuan berbasis wahyu dalam konteks sains modern menunjukkan bahwa
wahyu, akal, dan pengalaman bukanlah elemen yang saling eksklusif, melainkan tiga fondasi
epistemologi Islam yang bekerja sama untuk membangun pemahaman realitas yang komprehensif.
Wahyu berfungsi sebagai pedoman nilai-nilai moral dan menentukan arah kebenaran, akal digunakan
untuk menafsirkan dan mengembangkan pengetahuan secara rasional, sementara pengalaman empiris
memperkuat proses penemuan kebenaran melalui pengamatan dan praktik langsung. Pemikiran Ibnu
Sina dan Al-Ghazali menunjukkan keselarasan antara wahyu dan akal, sementara perkembangan
pendidikan Islam saat ini menuntut penyatuan ketiganya dalam kerangka epistemologis bayani, burhani,
dan irfani sehingga proses pembelajaran tidak hanya bertumpu pada teks, tetapi juga pada penalaran dan

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1117

kedalaman spiritual. Menghadapi tantangan modernisasi, pendidikan Islam perlu mengembangkan
kurikulum yang fleksibel agar ajaran wahyu tetap relevan di era teknologi, sekaligus mampu mencetak
peserta didik yang kritis, bermoral, dan peka terhadap perubahan global. Dengan demikian, perpaduan
wahyu, akal, dan pengalaman tidak saja memperkuat karakter epistemologi Islam, tetapi juga
menempatkan sains sebagai sarana mendekatkan manusia kepada Tuhan dan membangun peradaban
yang beretika dan beradab.

5. DAFTAR PUSTAKA

Al-Farabi. (1968). Kitab al-Burhan dalam Al-Manthiq ‘inda al-Farabi. Dar al-Mashriq.

Al-Ghazali, A. H. (n.d.). Thya’ Ulum al-Din (Juz 1).

Al-Jabiri, M. A. (1991). Bunyah al- ‘4q! al- ‘Arabi. Markaz Dirasat al-Wihdah al-‘Arabiyyah.

al-Attas, S. M. N. (1991). The concept of education in Islam: A framework for an Islamic
philosophy of education. ISTAC.

al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the metaphysics of Islam. ISTAC.

Anwar, K. (2021). Pendidikan Islam Multikultural: Konsep dan Implementasi Praktis di
Sekolah (Vol. 1). Academia Publication.

Ariza, H. (2023). Lembaga Pendidikan Islam dalam lintasan sejarah di Indonesia (Kajian
historis perkembangan lembaga pendidikan Islam). SURAU: Journal of Islamic
Education, 1(1), 1. https://doi.org/10.30983/.v1i1.6697

Azhari, D. S., & Mustapa, M. (2021). Konsep pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali.
Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran (JRPP), 4(2), 271-278.

Azyati, N., Selviani, R., Sukma, Z., & Sari, H. P. (2025). Muhammad Igbal: Filsafat Pendidikan
Islami untuk Gen Z.Jurnal Pendidikan Tambusai, 9(3), 33127-33134. Retrieved from
https://jptam.org/index.php/jptam/article/view/32835

Fakhruddin, & Sutarto. (2021). Filsafat Pendidikan Islam Klasik dan Kontemporer. LP2I IAIN
Curup.

Firmansyah, M., Nadhiroh, Y. A., Alfani, I. H. D., & Arrazaq, Z. (2025). Transformasi
Pendidikan Agama Islam di era digital: Tantangan dan peluang untuk Generasi Z.
Pendas: Jurnal lImiah Pendidikan Dasar, 10(2).
https://doi.org/10.23969/jp.v10i1.23404

Hanum, A. (2022). Analisis pemikiran Ibnu Sina dan Ibnu Khaldun terhadap konsep pendidikan
Islam. https://doi.org/https://doi.org/10.30868/ei.v10i02.2332

Herawati, Aulia, Ulil Devia Ningrum, & Herlini Puspika Sari. (2024). Wahyu sebagai Sumber
Utama Kebenaran dalam Pendidikan Islam: Kajian Kritis terhadap Implementasinya di
Era Modern. Moral: Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 1(4), 109-126.

Hidayat, Rahmat. (2016). Epistemologi Pendidikan Islam: Sistem, Kurikulum, Pembaharuan
dan Upaya Membangun Epistemologi Pendidikan Islam. Almufida, 1(1), 49-69

Ibn al-Haytham. (1983). Kitab al-Manazir. al-Matba‘ah al-Amiriyyah.

Ibn ‘Arabi. (2004). Al-Futuhat al-Makkiyyah (Juz I). Dar Sadir.

Ibn Rushd. (1993). Fasl al-Magal. Dar al-Mashriq.

Ihsan, Rusydi A. M., Riki Saputra, & Sri Wahyuni. (2025). Epistemologi Pendidikan Islam
dalam Perspektif Klasik dan Modern. Ensiklopedia of Journal, 7(4), 135

Indah, A. V. (2025). Epistemologi pendidikan Islam: Analisis konseptual terhadap integrasi
wahyu dan akal dalam pembentukan karakter muslim. Islamijah: Journal of Islamic
Social Sciences, 6(2), 180-198.

Izza, Y. P. (2019). Epistemologi pendidikan Islam: (Mengurai pendidikan Islam sebagai suatu
sistem ilmu pengetahuan). At-Tuhfah: Jurnal Studi Keislaman, 8(1), 121-135.

Jurana, J. (2021). Hubungan wahyu dengan akal aktif (al-°Aql al-Fa‘al) dalam pandangan Al-
Farabi. Institut Agama Islam Negeri Palu.

Lestari, I. (2021). Wahyu dan ilmu pengetahuan (Fungsi, esensi dan perbedaannya). Borneo:
Journal of Islamic Studies, 1(2), 64-74.

Nafila Mubarokah / Epistimologi dalam Pendidikan Islam: Dari Wahyu Menuju Pemahaman IImiah


https://doi.org/10.30983/.v1i1.6697
https://jptam.org/index.php/jptam/article/view/32835
https://doi.org/10.23969/jp.v10i1.23404
https://doi.org/https:/doi.org/10.30868/ei.v10i02.2332

Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2026, 1108-1118 1118

Manar, Muhammad. (2024). Peranan Epistemologi dalam Pengembangan Pendidikan Islam. Al
Mikraj: Jurnal Studi Islam dan Humaniora, 5(1), 1060-1070

Maryani, M., Siregar, |., Syukriss, A., & Munte, R. S. (2024). Kontruksi epistemologi ilmu
pengetahuan. Jurnal Genta Mulia, 15(2), 211-223.

Nafian, H., & Santalia, I. (2022). Interpretasi dan implementasi wahyu dalam Islam. Ash-
Shahabah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 8(2), 63-70.

Nuthpaturahman, N. (2023). Perbandingan filsafat pendidikan Islam dan filsafat pendidikan
Barat. Al Qalam: Jurnal llmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, 17(2), 650.
https://doi.org/10.35931/aq.v17i2.1937

Padli, M., & Mustofa, M. (2021). Kebenaran dalam perspektif filsafat serta aktualisasinya
dalam  men-screening berita. Jurnal Filsafat Indonesia, 4(1), 78-88.
https://doi.org/10.23887/jfi.v4i1.31892

Parida, P., Syukri, A., Badarussyamsi, B., & Rizki, A. F. (2021). Kontruksi epistimologi ilmu
pengetahuan. Jurnal Filsafat Indonesia, 4(3), 273-286.

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition.
University of Chicago Press.

Rumina. (2025). Integrasi epistemologi Islam dalam metode pendidikan: Pendekatan filsafat
pendidikan Islam. Jurnal Ta’lim al-‘Ilm, 11(2), 215-223.

Shihab, M. Q. (1999). Membumikan Al-Qur’an. Mizan.

Sudrajat, A., & Sufiyana, A. Z. (2023). Sumber filsafat Islam: Wahyu, akal, dan indera. Tinta,
5(1), 73-82.

Suswita, S. (2025). Antara taklid dan ijtihad: Dialektika pembentukan nalar kritis siswa dalam
pendidikan Islam. Al-Qarawiyyin: Jurnal lImu Ushuluddin, 1(3), 208-224.

Wijayanti, D. (2025). Filsafat ilmu dalam perspektif pendidikan Islam. PENDIS (Jurnal
Pendidikan Ilmu Sosial), 4(1), 1-14.

Yudhyarta, D. (2025). Epistemologi integratif Rasulullah SAW: Telaah prinsip wahyu—akal—
empiris sebagai fondasi pengembangan sains dan teknologi berbasis etika. Al-Zayn:
Jurnal llmu Sosial & Hukum, 3(3), 2987-2996.

Yulita, R. (2017). Hadis sebagai sumber pengembangan pendidikan. Tarbiyah al-Awlad, 7(2),
581.

Zaiyani, Z., Iskandar, 1., Elvirawati, E., & Rai, S. W. (2025). Filsafat Pendidikan Islam dan
krisis moralitas generasi digital: Kajian epistemologis dan aksiologis. Educational:
Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran, 5(4), 1098-1106.
https://doi.org/10.51878/educational v5i4.7467

JPAI E-ISSN : 2828-2337


https://doi.org/10.35931/aq.v17i2.1937
https://doi.org/10.23887/jfi.v4i1.31892
https://doi.org/10.51878/educationaLv5i4.7467

