
*Corresponding author 

E-mail addresses: tomi.satria@uinib.ac.id  (Tomi Satria) 

 

Ulumuddin dan Fikrul Islami sebagai Fondasi Dirasah Islamiyah  

Tomi Satria1*, Muhammad Zalnur 2,  Efendi 3    

1 Pendidikan Agama Islam, Universitas Negeri Imam Bonjol Padang 

2 Pendidikan Agama Islam, Universitas Negeri Imam Bonjol Padang 
3 Pendidikan Agama Islam, Universitas Negeri Imam Bonjol Padang 

(*email: tomi.satria@uinib.ac.id 1, muhammadzalnur@uinib.ac.id 2, efendimag@uinib.ac.id 3)  
 

 
A B S T R A K 

Kajian ini membahas Ulumuddin, Fikrul Islami, dan Dirasah Islamiyah sebagai 

kerangka utama dalam pengembangan studi Islam. Permasalahan penelitian 

berangkat dari kebutuhan akan pemahaman Islam yang komprehensif, 

integratif, dan relevan dengan dinamika zaman. Tujuan penelitian ini adalah 

menjelaskan peran, karakteristik, dan keterkaitan ketiga pendekatan tersebut 

dalam membangun keilmuan Islam yang holistik. Metode yang digunakan 

adalah penelitian kepustakaan dengan menelaah sumber-sumber primer dan 

sekunder yang relevan, baik klasik maupun kontemporer. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa Ulumuddin berfungsi sebagai fondasi normatif, Fikrul 

Islami sebagai pendekatan rasional dan kontekstual, serta Dirasah Islamiyah 

sebagai kerangka integratif dan interdisipliner. Pembahasan menegaskan bahwa 

integrasi ketiganya mampu memperkuat studi Islam tidak hanya pada tataran 

teoretis, tetapi juga aplikatif dalam menjawab tantangan sosial dan pendidikan 

modern. 

 
A B S T R A C T 

This study examines Ulumuddin, Fikrul Islami, and Dirasah Islamiyah as the 

main frameworks in the development of Islamic studies. The research problem 

arises from the need for a comprehensive, integrative, and contextually relevant 

understanding of Islam. The purpose of this study is to explain the roles, 

characteristics, and interrelationships of these three approaches in constructing 

a holistic Islamic scholarship. This research employs a library research method by analyzing relevant primary and 

secondary sources from both classical and contemporary literature. The results indicate that Ulumuddin functions 

as a normative foundation, Fikrul Islami serves as a rational and contextual approach, and Dirasah Islamiyah acts 

as an integrative and interdisciplinary framework. The discussion highlights that integrating these three approaches 

strengthens Islamic studies not only at the theoretical level but also in addressing modern social and educational 

challenges .

 

1. PENDAHULUAN 

 Kajian keislaman merupakan bidang ilmu yang memiliki peran strategis dalam membentuk 

pemahaman, sikap, dan praktik keberagamaan umat Islam. Dalam tradisi keilmuan Islam, penguasaan 

terhadap Ulumuddin, Fikrul Islami, dan Dirasah Islamiyah menjadi fondasi penting untuk memahami 

ajaran Islam secara utuh, sistematis, dan berimbang. Ulumuddin berfungsi sebagai kerangka dasar yang 

menegaskan aspek normatif-teologis Islam melalui kajian Al-Qur’an, hadis, ushul fikih, aqidah, dan 

akhlak. Sementara itu, Fikrul Islami hadir sebagai respons intelektual terhadap dinamika sejarah dan 

realitas sosial, dengan menekankan dimensi rasional, kritis, dan kontekstual dalam memahami ajaran 

Islam. Adapun Dirasah Islamiyah berperan sebagai pendekatan integratif yang menyatukan berbagai 

disiplin keilmuan Islam dalam satu kerangka akademik yang sistematis dan interdisipliner. 

 Secara teoretis, kajian Ulumuddin bertumpu pada sumber utama ajaran Islam, yakni Al-Qur’an 

dan Sunnah, serta disiplin-disiplin ilmu pendukung yang berkembang dalam tradisi keilmuan klasik. 

Fikrul Islami berlandaskan pada teori perkembangan pemikiran Islam yang dipengaruhi oleh faktor 

sejarah, sosial, politik, dan budaya, sebagaimana terlihat dalam kontribusi para pemikir klasik dan 

modern. Sementara itu, Dirasah Islamiyah berpijak pada paradigma integrasi ilmu, yang menekankan 

A R T I C L E   I N F O 

 

Article history: 
Received 1 November 2025 

Revised 10 November 2025 

Accepted 25 November 2025 

Available online 30 November 
2025 

 

Kata Kunci: 

Ulumuddin, Fikrul Islami, 
Dirasah Islamiyah, Studi Islam, 

Integrasi Ilmu. 

 

Keywords: 

Ulumuddin, Islamic Thought, 

Islamic Studies, Knowledge 

Integration, Dirasah Islamiyah. 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by 
Universitas Garut. 
 

mailto:tomi.satria@uinib.ac.id
mailto:tomi.satria@uinib.ac.id
mailto:muhammadzalnur@uinib.ac.id
mailto:efendimag@uinib.ac.id


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 926 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

keterpaduan antara ilmu agama dan ilmu umum dalam rangka membangun pemahaman Islam yang 

komprehensif dan relevan dengan kebutuhan zaman. Landasan teori ini menjadi penting untuk 

menjelaskan posisi dan hubungan ketiga pendekatan tersebut dalam kajian keislaman kontemporer. 

Permasalahan yang sering muncul dalam studi Islam dewasa ini adalah adanya kecenderungan 

pemahaman yang parsial dan terfragmentasi. Sebagian kajian hanya menekankan aspek normatif tanpa 

mempertimbangkan konteks sosial dan sejarah, sementara sebagian lainnya terlalu menonjolkan 

pendekatan rasional dan kontekstual hingga berpotensi mengabaikan fondasi teologis. Kondisi ini 

menimbulkan ketegangan antara teks dan konteks, antara tradisi dan modernitas, serta antara 

normativitas dan historisitas ajaran Islam. Oleh karena itu, diperlukan suatu kajian yang mampu 

menjembatani ketiga pendekatan tersebut secara proporsional dan integratif.  

Rencana pemecahan masalah dalam tulisan ini dilakukan melalui kajian kepustakaan (library 

research) dengan menelaah literatur klasik dan kontemporer yang relevan dengan Ulumuddin, Fikrul 

Islami, dan Dirasah Islamiyah. Pendekatan deskriptif-analitis digunakan untuk menguraikan konsep, 

ruang lingkup, serta karakteristik masing-masing bidang kajian, sekaligus menganalisis keterkaitan dan 

kontribusinya dalam pengembangan studi Islam. Dengan pendekatan ini, diharapkan dapat diperoleh 

gambaran yang utuh mengenai posisi dan fungsi ketiga disiplin tersebut dalam tradisi keilmuan Islam. 

Adapun tujuan penulisan ini adalah untuk menjelaskan secara sistematis konsep Ulumuddin, 

Fikrul Islami, dan Dirasah Islamiyah, serta mengidentifikasi peran dan relevansinya dalam 

pengembangan kajian Islam kontemporer. Selain itu, tulisan ini bertujuan memberikan pemahaman yang 

lebih komprehensif tentang pentingnya integrasi antara aspek normatif, rasional, dan aplikatif dalam 

studi Islam, sehingga dapat menjadi landasan konseptual bagi pengembangan pendidikan dan pemikiran 

Islam yang moderat, kontekstual, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 

 

2. METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library 

research). Pendekatan ini dipilih untuk mengkaji dan menganalisis konsep Ulumuddin, Fikrul Islami, 

dan Dirasah Islamiyah secara mendalam melalui sumber-sumber tertulis yang relevan. Teknik 

pengumpulan data dilakukan dengan metode dokumentasi terhadap literatur primer dan sekunder, 

seperti Al-Qur’an, hadis, karya ulama dan pemikir Islam, serta buku dan artikel ilmiah yang mendukung 

kajian. Metode analisis data yang digunakan adalah deskriptif-analitis, yaitu dengan mendeskripsikan 

konsep-konsep yang dikaji secara sistematis, kemudian menganalisis keterkaitan dan relevansinya 

dalam konteks kajian Islam kontemporer. Analisis korelatif dilakukan secara kualitatif dengan menelaah 

hubungan konseptual antara ketiga bidang kajian tersebut, tanpa menggunakan uji statistik, sehingga 

diperoleh pemahaman yang utuh dan integratif. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

HASIL 

Hasil kajian menunjukkan bahwa Ulumuddin, Fikrul Islami, dan Dirasah Islamiyah merupakan 

tiga kerangka keilmuan utama yang membentuk struktur dasar studi Islam secara komprehensif. 

Ulumuddin berfungsi sebagai fondasi normatif yang mencakup kajian Al-Qur’an, hadis, ushul fikih, 

aqidah, syariah, dan akhlak, yang secara keseluruhan menegaskan orientasi ilmu Islam pada 

pembentukan iman, kepatuhan syariat, dan kematangan moral. Hasil kajian ini memperlihatkan bahwa 

Ulumuddin tidak hanya berperan sebagai disiplin teoretis, tetapi juga sebagai pedoman praktis dalam 

kehidupan beragama umat Islam. Selain itu, hasil kajian terhadap Fikrul Islami menunjukkan bahwa 

pemikiran Islam berkembang secara dinamis seiring dengan perubahan konteks sejarah, sosial, dan 

intelektual.  

Pemikiran tokoh-tokoh klasik seperti Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi, serta tokoh modern 

seperti Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha, memperlihatkan adanya upaya berkelanjutan untuk 

merespons tantangan zaman tanpa meninggalkan prinsip-prinsip dasar ajaran Islam. Fikrul Islami 

terbukti berperan sebagai sarana dialog antara teks keagamaan dan realitas sosial. Sementara itu, hasil 

kajian menunjukkan bahwa Dirasah Islamiyah berfungsi sebagai pendekatan integratif yang 

menghubungkan berbagai disiplin ilmu keislaman dalam satu kerangka metodologis yang sistematis. 

Pendekatan ini memungkinkan pengembangan studi Islam yang bersifat interdisipliner dan aplikatif, 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 927 
 

 

Tomi Satria/Ulumuddin dan Fikrul Islami sebagai Fondasi Dirasah Islamiyah 

khususnya dalam konteks pendidikan tinggi Islam. Dengan demikian, ketiga unsur tersebut saling 

melengkapi dan membentuk satu kesatuan dalam pengembangan ilmu-ilmu Islam yang holistik. 

 

PEMBAHASAN 

Temuan penelitian ini menjawab permasalahan mengenai bagaimana struktur dan peran 

Ulumuddin, Fikrul Islami, dan Dirasah Islamiyah dalam membangun kerangka studi Islam yang utuh. 

Ulumuddin, sebagai basis normatif, menegaskan bahwa pemahaman Islam harus berakar pada sumber-

sumber otoritatif, yaitu Al-Qur’an dan hadis, yang kemudian dijabarkan melalui ushul fikih, aqidah, 

syariah, dan akhlak. Temuan ini sejalan dengan pandangan Al-Ghazali yang menempatkan ilmu agama 

sebagai sarana tazkiyatun nafs dan pembentukan kesalehan individu dan sosial.  

Fikrul Islami, berdasarkan hasil kajian, berfungsi sebagai instrumen kritis yang memungkinkan 

ajaran Islam dipahami secara kontekstual. Pemikiran tokoh-tokoh Islam klasik dan modern 

menunjukkan bahwa Islam tidak bersifat statis, melainkan responsif terhadap dinamika zaman. Hal ini 

memperkuat teori bahwa pemikiran Islam merupakan produk dialog antara wahyu dan realitas sejarah. 

Dengan demikian, Fikrul Islami tidak hanya memperkaya khazanah intelektual Islam, tetapi juga 

berperan dalam menjaga relevansi ajaran Islam di tengah perubahan sosial, politik, dan budaya. Adapun 

Dirasah Islamiyah, dalam pembahasan ini, dipahami sebagai pendekatan metodologis yang 

mengintegrasikan berbagai cabang ilmu Islam secara sistematis.  

Ulumuddin 

Ulumuddin Secara harfiah artinya ilmu-ilmu agama. Konsep ini mencakup disiplin ilmu yang 

berkaitan dengan ajaran agama Islam, seperti tafsir Al-Qur'an, ilmu hadis, fikih, akidah, tasawuf, dan 

ushul fikih. Dalam konteks tradisional, Ulumuddin sering menjadi pusat pendidikan di madrasah dan 

pesantren. Tujuannya adalah untuk memberikan pemahaman mendalam tentang syariat Islam agar dapat 

diterapkan dalam kehidupan sehari-hari (Azmi, 2024). Berikut ini akan dipaparkan lebih dalam 

mengenai ulumuddin dalam islam: 

1. Al-Qur’an dan Ulumul Qur,an 

a. Defenisi Al-Qur,an 

Menurut Muhammad Ali al-Shabuni Al-Qur’an adalah kalam Allah yang tiada 

tandingannya, diturunkan kepada Nabi Muhammad Saw. Penutup para Nabi dan Rasul, dengan 

perantaraan malaikat Jibril dan ditulis pada mushaf-mushaf yang kemudian disampaikan kepada 

kita secara mutawatir, serta membaca dan mempelajarinya merupakan suatu ibadah. Yang 

dimulai dengan surat al-Fatihah dan ditutup dengan surat an-Nas (Yasir & Jamaruddin, 2016). 

Jadi dapat disimpulkan bahwa al-Qur’an adalah firman Allah yang membaca bernilai ibadah dari 

setiap hurufnya yang didapatkan bagi orang yang fasih dalam membaca al-Qur’an. 

b. Asbabun Nuzul 

Imam Qaththan mendefinisikan asbabun nuzul sebagai "sesuatu hal yang karenanya Al-

Qur'an diturunkan untuk menerangkan status hukum, pada masa hal terjadi, baik berupa 

peristiwa atau suatu pertanyaan. Jadi, latar belakang yang melingkungi dan menjadi penyebab 

Allah SWT menurunkan suatu wahyu kepada Nabi Muhammad SAW (Drajat, 2017). Sebagai 

contoh misalnya penyebab turunnya surah al-kautsar sebagai  berikut: 

۝١انَِّآ اعَْطَيْنٰكَ الْكَوْثرَََۗ   

۝٢فَصَل ِ لِرَب كَِ وَانْحَرَْۗ   

 
ࣖ
۝٣اِنَّ شَانئِكََ هُوَ الْْبَْترَُ  

Artinya “Sesungguhnya kami telah memberikan nikmat yang banyak kepadamu, maka sholatlah 

dan berkurbanlah, sesungguhnya orang yang membecimu dialah yang terputus”. (Qs-

Alkautsar atar 1-3). 

Menurut riwayat dari Ibnu Abbas, Qatadah, dan Said bin Jubair, surah ini turun ketika 

al-As bin Wail seorang tokoh Quraisy mencemooh Rasulullah Saw dengan abtar dengan 

maknanya keturunan nabi Muhammad terputus karena putranya Nabi meninggal dunia. Untuk 

menolak ejekan orang Quraisy kepada Nabi maka Allah turunkan surah al-Kautsar ini sebagai 

bentuk jawaban dari yang mereka katakan. Bahwasanya yang membecimu, mencemooh dialah 

yang terputus. 

c. Ilmu Tajwid 

Lafazh tajwid menurut bahasa artinya membaguskan. Sedangkan menurut istilah yaitu: 

ائِهِ حَ إِ 
َ
رَجِهِ مَعَ إِعْط

ْ
لِّ حَرْفٍ مِنْ مَخ

ُ
رَاجُ ك

ْ
 خ

ُ
ه
َّ
حَق

َ
 وَمُسْت

ُ
ه
َّ
ق  



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 928 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

Artinya "Mengeluarkan setiap huruf dari makhraj (tempat keluar)nya dengan memberikan haq 

dan mustahaqnya”. 

Yang dimaksud dengan haq huruf adalah sifat asli yang selalu bersama dengan huruf 

tersebut, seperti jahr, isti'la', istifal dan sebagainya. Sedangkan yang dimaksud dengan mustahaq 

huruf adalah sifat yang nampak sewaktu-waktu, seperti tafkhim, tarqiq, ikhfa' dan sebagainya. 

Ruang linkup dari pada ilmu tajwid mencakup lima hal saja yaitu makharijul huruf, shifatul 

huruf, ahkamul huruf, mad dan qasar, waqaf dan ibtida (Hafiz, 2021). 

d. Ilmu Qira’at 

Menurut Muhammad ibn Abu Bakr ar-Razi, dalam bukunya yang berjudul Mukhtar ash-

Shihah, Al-qira’at menurut bahasa adalah bentuk jamak dari qira’ah, masdar sama’i dari qara’a, 

yaqra’ qira’ah. sedangkan menurut istilah, az-Zarqani mengatakan qira’at adalah suatu madzhab 

imam dari imam-imam qira’at yang berbeda dengan lainnya dalam pembacaan alQur’an tetapi 

sama dalam periwayatan dan thariq, baik perbedaan itu dalam pengucapan huruf atau lahjahnya”. 

Sementara Abu Syamah mendefinikan Qira’at adalah ilmu tentang cara mengucapkan kalimat-

kalimat al-qur’an dan perbedaannya dengan menyandarkan kepada perawinya”. 

Dari definisi-definisi tersebut dapat disimpulkan, bahwa Qira’at, atau Ilmu Qira’at adalah 

ilmu yang membahas tentang cara membaca kalimat-kalimat al-Qur’an dan perbedaannya sesuai 

dengan bacaan yang diriwayatkan oleh para imam qira’at dari Rasulullah SAW (Hasan, 2020). 

Qira’at secara umum berjumlah 14, rinciannya tujuh mutawatir atau dengan sebutan yang paling 

terkenal Qira,at Saba,ah diantara imam-imanya yaitu: Nafi (Madinah), Ibnu Katsir (Makkah), 

Abu Amr (Basrah), Ibn Amir (Syam), Asim (Kufah), Hamzah (Kufah), al-Kisa’i (Kufah). 

 Kemudian ulama menambahkan tiga qiraat lagi yang mutawatir hingga menjadi dengan 

sebutan Ashr Qiraat yaitu Abu Jafar (Madinah), Yaqub (Basrah), Khalaf (Kufah). Kemudian 

yang terakhir ada empat yang syaz yaitu, Ibnu Muhysin, al-Amash, Yahya al-Yazidi, al-Hasan 

al-Basri. Dapat disimpulkan qira’at yang boleh diamalkan ada sepulu, sisanya tidak boleh 

diamalkan. 

e. Ilmu Tafsir Tafsir  

Secara bahasa, tafsir (تفسير) berasal dari kata fassara-yufassiru-tafsīran yang berarti 

menjelaskan, menyingkap, atau menerangkan sesuatu yang samar. Dalam konteks Al-Qur’an, 

tafsir adalah usaha untuk menyingkap makna, maksud, dan tujuan ayat-ayat Al-Qur’an agar bisa 

dipahami manusia. Tafsir adalah suatu ilmu yang membicarakan tentang Allah Swt (Sofyan, 

2015). Dalam ilmu tafsir itu ada mencakup tiga hal yaitu: 

1) Sumber Kajiannya 

2) Metodenya  

3) Launun (Corak) 

2. Hadis dan Ulumul Hadis 

a. Defenisi Hadis 

Hadis berarti pembicaraan, komunikasi dan berita. yaitu berasal dari kata ِalhadisu 

jamaknya ِalhaadisu Arti ini telah terkenal di kalangan masyarakat Arab Jahiliyah. Mereka 

menggunakan kata “ahadits” untuk pembicaraan hari-hari mereka yang terkenal (Darussamin, 

2020). Secara istilah hadis adalah 

وْلِ، أو فعل، أو تقرير، أو وصف
َ
ِّ صلى الله عليه وسلم من ق ي ب 

َّ
ضيف إلى الن

ُ
 ما أ

Artinya “apa-apa yang disandakan kepada nabi Muhammad saw, baik berupa perkataan, 

perbuatan, atau ketetepan Nabi atau sifatnya”.  

b. Sanad dan Matan Hadis 

Sanad secara bahasa dari berasal dari kata sanada, yasnudu, yang berarti mu‘tamad 

(sandaran/tempat bersandar, tempat berpegang yang dipercaya atau yang sah). (Helmina, t.t.). 

Dalam sanad juga dibutuhkan yang namanya kritik terhadap sanad. Karena berguna terhadap 

kemurnian kebenaran sebuah hadis. Kritik sanad yang merupakan pengembangan dari ilmu al-

jarh wa al-ta`dil, diperlukan untuk meneliti keotentikan hadis yaitu dengan menguji keberadaan 

sanad hadis, apakah ia benar-benar shahih sesuai dengan syarat-syarat hadis, yaitu. Pertama, 

bersambung sanadnya. Kedua, para perawi bersifat adil. Ketiga, dhabit. Keempat, tidak terdapat 

syaz (kejanggalan ).  kelima, tidak terlihat illat (cacat), upaya yang dilakukan untuk menguji 

keshahehan sanad dinamakan kritik sanad. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 929 
 

 

Tomi Satria/Ulumuddin dan Fikrul Islami sebagai Fondasi Dirasah Islamiyah 

Kritik matan dikenal dalam ilmu hadis dikenal dengan istilah naqd al-dakhili, juga 

dikenal dengan istilah naqd al-matan, kritik matan ini juga dilakukan dengna upaya untuk 

meneliti keotentikan hadis, yaitu dengan menguji keberadaan hadis, apakah ia telah benar-benar 

telah memenuhi syarat-syarat keshahehannya. Adapun syarat keshahehan matan hadis menurut 

para ulama adalah : pertama, tidak terdapat syaz (kejanggalan) pada matan hadis yang sanadnya 

shaheh. Kedua, tidak terdapat illat (cacat) pada matan hadis yang juga sanadnya shaheh. Sebab 

bisa jadi, suatu hadis yang sanadnya shaheh akan tetapi dari segi matan terdapat syaz dan ilat 

(kejanggalan dan kecacatannya) jika dibandingklan dengan hadis yang lain sama (Alfiah dkk., 

2016). 

Rawi yaitu orang yang meriwayatkan Hadis antara rawi dan sanad orangorangnya sama. 

Menurut Ash-Shiddieqy (2001) maka untuk menjaga kesahihan Hadis diperlukan perawi perawi 

Hadis yang memenuhi syarat sebagai berikut: 

a) Perawi itu harus orang yang adil arti Adin dalam perbaikan Hadis itu muslim, baligh, berakal 

tidak pernah melakukan dosa besar dan tidak sering melakukan dosa kecil. 

b) Perawi itu harus seorang yang dabit, dabit ini mempunyai dua pengertian yaitu. Dabit Dalam 

arti bahwa perawi Hadis harus kuat hafalan serta daya ingatnya dan bukan orang yang pelupa. 

Dabit Dalam arti bahwa perawi Hadis itu dapat menjaga atau memelihara kitab Hadis yang 

diterima dari gurunya sebaik-baiknya sehingga tidak mungkin ada orang yang mengadakan 

perubahan di dalamnya (Fikri & Hasanah, 2023). 

c. Kehujahan Hadis Sebagai Landasan Ajaran Islam 

Umat Islam sepakat bahwa hadis Rasul Saw. adalah sumber ajaran Islam setelah Al-

Qur'an sehingga umat Islam wajib berpedoman kepada hadis sebagaimana juga berpedoman 

kepada Al-Qur'an. Al-Qur'an dan hadis adalah merupakan dua sumber ajaran pokok syariat Islam 

yang tetap, dan setiap individu Muslim tidak mungkin memahami syariat Islam secara mendalam 

dan lengkap tanpa kembali kepada dua sumber ajaran Islam tersebut.  

Seorang mujtahid pun tidak diperbolehkan hanya mencukupkan diri dengan mengambil 

salah satu dari keduanya. Banyak kita temukan ayat-ayat Al-Qur'an yang menjelaskan tentang 

kewajiban mempercayai dan menerima segala yang disampaikan oleh Rasululullah Saw kepada 

umatnya untuk dijadikan pedoman hidup sehari-hari (Alwi Zulfahmi dkk., 2021). Di antara ayat-

ayat dimaksud adalah surah an-nisa ayat 59 sebagai berikut: 

 ْ ي
َ ي ش  ِ

مْ ف 
ُ
عْت
َ
از
َ
ن
َ
 ت
ْ
إِن
َ
مْ ف

ُ
ك
ْ
مْرِ مِن

َ ْ
ولِىي الْ

ُ
سُوْلَ وَأ طِيعُوا الرَّ

َ
َ وَأ

َّ
طِيعُوا اللَّ

َ
وا أ

ُ
ذِينَ آمَن

َّ
هَا ال يُّ

َ
ِ يَأ

َّ
 اللَّ

َ
وهُ إِلى

ُّ
رُد
َ
ءٍ ف

 
ْ
ن
ُ
 ك
ْ
سُوْلِ إِن ِ وَاوَالرَّ

َّ
 بِاللَّ

َ
وْن

ُ
مِن
ْ
ؤ
ُ
مْ ت

ُ
 ت

ً
وِيل

ْ
أ
َ
حْسَنُ ت

َ
ٌ وَأ يْْ

َ
 خ

َ
لِك

َ
خِرِ ذ

ْ
يَوْمِ الْ

ْ
ل      

Artinya Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nabi Muhammad) 

serta ululamri (pemegang kekuasaan) di antara kamu. Jika kamu berbeda pendapat 

tentang sesuatu, kembalikanlah kepada Allah (Al-Qur’an) dan Rasul (sunahnya) jika 

kamu beriman kepada Allah dan hari Akhir. Yang demikian itu lebih baik (bagimu) 

dan lebih bagus akibatnya (di dunia dan di akhirat) (Qs. An-Nisa ayat 59).  (Surah 

an-nisa, ayat 59).     

3. Ilmu Ushul Fikih 

a. Defenisi Ushul Fikih 

Secara bahasa ushul fiqh berasal dari dua kata, yaitu usul  اصول dan al-fiqh  الفقه. Kata 

usul adalah bentuk jamak dari kata aslun  اصل bermakna sumber, asal, dasar, kaidah, atau fondasi, 

sedangkan kata fiqh berarti pemahaman. Dengan demikian secara etimologi ushul fiqh artinya 

dasar-dasar pemahaman. Secara terminologi (istilah), ushul fiqh adalah ilmu yang mempelajari 

dasar, kaidah, metode yang digunakan untuk mengistimbatkan hukum syara. Dengan demikian 

ushul fiqh adalah ilmu yang membahas tentang metode penggalian dan penetapan (istimbath) 

hukum Islam (fiqh). Oleh karena itu dalam kajian ushul fiqh dijelaskan tentang dasar, kaidah, 

dan metode yang digunakan untuk menetapkan sebuah hukum (Sodiqin, 2012).  

b. Dalil Yang Disepakati Jumhur Ulama 

Berdasarkan penelitian para ulama ushul, bahwa dalil-dalil syar’iyah yang menjadi 

sumber pengambilan hukuk-hukum yang berkaitan dengan perbutan manusia, akan kembali 

kepada empat sumber, yaitu, Al-Qurʼan, Al-Sunnah, Ijma, dan, Qiyas. Keempat dalil tersebut 

telah disepakati oleh jumhur umat Islam digunakan sebagai dalil. Selanjutnya dalam 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 930 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

menggunakan dalil tersebut mereka juga sependapat sesuai dengan urutan-urutan hukumnya (H, 

2019). 

c. Dalil Yang Tidak Disepakati Jumhur Ulama 

1) Istihsān (الْستحسان) 

2) Maslahah Mursalah (المصلحة المرسلة) 

3) Urf (العرف) / ‘Adah (العادة) 

4) Istishāb (الْستصحاب) 

5) Mazhab Shahabi (قول الصحابي) 

6) Syari‘u man Qablanā (شرع من قبلنا) 

7) Istiqrā (الْستقراء) (H, 2019). 

 

Fikrul Islami 

1. Sejarah Pemikiran Islam 

Sejarah pemikiran Islam menyajikan kajian tentang ajaran-ajaran pokok dan perkembangan 

pemikiran dalam Islam, sejak awal mula Islam diturunkan, bahkan sedikit mundur ke belakang, 

Arab sebelum Islam sampai sekarang. Pokok bahasan menyangkut pemikiran Islam dari aspek 

sejarah, sosial, ekonomi dan politik. Sebab faktor sosial, ekonomi, politik dan semacamnya, 

memberikan pengaruh terhadap bentuk ajaran Islam yang dibawa Muhammad SAW dan 

perkembangannya kelak. Demikian juga faktor sosial, ekonomi, politik dan semacamnya di masa 

Islam juga mempengaruhi perkembangan pemikiran Islam itu sendiri.  

Sebab Islam selalu terkait dengan konteks sejarah dan budaya yang ada di sekelilingnya. 

Demikian juga dalam perkembangannya Rasul Muhammad selalu berdialog dengan realitas sosial 

dan budaya yang mengitarinya. Bahkan boleh dikatakan bahwa wahyu yang diterima Muhammad 

pun merupakan respon terhadap berbagai persoalan yang dihadapi masyarakat dan umat Islam pada 

zamannya. Dengan ungkapan lain, Islam diturunkan bukan di ruang hampa. 

2. Tokoh Pemikiran Kalasik (Al-Gazali, Ibnu Sina, Ibnu Kaldun, Al-Farabi) 

a. Al-Gazali 

Al-Ghazali dikenal dengan gelar Hujjatul Islam. Ia hidup di masa di mana umat Islam 

mengalami pergolakan pemikiran, munculnya perdebatan sengit antara filsuf, mutakallim, sufi, 

dan fuqaha. Dalam situasi itu, Al-Ghazali mencoba melakukan sintesis: menjaga ortodoksi 

Ahlussunnah wal Jama’ah, mengkritik filsafat, sekaligus mengembangkan tasawuf. Pemikiran 

al-Gazali dianaranya sebagai berikut: 

1) Teologi (Kalam) 

Ia berpegang pada teologi Asy’ariyah. Menegaskan kekuasaan mutlak Allah, 

segala sesuatu terjadi karena kehendak-Nya, bukan karena hukum alam murni. Namun, ia 

tetap menerima adanya “sebab-akibat” sebagai kebiasaan Allah (‘adatullah), bukan hukum 

yang berdiri sendiri. 

2) Filsafat 

Dalam kitab Tahafut al-Falasifah, ia mengkritik keras filsuf. Ia menolak tiga ajaran 

utama mereka yang dianggap kufur yaitu pertama, alam ini qadim (tidak bermula). Kedua, 

Allah hanya mengetahui hal-hal universal, bukan detail. Ketiga, Tidak ada kebangkitan 

jasmani, hanya ruhani. Meskipun begitu, ia tidak menolak seluruh filsafat; justru ia 

memanfaatkan logika (mantiq) sebagai alat penting dalam berfikir (Asari, 2012). 

b. Ibnu Sina 

Naman Lengkepnya adalah Abu Ali Al-Husain Bin Abdullah Bin Sina, lahir di Afsyana 

dekat kawasan Bukhara pada tahun 370 H (980 M). Ia dibesarkan di Bukhara pada umur 10 

tahun, Ibnu Sina telah mempelajari ilmu-ilmu agama, kesusasteraan, serta telah hapal AlQur‟an 

(Hoesin, 1975: 110). Ibnu Sina wafat dalam usia 58 tahun (1037 M) dan dikebumikan di 

Hamazan. Di Barat ia lebih poluler dengan nama sebutan Avicenna akibat dari terjadinya 

metamorfoose Yahudi-Spayol-Latin. 

Dalam pembuktian tentang eksistensi Tuhan, Ibnu Sina menempuh jalan yang agak 

berbeda dengan jalan yang ada dalam agama dan juga dengan dalil para teolog (ahli 

mutakallimin) yang tertitik tolak pada konsep “alam baharu” ia sebenarnya hanya melanjutkan 

dalil ontologi yang berasal dari Aristoteles dan mengikuti al-Farabi sebelumnya dengan 

membagikan wujud ini kepada dua jenis, yaitu wajib al-wujud dan mumkin al-wujud, 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 931 
 

 

Tomi Satria/Ulumuddin dan Fikrul Islami sebagai Fondasi Dirasah Islamiyah 

sebagaimana yang telah disinggung sebelumnya. Wajib al-wujud adalah sesuatu yang ada (al-

maujud) yang jika diandaikan tidak ada, ia menjadi mustahil, dengan kata lain ia mesti adanya. 

Sedangkan yang dimaksud dengan mumkin al-wujud dalah yang tidak diandaikan, tidak ada 

atau ada, ia tidak menjadi mustahil, maksudnya ia boleh ada dan boleh tidak ada atau tidak ada 

dari sisi apapun (Herwansyah, 2017). 

c. Ibnu Al-Farabi 

Al-Farabi, seorang filsuf besar dalam tradisi Islam, memahami Tuhan sebagai Wajib al 

Wujud (eksistensi niscaya) yang merupakan sumber segala keberadaan. Dalam pandangannya, 

Tuhan adalah realitas tertinggi yang keberadaannya tidak membutuhkan sebab lain, berbeda 

dengan entitas lain di alam semesta yang keberadaannya bergantung pada sebab-sebab tertentu. 

Sebagai Wajib al-Wujud, Tuhan adalah satu-satunya entitas yang memiliki kesempurnaan 

mutlak, tidak terbatas, dan tidak berubah.  

Konsep ini menekankan keesaan Tuhan dalam arti yang paling mendalam, di mana 

Tuhan adalah satu dalam keberadaan, sifat, dan tindakan (Fakhry, 2004). Menurut Al-Farabi, 

Tuhan tidak hanya merupakan pencipta alam semesta, tetapi juga akal murni yang memikirkan 

Diri-Nya sendiri. Pandangan ini dipengaruhi oleh filsafat Aristoteles, terutama gagasan tentang 

"unmoved mover" atau penggerak pertama yang menjadi penyebab keberadaan tanpa 

dipengaruhi oleh apa pun. Dalam konteks ini, Tuhan memikirkan diri-Nya sendiri dalam 

keadaan kontemplasi sempurna, dan dari kontemplasi tersebut, emanasi atau pancaran realitas 

terjadi.  

Selain itu, Tuhan adalah puncak dari akal intelektual, dan dari-Nya, seluruh tingkatan 

realitas lainnya memancar dalam suatu hierarki yang terstruktur dengan baik (Netton, 2005). 

Dalam filsafat Al-Farabi, hubungan antara Tuhan dan alam semesta dijelaskan melalui konsep 

emanasi. Konsep ini menggambarkan bagaimana segala sesuatu di alam semesta berasal dari 

Tuhan melalui proses pemancaran yang berjenjang, tanpa melibatkan tindakan langsung atau 

perubahan dalam esensi Tuhan. Emanasi mencerminkan kesempurnaan Tuhan sebagai sumber 

keberadaan yang tidak berubah dan tidak berinteraksi secara fisik dengan ciptaan-Nya, tetapi 

tetap menjadi penyebab utama keberadaan semua hal (Firdaus dkk., 2025). 

3. Tokoh Pemikiran Modern (Muhammad Abduh, Rasyid Ridho) 

a. Muhammad Abduh 

Nama asli Syekh Muhammad Abduh adalah Muhammad bin Hasan bin Hasan 

Khairullah. Ia lahir tahun 1849M. di desa Mahallat Nasr kabupaten al-Buhairah, Mesir. 

Muhammad Abduh lahir dari pasangan Abduh bin Khaiullah, seorang petani miskin dari 

Mahallat Nasr dan Junainah binti Uthman al-Kabir seorang janda dari keturunan terpandang di 

Tanta. Berikut pemikiran Muhammad Abduh yaitu: 

1) Tentang Pendidikan 

Salah satu isu paling penting yang menjadi perhatian Abduh sepanjang hayat dan 

kariernya adalah pembaharuan pendidikan. Baginya pendidikan itu penting sekali, 

sedangkan ilmu pengetahuan itu wajib dipelajari. Yang juga menjadi perhatiannya adalah 

mencari alternatif jalan keluar dari stagnasi yang dihadapinya sendiri di sekolah agama 

Mesir, yang tercerminkan dengan baik sekali dalam pendidikanny di al-Azhar. 

2) Tentang Teologi 

Menurut Abduh, sebab-sebab yang membawa kemunduran adalah faham jumud 

yang melanda kalangan umat Islam. Dalam kata jumud terkandung pengertian membeku, 

statis dan tidak ada perubahan. Umat Islam berpegang teguh pada tradisi dan tidak mau 

menerima perubahan. Paham ini dapat dimungkinkan karena pengaruh dunia non-Arab 

yang telah berhasil memegang kekuasaan politik dunia Islam yang tidak menginginkn 

rakyatnya maju. Rakyat ditingalkan dalam kebodohan agar mudah diperintah dan 

dikendalikan.  

Menurutnya al-Qur’an berbicara bukan saja kepada hati manusia, tetapi juga kepada 

akalnya. Islam memandang akal mempunyai kedudukan tinggi. Pernyataan-pernyataan al-

Qur’an yang meninggikan kedudukn akal, misalnya, afala yatadabbarun, afala yandzurun, 

afala ya’qilun dan sebagainya. Islam adalah agama rasional. Menurut Abduh, akal 

mempunyai kedudukan yang tinggi.Wahyu tidak mungkin membawa pada hal-hal yang 

bertentangan dengan akal, harus dicari interpretasi yang membuat ayat itu diterima dan 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 932 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

sesuai dengan pendapat akal. Hal inilah yang membuat Abduh berfaham bahwa manusia 

mempunyai kebebasan kemauan dan perbuatan (Free will dan Free act) (Rasam, 2021). 

b. Muhammad Rasyid Rido 

Nama lengkap seorang Rasyid Ridha ialah Muhammad Rasyid bin Ali Ridha bin 

Muhammad Syams al-Din al-Qalmuny. Ia dilahirkan di Desa Qalamun, tidak jauh dari Tripoli, 

daerah Syria (Syam) pada tanggal 2 H (1865 M). Menurut Rasyid Ridha, sistem politik Islam 

bersifat tauhid, Fakta dan khilafah. Prinsip tauhid akan menolak konsep kedaulatan manusia 

yang sah, baik yang bersifat personal maupun yang lainnya. Menurut Ridha, satu-satunya yang 

berdaulat hanyalah Allah semata-mata. Risalah merupakan perantara manusia dengan Tuhannya 

melalui Rasul dan Al-Qur'an yang menjadi sumber hukum yang abadi. Oleh karena itu, 

perjanjian tersebut harus menjadi dasar kebijakan Islam.  

Ahl al-hall wa al-'aqd diartikan sebagai orang yang mempunyai kekuatan untuk 

melepaskan dan mengikat. Istilah ini diciptakan oleh para ulama fiqh untuk menyebut mereka 

yang berperan sebagai wakil rakyat untuk mengutarakan hati nuraninnya. Menurut Rasyid 

Ridha, selain berhak memilih dan mengangkat khalifah, Ahl al-Halli wa al-'Aqd juga berhak 

memberhentikan khalifah jika ada permasalahan yang memerlukan pemberhentian dan 

tanggung jawabnya. Ahl al-Halli wa al-'Aqd bukan hanya sampai di situ saja, dia harus 

mengawasi tindak tanduk khalifah dalam menjalankan tugasnya (Damanik dkk., 2024). 

 

Dirasah Islamiyah 

1. Aqidah 

Secara etimologis (bahasa/lugatan), akidah berasal dari bahasa Arab aqidah dengan akar 

kata aqada, ya’qidu, aqdan, aqīdatan. Aqdan berarti simpul, ikatan, perjanjian, dan kokoh. 

Sementara itu aqidah berarti keyakinan. hubungan antara kata aqdan dan aqīdah adalah keyakinan 

yang tersimpul dengan kokoh di dalam hati, bersifat mengikat, dan mengandung perjanjian 

(Suwarno dkk., 2023). Dalam pembahasan akidah ada beberapa hal yang akan dijelaskan sebagai 

berikut: 

a. Pembahasan Ushul 

Secara bahasa ushul berarti dasar, pokok, fondasi. Dalam konteks akidah, ushul adalah 

perkara-perkara pokok dalam iman yang menjadi landasan utama agama Islam. Ia bersifat qath‘i 

(pasti, tidak ada keraguan), ditetapkan dengan dalil yang jelas (Al-Qur’an dan Sunnah 

mutawatir), dan wajib diyakini setiap muslim. Dalam pengertiannya, Ushul menjelaskan ajaran-

ajaran dasar agama yang telah jelas dan tidak menimbulkan perdebatan di antara mutakallimin, 

seperti keyakinan kepada Allah, nabi Muhammad, hari akhir, surga dan neraka (Putra, 2023).  

Ushul dalam akidah haruslah sama, tidak boleh ada perbedaan, apabila akidah seseorang 

lurus dinamai dengan akidah yang salim (akidah yang lurus). Namun apabila akidah seseorang 

melenceng dinamai dengan dollun mudhollun (sesat lagi menyesatkan). Dianatara contoh ayat 

akidah tentang pembahasan ushul yaitu surah al-Ikhlas 

 
ٌۚ ٌ
حَد

َ
ُ ا
ه

وَ اللَّ
ُ
لْ ه

ُ
۝١ق  

 
ٌۚ ُ
مَد ُ الصَّ

ه
للَّ

َ
۝٢ا  

 
ْۙ ْ
د
َ
مْ يُوْل

َ
 وَل

ْ
مْ يَلِد

َ
۝٣ل  

 
ٌ
حَد

َ
وًا ا

ُ
ف
ُ
 ك
ٗ
ه
َّ
نْ ل

ُ
مْ يَك

َ
۝٤ࣖ وَل  

Artinya: Katakanlah dia Allah itu esa, Allah tempat meminta pertolongan, dia Allah tidak 

beranak dan tidak pula diperanakkan, dan tidak ada yang setara dengan Allah (Qs. 

Al-Ikhlas). 

Surah al-iklas ayat 1 sampai 4 ini dalam pembahasan akidah bagian dari pembahasan 

usul, dalam masalah usul tidak boleh ada perbedaan, pemahaman harus sama, apabila berbeda 

dalam masalah usul maka dia menjadi firqoh yang sesat. Dianatara menurut para ulama firqoh 

yang sesat dianatara seperti Syiah, Mu’tazilah. 

b. Pembahasan Furu 

Dalam pembahasan akidah, istilah furu’ merujuk pada persoalan-persoalan cabang 

(turunan) dari akidah pokok (ushul). Masalah ini bukan termasuk inti keimanan (seperti iman 

kepada Allah, malaikat, kitab, rasul, hari akhir, qadha dan qadar), melainkan perincian atau 

penafsiran yang sifatnya cabang, sehingga ulama bisa berbeda pendapat di dalamnya tanpa 

mengeluarkan seseorang dari Islam. Ilmu tauhid disebut juga dengan fikih akbar Dinamakam 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 933 
 

 

Tomi Satria/Ulumuddin dan Fikrul Islami sebagai Fondasi Dirasah Islamiyah 

fikih akbar. Dimaksudkan sebagai perbandingan atau perimbangan terhadap ilmu-ilmu hukum-

hukum islam (muamalah) yang merupakan furu (cabang akidah) (Purba, & Salamuddin, 2016). 

Diantara contoh ayat dalam masalah furu surah al-fath ayat 10 

 
َّ
مَنْ ن

َ
 ف
ٌۚ
يْدِيْهِمْ

َ
 ا
َ
وْق

َ
ِ ف

ه
 اللَّ

ُ
 يَد

ََۗ  اللَّه
َ
مَا يُبَايِعُوْن

َّ
 اِن

َ
ك
َ
ذِيْنَ يُبَايِعُوْن

َّ
 ال
َّ
 بِمَا اِن

وْف ى
َ
 وَمَنْ ا

ٌۚ
سِه 

ْ
ف
َ
 ن

ى
 عَلٰ

ُ
ث

ُ
ك
ْ
مَا يَن

َّ
اِن
َ
 ف
َ
ث

َ
ك

 
ࣖ
جْرًا عَظِيْمًا

َ
تِيْهِ ا

ْ
سَيُؤ

َ
َ ف

ه
 اللَّ

ُ
يْه
َ
 عَل

َ
هَد ۝١٠ عى  

Artinya “Sesungguhnya orang-orang yang berjanji setia kepadamu (Nabi Muhammad), (pada 

hakikatnya) mereka berjanji setia kepada Allah. Tangan Allah di atas tangan mereka. 

Oleh sebab itu, siapa yang melanggar janji (setia itu), maka sesungguhnya (akibat 

buruk dari) pelanggaran itu hanya akan menimpa dirinya sendiri. Siapa yang 

menepati janjinya kepada Allah, maka Dia akan menganugerahinya pahala yang 

besar” (QS. Al-Fath 10). 

Pada kata Yadullah fauqa aidihim ini merupakan dari ayat furu dalam masalah akidah. 

Ahluhsunnah waljamaah dalam masalah ini terbagi kedalam beberapa pemahaman. Pertama, 

Asariyah mengatakan bahwasanya ayat ini artinya memang tangan Allah berada diatas tangan 

mereka, tapi tangan Allah dengan makhluk berbeda ini menurut asariyah, dikarenakan asariyah 

isbat dalam akidah. Kedua, Menurut Asy’ariyah tangan Allah berada diatas tangan mereka itu 

makananya dengan takwil, kekuasaan, karena Allah berbeda dengan makhluk. 

 Dalam bahasa Arab, kata yadun/ ‘tangan’ termasuk nomina (isim) feminin. Data 

metafora menunjukkan bahwa nomina tersebut terdiri dari beberapa redaksi dalam ayat Alquran 

(Fahliza, 2024). 

c. Takdir 

Menurut Al-Jurjaniy Al-Qadr adalah keterkaitan kehendak Tuhan dengan segala 

keadaan baik itu masalah waktu, keadaan zaman tertentu. Menurut Ibn Manzhur Qadha dan 

qadar adalah muwaffiq (mempunyai pengertian sama) dikatakan Tuhanlah yang menentukan 

(dan bisa juga berarti) apabila sesuatu itu sesuai dengan sesuatu (artinya akan terjadi sesuai 

dengan kadar ketentuannya. Menurut Abu Hanifah Qadar adalah penentuan sesuatu dengan 

martabatnya yang akan diperoleh berupa kebaikan dan kejahatan, manfaat dan mudharat yang 

meliputi setiap ruang dan waktu, termasuk penentuan, ganjaran dan hukuman (Admizal, 2021). 

Dalam memahami takdir ada beberapa pemahaman yang muncul sebagai berikut : 

1) Jabariyah 

Bagi kelompok jabariyah dalam urusan takdir, Jabariyah, berasal dari kata “jabr” 

yang berarti pemaksaan atau penundukan. Aliran ini meyakini bahwa segala sesuatu telah 

ditentukan oleh kehendak Illahi, dan bahwa manusia tidak memiliki kebebasan sejati dalam 

membuat pilihan mereka. Mereka percaya bahwa Tuhan mengendalikan segala sesuatu, 

termasuk tindakan manusia, tanpa memperhitungkan kehendak atau kemauan individu. 

2) Qadariyah 

Menurut Ramadhani (2020) Qadariyah, yang berasal dari kata “qadar” yang berarti 

takdir atau ketentuan. Aliran ini mengajarkan bahwa manusia memiliki kebebasan dalam 

membuat pilihan dan bertindak, serta memiliki kemampuan untuk mengubah takdir mereka 

melalui tindakan mereka sendiri. Mereka meyakini bahwa Tuhan memberikan manusia 

kebebasan untuk menjalani kehidupan mereka sesuai dengan kehendak-Nya, dan bahwa 

manusia akan dimintai pertanggungjawaban atas tindakan mereka di akhirat (Hairani & 

Maesaroh, 2024). 

3) Ahlusunnah wal Jamaah 

Ahlussunnah wal Jamaah dalam memahami takdir percaya takdir baik dan takdri 

buruk. Ahlussunnah mengatakan bahwa manusia mempunyai pilihan dan kehendak, ia 

berbuat sesuai pilihannya, manusia bisa memilih menjadi orang taat atau tidak, akan tetapi 

tidak keluar dari takdir Allah (Mahmuddin, 2020). Dapat kita simpulkan bahwasanya 

ahlussunnah wal jamaah pemahaman yang lurus dalam memahami takdir. Sementara 

Qadariyah dan Jabariyah termasuk yang telah keluar dari islam karena bertengan dengan 

yang semestinya berdasarkan al-Qur’an dan Sunnah. 

 

2. Syariah 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 934 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

Imam al-Qurthubi menyebut bahwa Syari'ah artinya adalah agama yang ditetapkan oleh 

Allah swt.untuk hamba-hambaNya yang terdiri dari berbagai hukum dan ketentuan. Hukum dan 

ketentuan Allah itu disebut syariat karena memiliki kesamaan dengan sumber air minum yang 

menjadi sumber kehidupan bagi makhluk hidup. Dilihat dari segi ilmu hukum, syari'at merupakan 

norma hukum dasar yang ditetapkan Allah, yang wajib diikuti oleh orang Islam bedasarkan iman 

yang berkaitan dengan akhlak, baik dalam hubungannya dengan Allah maupun dengan sesama 

manusia dan benda dalam masyarakat. (Nurhayati, 2018). 

3. Akhlak 

a. Akhlak Terpuji (Al-Akhlaq Al-Mahmudah) 

Menurut Al-Ghazali, akhlak terpuji merupakan sumber ketaatan dan kedekatan kepada 

Allah Swt., sehingga mempelajari dan mengamalkannya merupakan kewajiban individual setiap 

Muslim. Akhlak yang terpuji merupakan sifat-sifat atau tingkah laku yang sesuai dengan norma-

norma atau ajaran Islam. Akhlak yang terpuji dibagi menjadi 2 bagian yaitu: 

Taat Lahir 

Taat lahir berarti melakukan seluruh amal ibadah yang diwajibkan Tuhan termasuk 

berbuat baik kepada sesama manusia dan lingkungan, serta dikerjakan oleh anggota lahir. 

Beberapa perbuatan yang dikategorikan taat lahir adalah: 

1) Tobat dikategorikan kepada taat lahir dilihat dari sikap dan tingkah laku seseorang.  

2) Amar makruf dan nahi munkar adalah perbuatan yang dilakukan manusia untuk 

menjalankan kebaikan dengan meninggalkan kemaksiatan dan kemungkaran. Sebagai 

implementasi perintah Allah. Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang 

menyeru kepada kebajikan, menyeru kepada yang ma’ruf dan mencegah dari yang 

mungkar. (QS Ali Imran [3]: 104). 

 
َ
خ
ْ
 ال

َ
 اِلى

َ
عُوْن

ْ
د  يَّ

ٌ
ة مَّ
ُ
مْ ا

ُ
ك
ْ
ن نْ مِّ

ُ
ك
َ
ت
ْ
 وَل

َ
لِحُوْن

ْ
مُف
ْ
مُ ال

ُ
 ه

َ
ك ىِٕ

ىٰۤ
ول
ُ
 وَا
َۗ
رِ
َ
ك
ْ
مُن
ْ
 عَنِ ال

َ
هَوْن

ْ
مَعْرُوْفِ وَيَن

ْ
 بِال

َ
مُرُوْن

ْ
ِ وَيَأ

۝١٠٤يْْ  
Artinya Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada 

kebajikan, menyuruh kepada yang ma’ruf dan mencegah dari yang munkar; 

merekalah orang-orang yang beruntung (QS. Ali Imran ayat 104). 

3) Syukur adalah berterima kasih terhadap nikmat yang telah dianugerahkan Allah kepada 

manusia dan seluruh makhluknya. 

Taat Batin 

Taat batin adalah segala sifat yang baik dan terpuji yang dilakukan oleh anggota 

batin (hati): 

1) Tawakkal yaitu berserah diri sepenuhnya kepada Allah dalam menghadapi, menanti, dan 

menunggu hasil pekerjaan. 

2) Sabar dibagi menjadi beberapa bagian, yaitu sabar dalam beribadah, sabar terhadap 

malapetaka yang melandanya, sabar terhadap kehidupan dunia, sabar terhadap maksiat, dan 

sabar dalam perjuangan. Dasarnya adalah keyakinan bahwa semua yang dihadapi adalah 

ujian dan cobaan dari Allah. 

3) Qana’ah yaitu merasa cukup dan rela dengan pemberian yang dianugerahkan oleh Allah. 

b. Akhlak Tercela (Al-Akhlak Al-Madzmumah) 

Akhlak tercela merupakan tingkah laku yang tercela yang dapat merusak keimanan 

seseorang dan menjatuhkan martabatnya sebagai manusia. Akhlak tercela juga menimbulkan 

orang lain merasa tidak suka terhadap perbuatan tersebut. Akhlak tercela adalah akhlak yang 

bertentangan dengan perintah Allah. Al-Ghazali menerangkan 4 hal yang mendorong manusia 

melakukan perbuatan tercela (maksiat), di antaranya: 

1) Dunia dan isinya, yaitu berbagai hal yang bersifat material (harta dan kedudukan) yang 

ingin dimiliki manusia sebagai kebutuhan dalam melangsungkan hidupnya (agar bahagia). 

2) Manusia selain mendatangkan kebaikan, manusia dapat juga mengakibatkan keburukan, 

seperti istri, anak karena kecintaannya kepada mereka, misalnya dapat melalaikan manusia 

dari kewajibannya terhadap Allah dan terhadap sesama. 

3) Setan (iblis). Setan adalah musuh manusia yang paling nyata, ia menggoda manusia melalui 

batinnya untuk berbuat jahat dan menjauhi Tuhan.  

4) Nafsu ada kalanya baik (muthmainah) dan ada kalanya buruk (amarah), akan tetapi nafsu 

cenderung mengarah keburukan (Sesady, 2023) 

 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 935 
 

 

Tomi Satria/Ulumuddin dan Fikrul Islami sebagai Fondasi Dirasah Islamiyah 

4. KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil dan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa 

Ulumuddin, Fikrul Islami, dan Dirasah Islamiyah merupakan tiga pilar utama yang saling 

melengkapi dalam pengembangan studi Islam. Ulumuddin memberikan fondasi normatif dan 

teologis melalui kajian Al-Qur’an, hadis, ushul fikih, aqidah, syariah, dan akhlak, sehingga 

menjawab pertanyaan penelitian mengenai dasar keilmuan yang membentuk pemahaman Islam 

secara komprehensif. Kajian ini menunjukkan bahwa Ulumuddin tidak hanya berfungsi sebagai 

sumber pengetahuan tekstual, tetapi juga sebagai pedoman pembentukan keimanan, kepatuhan 

syariat, dan karakter moral umat Islam. 

Selanjutnya, Fikrul Islami menjawab persoalan bagaimana ajaran Islam dapat dipahami 

secara dinamis dan kontekstual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemikiran Islam, baik 

klasik maupun modern, berkembang melalui dialog antara wahyu dan realitas sosial-historis. 

Pemikiran tokoh-tokoh Islam memperlihatkan bahwa penggunaan akal dan ijtihad merupakan 

instrumen penting dalam menjaga relevansi Islam di tengah perubahan zaman, tanpa 

meninggalkan prinsip-prinsip dasar ajarannya. Dengan demikian, Fikrul Islami berperan 

strategis dalam membangun sikap kritis, rasional, dan moderat dalam memahami Islam. 

Adapun Dirasah Islamiyah menjawab pertanyaan penelitian terkait pendekatan 

metodologis dalam studi Islam. Hasil kajian menegaskan bahwa Dirasah Islamiyah berfungsi 

sebagai pendekatan integratif yang menyatukan berbagai disiplin ilmu keislaman dalam satu 

kerangka sistematis dan interdisipliner. Pendekatan ini memungkinkan pengembangan ilmu-

ilmu Islam yang tidak terpisah dari realitas kehidupan modern, khususnya dalam konteks 

pendidikan tinggi Islam, sehingga melahirkan lulusan yang memiliki kedalaman religius 

sekaligus kompetensi intelektual dan profesional. 

Berdasarkan kesimpulan tersebut, beberapa saran praktis dapat disampaikan. Pertama, 

kepada akademisi dan peneliti di bidang studi Islam, hasil penelitian ini dapat dijadikan dasar 

untuk mengembangkan kajian lanjutan yang lebih aplikatif, terutama dalam mengintegrasikan 

Ulumuddin dan Fikrul Islami ke dalam pendekatan Dirasah Islamiyah. Saran ini bertujuan 

untuk memperkaya khazanah keilmuan Islam yang responsif terhadap tantangan kontemporer. 

Kedua, kepada lembaga pendidikan Islam, disarankan agar hasil kajian ini dijadikan acuan 

dalam pengembangan kurikulum yang menekankan integrasi ilmu agama dan ilmu umum, 

sehingga proses pendidikan tidak hanya berorientasi pada penguasaan materi, tetapi juga pada 

pembentukan karakter dan kepekaan sosial peserta didik. Ketiga, kepada para pendidik, hasil 

penelitian ini diharapkan dapat mendorong penerapan metode pembelajaran yang dialogis, 

kontekstual, dan interdisipliner, agar nilai-nilai Islam dapat dipahami dan diamalkan secara 

lebih relevan dalam kehidupan sehari-hari. 
 

5. REFERENCES 

Admizal, Iril. Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik). Vol. 3 No. 1 (2021). 

https://share.google/2XmNnpzLNlsJklKMX. 

Alfiah, Fitriad, dan Suja’i. Studi Ilmu Hadis. Kreasi Edukasi Publishing and Consulting Company, 2016. 

Alwi Zulfahmi, Ahmad Fauzi, Rahman, Wasalmi, dan Zulfahmi. Studi Ilmu Hadis. Grafindo Persada, 

2021. 

Asari, Hasan. NUKILAN PEMIKIRAN ISLAM KLASIK Gagasan Pendidikan Abu Hamid Al-Ghazali. 

IaIn Press, 2012. 

Azmi, Nurul. Islamic Studies “Ulumuddin, Fikry Al-Islamiy dan Dirasat Islamiya.” Volume 8 Nomor 

3 (2024). https://share.google/afZIsbXTYmhuTCzeH. 

Damanik, Athma Mahmuda, Kaka Rafli Alamsyah, M Dzaky Aqila, Velin Al Kudry, dan Ahmad 

Nasution. PEMIKIRAN POLITIK MUHAMMAD RASYID RIDHA DAN MUHAMMAD IQBAL. 

Vol 8 No. 7 Jul (2024). 

Darussamin, Zikri. KULIAH ILMU HADIS I. KALIMEDIA, 2020. 

Drajat, Amroeni. ULUMUL QUR’AN Pengantar IImu-ilmu Al-Qur’an. KENCANA, 2017. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 936 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

Fahliza, Mutiara. MAKNA KATA YADUN PERSPEKTIF I’JAZ LUGHAWI DALAM SURAH AL FATH 

AYAT 10. Vol. 4No. 2 (2024). https://share.google/OH9vhq2eFwRkdGMEg. 

Fikri, Muhammad, dan Uswatun Hasanah. UNSUR-UNSUR HADIS DAN ASBABUL WURUD HADIS 

DALAM STUDI ILMU HADITS. m Vol. 1 (2) (2023). https://share.google/xwkPyoJGtkuxuyljv. 

FIRDAUS, RIKI SAPUTRA, dan SAIFULLAH. BIOGRAFI DAN PEMIKIRAN FILSAFAT AL-

FARABI: FILSAFAT EMANASI, KETUHANAN, KENABIAN, JIWA DAN AKAL. Vol. 7 No.2 

(2025). http://jurnal.ensiklopediaku.org. 

H, Darmawati. Ushul Fiqh. PRENADAMEDIA GROUP, 2019. 

Hafiz, Abdul Azis Abdur Ruf al. PEDOMAN DAUROH AL-QUR’AN  PANDUAN ILMU TAJWID  

APLIKATIF. Marqaz Al-Qur’an, 2021. 

Hairani, Esi, dan Maesaroh Luthfia. Menyingkap Perdebatan Qadariyah dan Jabariyah: Antara 

Kehendak Bebas dan Takdir Illahi. Vol.08 (2024). 

Hasan, Abdur Rokhim. QIRAAТ AL-QUR’AN &TAFSIRNYA. Institut PTIQ Jakarta, 2020. 

Helmina. BUKU AJAR ULUMUL HADIS. Institut Agama Islam Negeri Kerinci, t.t. 

Herwansyah. PEMIKIRAN FILSAFAT IBNU SINA (Filsafat Emanasi, Jiwa dan Al-Wujud). Vol 1 No 1 

T (2017). 

Mahmuddin, Ronny. QADARIYAH, JABARIYAH DAN AHLUSSUNNAH(STUDI KOMPARATIF 

MERESPON KEBIJAKAN PEMERINTAHDANFATWA MUI DALAM MENCEGAH 

PENULARAN COVID-19). Vol. 1, No. 2 (2020). https://share.google/v52PSAg8yczODpXtz. 

Nurhayati. MEMAHAMI KONSEP SYARIAH, FIKIH, HUKUM DAN USHUL FIKIH. Volume 2 | 

Nomor 2 (2018). https://share.google/fULXq8Ok7W9qzQKGe. 

Purba, Hadis, dan Salamuddin. THEOLOGI ISLAM: Ilmu Tauhid. PERDANA PUBLISHING, 2016. 

Putra, Imam Muhajir Dwi. KONSEP USHUL - FURU’ DALAM TAFSIR NUSANTARA INTERPRETASI 

QS. AL-ANFAL [8]:65 PERSPEKTIF TAFSIR MAQASIDI. Volume 6, No.2 (2023). 

https://share.google/KqJyZEjc9L5DXtQKg. 

Rasam. MUHAMMAD ABDUH DAN PEMIKIRAN-PEMIKIRANNYA. 2021. 

https://share.google/8MBiRTNxb0M60nN37. 

Sesady, Muliati. Ilmu Akhlak. PT RAJAGRAFINDO PERSADA, 2023. 

Sodiqin, Ali. Fikih Ushul Fikih, Sejarah Metodologinya dan Implementasinya di Indonesia. Beranda 

Fublishing, 2012. 

Sofyan, Muhammad. TAFSIR WAL MUFASSIRUN. PERDANA PUBLISHING, 2015. 

Surah an-nisa. Al-Qur’an. ayat 59. 

Suwarno, Rahmadi Wibowo, Mhd Lailan Arqam, Erik Tauvani Somae, dkk. AKIDAH ISLAMAKIDAH 

ISLAM. UAD PRESS (Anggota IKAPI dan APPTI), 2023. 

Yasir, Muhammad, dan Ade Jamaruddin. Studi Al-Qur’an. Asa Riau (CV. Asa Riau), 2016. 


