~f\é£ =

d
|
]

AL-ILMIYA: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM

JP1

Ulumuddln dan Fikrul Islami sebagai Fondasi Dirasah Islamiyah

Tomi Satrial”,

Muhammad Zalnur

2 Efendi

! pendidikan Agama Islam, Universitas Negeri Imam Bonjol Padang
2 Pendidikan Agama Islam, Universitas Negeri Imam Bonjol Padang
3 Pendidikan Agama Islam, Universitas Negeri Imam Bonjol Padang
(*email: tomi.satria@uinib.ac.id - muhammadzalnur@uinib.ac.id % efendimag@uinib.ac.id 3)

ARTICLE INFO

Article history:

Received 1 November 2025
Revised 10 November 2025
Accepted 25 November 2025
Available online 30 November
2025

Kata Kunci:

Ulumuddin, Fikrul Islami,
Dirasah Islamiyah, Studi Islam,
Integrasi limu.

ABSTRAK

Kajian ini membahas Ulumuddin, Fikrul Islami, dan Dirasah Islamiyah sebagai
kerangka utama dalam pengembangan studi Islam. Permasalahan penelitian
berangkat dari kebutuhan akan pemahaman Islam yang komprehensif,
integratif, dan relevan dengan dinamika zaman. Tujuan penelitian ini adalah
menjelaskan peran, karakteristik, dan keterkaitan ketiga pendekatan tersebut
dalam membangun keilmuan Islam yang holistik. Metode yang digunakan
adalah penelitian kepustakaan dengan menelaah sumber-sumber primer dan
sekunder yang relevan, baik klasik maupun kontemporer. Hasil kajian
menunjukkan bahwa Ulumuddin berfungsi sebagai fondasi normatif, Fikrul
Islami sebagai pendekatan rasional dan kontekstual, serta Dirasah Islamiyah
sebagai kerangka integratif dan interdisipliner. Pembahasan menegaskan bahwa
integrasi ketiganya mampu memperkuat studi Islam tidak hanya pada tataran

Keywords: . - S . . -
Ulalmuddin Islamic Thought teoretis, tetapi juga aplikatif dalam menjawab tantangan sosial dan pendidikan
Islamic Studies, Knowledge modern.
Integration, Dirasah Islamiyah.

ABSTRACT

This study examines Ulumuddin, Fikrul Islami, and Dirasah Islamiyah as the
main frameworks in the development of Islamic studies. The research problem
arises from the need for a comprehensive, integrative, and contextually relevant
understanding of Islam. The purpose of this study is to explain the roles,
characteristics, and interrelationships of these three approaches in constructing
a holistic Islamic scholarship. This research employs a library research method by analyzing relevant primary and
secondary sources from both classical and contemporary literature. The results indicate that Ulumuddin functions
as a normative foundation, Fikrul Islami serves as a rational and contextual approach, and Dirasah Islamiyah acts
as an integrative and interdisciplinary framework. The discussion highlights that integrating these three approaches
strengthens Islamic studies not only at the theoretical level but also in addressing modern social and educational
challenges .

This is an open access article under the CC BY-SA

1. PENDAHULUAN

Kajian keislaman merupakan bidang ilmu yang memiliki peran strategis dalam membentuk
pemahaman, sikap, dan praktik keberagamaan umat Islam. Dalam tradisi keilmuan Islam, penguasaan
terhadap Ulumuddin, Fikrul Islami, dan Dirasah Islamiyah menjadi fondasi penting untuk memahami
ajaran Islam secara utuh, sistematis, dan berimbang. Ulumuddin berfungsi sebagai kerangka dasar yang
menegaskan aspek normatif-teologis Islam melalui kajian Al-Qur’an, hadis, ushul fikih, aqidah, dan
akhlak. Sementara itu, Fikrul Islami hadir sebagai respons intelektual terhadap dinamika sejarah dan
realitas sosial, dengan menekankan dimensi rasional, Kritis, dan kontekstual dalam memahami ajaran
Islam. Adapun Dirasah Islamiyah berperan sebagai pendekatan integratif yang menyatukan berbagai
disiplin keilmuan Islam dalam satu kerangka akademik yang sistematis dan interdisipliner.

Secara teoretis, kajian Ulumuddin bertumpu pada sumber utama ajaran Islam, yakni Al-Qur’an
dan Sunnah, serta disiplin-disiplin ilmu pendukung yang berkembang dalam tradisi keilmuan klasik.
Fikrul Islami berlandaskan pada teori perkembangan pemikiran Islam yang dipengaruhi oleh faktor
sejarah, sosial, politik, dan budaya, sebagaimana terlihat dalam kontribusi para pemikir klasik dan
modern. Sementara itu, Dirasah Islamiyah berpijak pada paradigma integrasi ilmu, yang menekankan

*Corresponding author
E-mail addresses: tomi.satria@uinib.ac.id (Tomi Satria)



mailto:tomi.satria@uinib.ac.id
mailto:tomi.satria@uinib.ac.id
mailto:muhammadzalnur@uinib.ac.id
mailto:efendimag@uinib.ac.id

Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 926

keterpaduan antara ilmu agama dan ilmu umum dalam rangka membangun pemahaman Islam yang
komprehensif dan relevan dengan kebutuhan zaman. Landasan teori ini menjadi penting untuk
menjelaskan posisi dan hubungan ketiga pendekatan tersebut dalam kajian keislaman kontemporer.

Permasalahan yang sering muncul dalam studi Islam dewasa ini adalah adanya kecenderungan
pemahaman yang parsial dan terfragmentasi. Sebagian kajian hanya menekankan aspek normatif tanpa
mempertimbangkan konteks sosial dan sejarah, sementara sebagian lainnya terlalu menonjolkan
pendekatan rasional dan kontekstual hingga berpotensi mengabaikan fondasi teologis. Kondisi ini
menimbulkan ketegangan antara teks dan konteks, antara tradisi dan modernitas, serta antara
normativitas dan historisitas ajaran Islam. Oleh karena itu, diperlukan suatu kajian yang mampu
menjembatani ketiga pendekatan tersebut secara proporsional dan integratif.

Rencana pemecahan masalah dalam tulisan ini dilakukan melalui kajian kepustakaan (library
research) dengan menelaah literatur klasik dan kontemporer yang relevan dengan Ulumuddin, Fikrul
Islami, dan Dirasah Islamiyah. Pendekatan deskriptif-analitis digunakan untuk menguraikan konsep,
ruang lingkup, serta karakteristik masing-masing bidang kajian, sekaligus menganalisis keterkaitan dan
kontribusinya dalam pengembangan studi Islam. Dengan pendekatan ini, diharapkan dapat diperoleh
gambaran yang utuh mengenai posisi dan fungsi ketiga disiplin tersebut dalam tradisi keilmuan Islam.

Adapun tujuan penulisan ini adalah untuk menjelaskan secara sistematis konsep Ulumuddin,
Fikrul Islami, dan Dirasah Islamiyah, serta mengidentifikasi peran dan relevansinya dalam
pengembangan kajian Islam kontemporer. Selain itu, tulisan ini bertujuan memberikan pemahaman yang
lebih komprehensif tentang pentingnya integrasi antara aspek normatif, rasional, dan aplikatif dalam
studi Islam, sehingga dapat menjadi landasan konseptual bagi pengembangan pendidikan dan pemikiran
Islam yang moderat, kontekstual, dan berorientasi pada kemaslahatan umat.

2. METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library
research). Pendekatan ini dipilih untuk mengkaji dan menganalisis konsep Ulumuddin, Fikrul Islami,
dan Dirasah Islamiyah secara mendalam melalui sumber-sumber tertulis yang relevan. Teknik
pengumpulan data dilakukan dengan metode dokumentasi terhadap literatur primer dan sekunder,
seperti Al-Qur’an, hadis, karya ulama dan pemikir Islam, serta buku dan artikel ilmiah yang mendukung
kajian. Metode analisis data yang digunakan adalah deskriptif-analitis, yaitu dengan mendeskripsikan
konsep-konsep yang dikaji secara sistematis, kemudian menganalisis keterkaitan dan relevansinya
dalam konteks kajian Islam kontemporer. Analisis korelatif dilakukan secara kualitatif dengan menelaah
hubungan konseptual antara ketiga bidang kajian tersebut, tanpa menggunakan uji statistik, sehingga
diperoleh pemahaman yang utuh dan integratif.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

HASIL

Hasil kajian menunjukkan bahwa Ulumuddin, Fikrul Islami, dan Dirasah Islamiyah merupakan
tiga kerangka keilmuan utama yang membentuk struktur dasar studi Islam secara komprehensif.
Ulumuddin berfungsi sebagai fondasi normatif yang mencakup kajian Al-Qur’an, hadis, ushul fikih,
agidah, syariah, dan akhlak, yang secara keseluruhan menegaskan orientasi ilmu Islam pada
pembentukan iman, kepatuhan syariat, dan kematangan moral. Hasil kajian ini memperlihatkan bahwa
Ulumuddin tidak hanya berperan sebagai disiplin teoretis, tetapi juga sebagai pedoman praktis dalam
kehidupan beragama umat Islam. Selain itu, hasil kajian terhadap Fikrul Islami menunjukkan bahwa
pemikiran Islam berkembang secara dinamis seiring dengan perubahan konteks sejarah, sosial, dan
intelektual.

Pemikiran tokoh-tokoh klasik seperti Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi, serta tokoh modern
seperti Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha, memperlihatkan adanya upaya berkelanjutan untuk
merespons tantangan zaman tanpa meninggalkan prinsip-prinsip dasar ajaran Islam. Fikrul Islami
terbukti berperan sebagai sarana dialog antara teks keagamaan dan realitas sosial. Sementara itu, hasil
kajian menunjukkan bahwa Dirasah Islamiyah berfungsi sebagai pendekatan integratif yang
menghubungkan berbagai disiplin ilmu keislaman dalam satu kerangka metodologis yang sistematis.
Pendekatan ini memungkinkan pengembangan studi Islam yang bersifat interdisipliner dan aplikatif,

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 927

khususnya dalam konteks pendidikan tinggi Islam. Dengan demikian, ketiga unsur tersebut saling
melengkapi dan membentuk satu kesatuan dalam pengembangan ilmu-ilmu Islam yang holistik.

PEMBAHASAN

Temuan penelitian ini menjawab permasalahan mengenai bagaimana struktur dan peran
Ulumuddin, Fikrul Islami, dan Dirasah Islamiyah dalam membangun kerangka studi Islam yang utuh.
Ulumuddin, sebagai basis normatif, menegaskan bahwa pemahaman Islam harus berakar pada sumber-
sumber otoritatif, yaitu Al-Qur’an dan hadis, yang kemudian dijabarkan melalui ushul fikih, aqidah,
syariah, dan akhlak. Temuan ini sejalan dengan pandangan Al-Ghazali yang menempatkan ilmu agama
sebagai sarana tazkiyatun nafs dan pembentukan kesalehan individu dan sosial.

Fikrul Islami, berdasarkan hasil kajian, berfungsi sebagai instrumen Kritis yang memungkinkan
ajaran Islam dipahami secara kontekstual. Pemikiran tokoh-tokoh Islam Kklasik dan modern
menunjukkan bahwa Islam tidak bersifat statis, melainkan responsif terhadap dinamika zaman. Hal ini
memperkuat teori bahwa pemikiran Islam merupakan produk dialog antara wahyu dan realitas sejarah.
Dengan demikian, Fikrul Islami tidak hanya memperkaya khazanah intelektual Islam, tetapi juga
berperan dalam menjaga relevansi ajaran Islam di tengah perubahan sosial, politik, dan budaya. Adapun
Dirasah Islamiyah, dalam pembahasan ini, dipahami sebagai pendekatan metodologis yang
mengintegrasikan berbagai cabang ilmu Islam secara sistematis.

Ulumuddin

Ulumuddin Secara harfiah artinya ilmu-ilmu agama. Konsep ini mencakup disiplin ilmu yang
berkaitan dengan ajaran agama Islam, seperti tafsir Al-Qur'an, ilmu hadis, fikih, akidah, tasawuf, dan
ushul fikih. Dalam konteks tradisional, Ulumuddin sering menjadi pusat pendidikan di madrasah dan
pesantren. Tujuannya adalah untuk memberikan pemahaman mendalam tentang syariat Islam agar dapat
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari (Azmi, 2024). Berikut ini akan dipaparkan lebih dalam
mengenai ulumuddin dalam islam:

1. Al-Qur’an dan Ulumul Qur,an
a. Defenisi Al-Qur,an
Menurut Muhammad Ali al-Shabuni Al-Qur’an adalah kalam Allah yang tiada
tandingannya, diturunkan kepada Nabi Muhammad Saw. Penutup para Nabi dan Rasul, dengan
perantaraan malaikat Jibril dan ditulis pada mushaf-mushaf yang kemudian disampaikan kepada
kita secara mutawatir, serta membaca dan mempelajarinya merupakan suatu ibadah. Yang
dimulai dengan surat al-Fatihah dan ditutup dengan surat an-Nas (Yasir & Jamaruddin, 2016).
Jadi dapat disimpulkan bahwa al-Qur’an adalah firman Allah yang membaca bernilai ibadah dari
setiap hurufnya yang didapatkan bagi orang yang fasih dalam membaca al-Qur’an.
b. Asbabun Nuzul
Imam Qaththan mendefinisikan asbabun nuzul sebagai "sesuatu hal yang karenanya Al-
Quran diturunkan untuk menerangkan status hukum, pada masa hal terjadi, baik berupa
peristiwa atau suatu pertanyaan. Jadi, latar belakang yang melingkungi dan menjadi penyebab
Allah SWT menurunkan suatu wahyu kepada Nabi Muhammad SAW (Drajat, 2017). Sebagai
contoh misalnya penyebab turunnya surah al-kautsar sebagai berikut: i )
% f PR R

D5 ) ik
@ 59 s s )
Artinya “Sesungguhnya kami telah memberikan nikmat yang banyak kepadamu, maka sholatlah
dan berkurbanlah, sesungguhnya orang yang membecimu dialah yang terputus”. (Qs-

Alkautsar atar 1-3).

Menurut riwayat dari Ibnu Abbas, Qatadah, dan Said bin Jubair, surah ini turun ketika
al-As bin Wail seorang tokoh Quraisy mencemooh Rasulullah Saw dengan abtar dengan
maknanya keturunan nabi Muhammad terputus karena putranya Nabi meninggal dunia. Untuk
menolak ejekan orang Quraisy kepada Nabi maka Allah turunkan surah al-Kautsar ini sebagai
bentuk jawaban dari yang mereka katakan. Bahwasanya yang membecimu, mencemooh dialah
yang terputus.

c. llmu Tajwid
Lafazh tajwid menurut bahasa artinya membaguskan. Sedangkan menurut istilah yaitu:

%mﬁiﬁ}@Uac\@b)zAuﬁdyLﬁCP\

Tomi Satria/Ulumuddin dan Fikrul Islami sebagai Fondasi Dirasah Islamiyah



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 928

Artinya "Mengeluarkan setiap huruf dari makhraj (tempat keluar)nya dengan memberikan haq
dan mustahagnya”.

Yang dimaksud dengan haq huruf adalah sifat asli yang selalu bersama dengan huruf
tersebut, seperti jahr, isti'la’, istifal dan sebagainya. Sedangkan yang dimaksud dengan mustahag
huruf adalah sifat yang nampak sewaktu-waktu, seperti tafkhim, targiq, ikhfa' dan sebagainya.
Ruang linkup dari pada ilmu tajwid mencakup lima hal saja yaitu makharijul huruf, shifatul
huruf, ahkamul huruf, mad dan gasar, waqgaf dan ibtida (Hafiz, 2021).

d. Tlmu Qira’at

Menurut Muhammad ibn Abu Bakr ar-Razi, dalam bukunya yang berjudul Mukhtar ash-
Shihah, Al-qira’at menurut bahasa adalah bentuk jamak dari gira ‘ah, masdar sama’i dari gara a,
yvagra’ qira’ah. sedangkan menurut istilah, az-Zargani mengatakan gira’at adalah suatu madzhab
imam dari imam-imam qira’at yang berbeda dengan lainnya dalam pembacaan alQur’an tetapi
sama dalam periwayatan dan tharig, baik perbedaan itu dalam pengucapan huruf atau lahjahnya”.
Sementara Abu Syamah mendefinikan Qira’at adalah ilmu tentang cara mengucapkan kalimat-
kalimat al-qur’an dan perbedaannya dengan menyandarkan kepada perawinya”.

Dari definisi-definisi tersebut dapat disimpulkan, bahwa Qira’at, atau Ilmu Qira’at adalah
ilmu yang membabhas tentang cara membaca kalimat-kalimat al-Qur’an dan perbedaannya sesuai
dengan bacaan yang diriwayatkan oleh para imam qira’at dari Rasulullah SAW (Hasan, 2020).
Qira’at secara umum berjumlah 14, rinciannya tujuh mutawatir atau dengan sebutan yang paling
terkenal Qira,at Saba,ah diantara imam-imanya yaitu: Nafi (Madinah), lbnu Katsir (Makkah),
Abu Amr (Basrah), Ibn Amir (Syam), Asim (Kufah), Hamzah (Kufah), al-Kisa’i (Kufah).

Kemudian ulama menambahkan tiga giraat lagi yang mutawatir hingga menjadi dengan
sebutan Ashr Qiraat yaitu Abu Jafar (Madinah), Yaqub (Basrah), Khalaf (Kufah). Kemudian
yang terakhir ada empat yang syaz yaitu, Ibnu Muhysin, al-Amash, Yahya al-Yazidi, al-Hasan
al-Basri. Dapat disimpulkan qira’at yang boleh diamalkan ada sepulu, sisanya tidak boleh
diamalkan.

e. llmu Tafsir Tafsir

Secara bahasa, tafsir (_s£) berasal dari kata fassara-yufassiru-tafsiran yang berarti
menjelaskan, menyingkap, atau menerangkan sesuatu yang samar. Dalam konteks Al-Qur’an,
tafsir adalah usaha untuk menyingkap makna, maksud, dan tujuan ayat-ayat Al-Qur’an agar bisa
dipahami manusia. Tafsir adalah suatu ilmu yang membicarakan tentang Allah Swt (Sofyan,
2015). Dalam ilmu tafsir itu ada mencakup tiga hal yaitu:

1) Sumber Kajiannya
2) Metodenya
3) Launun (Corak)
2. Hadis dan Ulumul Hadis
a. Defenisi Hadis

Hadis berarti pembicaraan, komunikasi dan berita. yaitu berasal dari kata alhadisu
jamaknya alhaadisu Arti ini telah terkenal di kalangan masyarakat Arab Jahiliyah. Mereka
menggunakan kata “ahadits” untuk pembicaraan hari-hari mereka yang terkenal (Darussamin,
2020). Secara istilah hadis adalah .

oy 9l 5,85 ol e J2d ol «J33 oy B 11 U] il Lo
Artinya “apa-apa yang disandakan kepada nabi Muhammad saw, baik berupa perkataan,
perbuatan, atau ketetepan Nabi atau sifatnya”.
b. Sanad dan Matan Hadis

Sanad secara bahasa dari berasal dari kata sanada, yasnudu, yang berarti mu ‘tamad
(sandaran/tempat bersandar, tempat berpegang yang dipercaya atau yang sah). (Helmina, t.t.).
Dalam sanad juga dibutuhkan yang namanya kritik terhadap sanad. Karena berguna terhadap
kemurnian kebenaran sebuah hadis. Kritik sanad yang merupakan pengembangan dari ilmu al-
jarh wa al-ta dil, diperlukan untuk meneliti keotentikan hadis yaitu dengan menguji keberadaan
sanad hadis, apakah ia benar-benar shahih sesuai dengan syarat-syarat hadis, yaitu. Pertama,
bersambung sanadnya. Kedua, para perawi bersifat adil. Ketiga, dhabit. Keempat, tidak terdapat
syaz (kejanggalan ). kelima, tidak terlihat illat (cacat), upaya yang dilakukan untuk menguji
keshahehan sanad dinamakan kritik sanad.

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 929

Kritik matan dikenal dalam ilmu hadis dikenal dengan istilah naqd al-dakhili, juga
dikenal dengan istilah nagd al-matan, kritik matan ini juga dilakukan dengna upaya untuk
meneliti keotentikan hadis, yaitu dengan menguji keberadaan hadis, apakah ia telah benar-benar
telah memenuhi syarat-syarat keshahehannya. Adapun syarat keshahehan matan hadis menurut
para ulama adalah : pertama, tidak terdapat syaz (kejanggalan) pada matan hadis yang sanadnya
shaheh. Kedua, tidak terdapat illat (cacat) pada matan hadis yang juga sanadnya shaheh. Sebab
bisa jadi, suatu hadis yang sanadnya shaheh akan tetapi dari segi matan terdapat syaz dan ilat
(kejanggalan dan kecacatannya) jika dibandingklan dengan hadis yang lain sama (Alfiah dkk.,
2016).

Rawi yaitu orang yang meriwayatkan Hadis antara rawi dan sanad orangorangnya sama.
Menurut Ash-Shiddieqy (2001) maka untuk menjaga kesahihan Hadis diperlukan perawi perawi
Hadis yang memenuhi syarat sebagai berikut:

a) Perawi itu harus orang yang adil arti Adin dalam perbaikan Hadis itu muslim, baligh, berakal
tidak pernah melakukan dosa besar dan tidak sering melakukan dosa kecil.

b) Perawi itu harus seorang yang dabit, dabit ini mempunyai dua pengertian yaitu. Dabit Dalam
arti bahwa perawi Hadis harus kuat hafalan serta daya ingatnya dan bukan orang yang pelupa.
Dabit Dalam arti bahwa perawi Hadis itu dapat menjaga atau memelihara kitab Hadis yang
diterima dari gurunya sebaik-baiknya sehingga tidak mungkin ada orang yang mengadakan
perubahan di dalamnya (Fikri & Hasanah, 2023).

¢. Kehujahan Hadis Sebagai Landasan Ajaran Islam

Umat Islam sepakat bahwa hadis Rasul Saw. adalah sumber ajaran Islam setelah Al-
Qur'an sehingga umat Islam wajib berpedoman kepada hadis sebagaimana juga berpedoman
kepada Al-Qur'an. Al-Qur'an dan hadis adalah merupakan dua sumber ajaran pokok syariat Islam
yang tetap, dan setiap individu Muslim tidak mungkin memahami syariat Islam secara mendalam
dan lengkap tanpa kembali kepada dua sumber ajaran Islam tersebut.

Seorang mujtahid pun tidak diperbolehkan hanya mencukupkan diri dengan mengambil
salah satu dari keduanya. Banyak kita temukan ayat-ayat Al-Qur'an yang menjelaskan tentang
kewajiban mempercayai dan menerima segala yang disampaikan oleh Rasululullah Saw kepada
umatnya untuk dijadikan pedoman hidup sehari-hari (Alwi Zulfahmi dkk., 2021). Di antara ayat-
ayat dimaksud adalah surah an-nisa ayat 59 sebagai berikut: . . -

501 165535 55§ pHE3E5 D18 (ke 31 Ul T30 Iyl 1 1yl gl 0l
Mogls iy A U5 ;331 3215 b O3kl (RIS B J34315
Artinya Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nabi Muhammad)
serta ululamri (pemegang kekuasaan) di antara kamu. Jika kamu berbeda pendapat
tentang sesuatu, kembalikanlah kepada Allah (Al-Qur’an) dan Rasul (sunahnya) jika
kamu beriman kepada Allah dan hari Akhir. Yang demikian itu lebih baik (bagimu)
dan lebih bagus akibatnya (di dunia dan di akhirat) (Qs. An-Nisa ayat 59). (Surah

an-nisa, ayat 59).

3. llmu Ushul Fikih
a. Defenisi Ushul Fikih

Secara bahasa ushul figh berasal dari dua kata, yaitu usul Js=! dan al-figh 4&ll, Kata
usul adalah bentuk jamak dari kata aslun J< bermakna sumber, asal, dasar, kaidah, atau fondasi,
sedangkan kata figh berarti pemahaman. Dengan demikian secara etimologi ushul figh artinya
dasar-dasar pemahaman. Secara terminologi (istilah), ushul figh adalah ilmu yang mempelajari
dasar, kaidah, metode yang digunakan untuk mengistimbatkan hukum syara. Dengan demikian
ushul figh adalah ilmu yang membahas tentang metode penggalian dan penetapan (istimbath)
hukum Islam (figh). Oleh karena itu dalam kajian ushul figh dijelaskan tentang dasar, kaidah,
dan metode yang digunakan untuk menetapkan sebuah hukum (Sodigin, 2012).

b. Dalil Yang Disepakati Jumhur Ulama

Berdasarkan penelitian para ulama ushul, bahwa dalil-dalil syar’iyah yang menjadi
sumber pengambilan hukuk-hukum yang berkaitan dengan perbutan manusia, akan kembali
kepada empat sumber, yaitu, Al-Qur’an, Al-Sunnah, Ijma, dan, Qiyas. Keempat dalil tersebut
telah disepakati olen jumhur umat Islam digunakan sebagai dalil. Selanjutnya dalam

Tomi Satria/Ulumuddin dan Fikrul Islami sebagai Fondasi Dirasah Islamiyah



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 930

menggunakan dalil tersebut mereka juga sependapat sesuai dengan urutan-urutan hukumnya (H,
2019).
c. Dalil Yang Tidak Disepakati Jumhur Ulama
1) Istihsan (Jlsaiu))
2) Maslahah Mursalah (ilu <l dslaall)
3) Urf (<)) / ‘Adah (32la)))
4) Istishab (HlassisY)
5) Mazhab Shahabi (=<l J )
6) Syari‘u man Qablana (W& (s g )
7) Istigra (s),8Y) (H, 2019).

Fikrul Islami
1. Sejarah Pemikiran Islam

Sejarah pemikiran Islam menyajikan kajian tentang ajaran-ajaran pokok dan perkembangan
pemikiran dalam Islam, sejak awal mula Islam diturunkan, bahkan sedikit mundur ke belakang,
Arab sebelum Islam sampai sekarang. Pokok bahasan menyangkut pemikiran Islam dari aspek
sejarah, sosial, ekonomi dan politik. Sebab faktor sosial, ekonomi, politik dan semacamnya,
memberikan pengaruh terhadap bentuk ajaran Islam yang dibawa Muhammad SAW dan
perkembangannya kelak. Demikian juga faktor sosial, ekonomi, politik dan semacamnya di masa
Islam juga mempengaruhi perkembangan pemikiran Islam itu sendiri.

Sebab Islam selalu terkait dengan konteks sejarah dan budaya yang ada di sekelilingnya.
Demikian juga dalam perkembangannya Rasul Muhammad selalu berdialog dengan realitas sosial
dan budaya yang mengitarinya. Bahkan boleh dikatakan bahwa wahyu yang diterima Muhammad
pun merupakan respon terhadap berbagai persoalan yang dihadapi masyarakat dan umat Islam pada
zamannya. Dengan ungkapan lain, Islam diturunkan bukan di ruang hampa.

2. Tokoh Pemikiran Kalasik (Al-Gazali, Ibnu Sina, Ibnu Kaldun, Al-Farabi)
a. Al-Gazali

Al-Ghazali dikenal dengan gelar Hujjatul Islam. la hidup di masa di mana umat Islam
mengalami pergolakan pemikiran, munculnya perdebatan sengit antara filsuf, mutakallim, sufi,
dan fugaha. Dalam situasi itu, Al-Ghazali mencoba melakukan sintesis: menjaga ortodoksi
Ahlussunnah wal Jama’ah, mengkritik filsafat, sekaligus mengembangkan tasawuf. Pemikiran
al-Gazali dianaranya sebagai berikut:

1) Teologi (Kalam)

Ia berpegang pada teologi Asy’ariyah. Menegaskan kekuasaan mutlak Allah,
segala sesuatu terjadi karena kehendak-Nya, bukan karena hukum alam murni. Namun, ia
tetap menerima adanya “sebab-akibat” sebagai kebiasaan Allah ( ‘adatullah), bukan hukum
yang berdiri sendiri.

2) Filsafat

Dalam kitab Tahafut al-Falasifah, ia mengkritik keras filsuf. la menolak tiga ajaran
utama mereka yang dianggap kufur yaitu pertama, alam ini gadim (tidak bermula). Kedua,
Allah hanya mengetahui hal-hal universal, bukan detail. Ketiga, Tidak ada kebangkitan
jasmani, hanya ruhani. Meskipun begitu, ia tidak menolak seluruh filsafat; justru ia
memanfaatkan logika (mantiq) sebagai alat penting dalam berfikir (Asari, 2012).

b. Ibnu Sina

Naman Lengkepnya adalah Abu Ali Al-Husain Bin Abdullah Bin Sina, lahir di Afsyana
dekat kawasan Bukhara pada tahun 370 H (980 M). la dibesarkan di Bukhara pada umur 10
tahun, Ibnu Sina telah mempelajari ilmu-ilmu agama, kesusasteraan, serta telah hapal AlQur*“an
(Hoesin, 1975: 110). lbnu Sina wafat dalam usia 58 tahun (1037 M) dan dikebumikan di
Hamazan. Di Barat ia lebih poluler dengan nama sebutan Avicenna akibat dari terjadinya
metamorfoose Yahudi-Spayol-Latin.

Dalam pembuktian tentang eksistensi Tuhan, Ibnu Sina menempuh jalan yang agak
berbeda dengan jalan yang ada dalam agama dan juga dengan dalil para teolog (ahli
mutakallimin) yang tertitik tolak pada konsep “alam baharu” ia sebenarnya hanya melanjutkan
dalil ontologi yang berasal dari Aristoteles dan mengikuti al-Farabi sebelumnya dengan
membagikan wujud ini kepada dua jenis, yaitu wajib al-wujud dan mumkin al-wujud,

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 931

sebagaimana yang telah disinggung sebelumnya. Wajib al-wujud adalah sesuatu yang ada (al-
maujud) yang jika diandaikan tidak ada, ia menjadi mustahil, dengan kata lain ia mesti adanya.
Sedangkan yang dimaksud dengan mumkin al-wujud dalah yang tidak diandaikan, tidak ada
atau ada, ia tidak menjadi mustahil, maksudnya ia boleh ada dan boleh tidak ada atau tidak ada
dari sisi apapun (Herwansyah, 2017).

c. lIbnu Al-Farabi

Al-Farabi, seorang filsuf besar dalam tradisi Islam, memahami Tuhan sebagai Wajib al
Wujud (eksistensi niscaya) yang merupakan sumber segala keberadaan. Dalam pandangannya,
Tuhan adalah realitas tertinggi yang keberadaannya tidak membutuhkan sebab lain, berbeda
dengan entitas lain di alam semesta yang keberadaannya bergantung pada sebab-sebab tertentu.
Sebagai Wajib al-Wujud, Tuhan adalah satu-satunya entitas yang memiliki kesempurnaan
mutlak, tidak terbatas, dan tidak berubah.

Konsep ini menekankan keesaan Tuhan dalam arti yang paling mendalam, di mana
Tuhan adalah satu dalam keberadaan, sifat, dan tindakan (Fakhry, 2004). Menurut Al-Farabi,
Tuhan tidak hanya merupakan pencipta alam semesta, tetapi juga akal murni yang memikirkan
Diri-Nya sendiri. Pandangan ini dipengaruhi oleh filsafat Aristoteles, terutama gagasan tentang
"unmoved mover" atau penggerak pertama yang menjadi penyebab keberadaan tanpa
dipengaruhi oleh apa pun. Dalam konteks ini, Tuhan memikirkan diri-Nya sendiri dalam
keadaan kontemplasi sempurna, dan dari kontemplasi tersebut, emanasi atau pancaran realitas
terjadi.

Selain itu, Tuhan adalah puncak dari akal intelektual, dan dari-Nya, seluruh tingkatan
realitas lainnya memancar dalam suatu hierarki yang terstruktur dengan baik (Netton, 2005).
Dalam filsafat Al-Farabi, hubungan antara Tuhan dan alam semesta dijelaskan melalui konsep
emanasi. Konsep ini menggambarkan bagaimana segala sesuatu di alam semesta berasal dari
Tuhan melalui proses pemancaran yang berjenjang, tanpa melibatkan tindakan langsung atau
perubahan dalam esensi Tuhan. Emanasi mencerminkan kesempurnaan Tuhan sebagai sumber
keberadaan yang tidak berubah dan tidak berinteraksi secara fisik dengan ciptaan-Nya, tetapi
tetap menjadi penyebab utama keberadaan semua hal (Firdaus dkk., 2025).

3. Tokoh Pemikiran Modern (Muhammad Abduh, Rasyid Ridho)
a. Muhammad Abduh

Nama asli Syekh Muhammad Abduh adalah Muhammad bin Hasan bin Hasan
Khairullah. la lahir tahun 1849M. di desa Mahallat Nasr kabupaten al-Buhairah, Mesir.
Muhammad Abduh lahir dari pasangan Abduh bin Khaiullah, seorang petani miskin dari
Mahallat Nasr dan Junainah binti Uthman al-Kabir seorang janda dari keturunan terpandang di
Tanta. Berikut pemikiran Muhammad Abduh yaitu:

1) Tentang Pendidikan

Salah satu isu paling penting yang menjadi perhatian Abduh sepanjang hayat dan
kariernya adalah pembaharuan pendidikan. Baginya pendidikan itu penting sekali,
sedangkan ilmu pengetahuan itu wajib dipelajari. Yang juga menjadi perhatiannya adalah
mencari alternatif jalan keluar dari stagnasi yang dihadapinya sendiri di sekolah agama
Mesir, yang tercerminkan dengan baik sekali dalam pendidikanny di al-Azhar.

2) Tentang Teologi

Menurut Abduh, sebab-sebab yang membawa kemunduran adalah faham jumud
yang melanda kalangan umat Islam. Dalam kata jumud terkandung pengertian membeku,
statis dan tidak ada perubahan. Umat Islam berpegang teguh pada tradisi dan tidak mau
menerima perubahan. Paham ini dapat dimungkinkan karena pengaruh dunia non-Arab
yang telah berhasil memegang kekuasaan politik dunia Islam yang tidak menginginkn
rakyatnya maju. Rakyat ditingalkan dalam kebodohan agar mudah diperintah dan
dikendalikan.

Menurutnya al-Qur’an berbicara bukan saja kepada hati manusia, tetapi juga kepada
akalnya. Islam memandang akal mempunyai kedudukan tinggi. Pernyataan-pernyataan al-
Qur’an yang meninggikan kedudukn akal, misalnya, afala yatadabbarun, afala yandzurun,
afala ya’qilun dan sebagainya. Islam adalah agama rasional. Menurut Abduh, akal
mempunyai kedudukan yang tinggi.Wahyu tidak mungkin membawa pada hal-hal yang
bertentangan dengan akal, harus dicari interpretasi yang membuat ayat itu diterima dan

Tomi Satria/Ulumuddin dan Fikrul Islami sebagai Fondasi Dirasah Islamiyah



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 932

sesuai dengan pendapat akal. Hal inilah yang membuat Abduh berfaham bahwa manusia
mempunyai kebebasan kemauan dan perbuatan (Free will dan Free act) (Rasam, 2021).
b. Muhammad Rasyid Rido

Nama lengkap seorang Rasyid Ridha ialah Muhammad Rasyid bin Ali Ridha bin
Muhammad Syams al-Din al-Qalmuny. la dilahirkan di Desa Qalamun, tidak jauh dari Tripoli,
daerah Syria (Syam) pada tanggal 2 H (1865 M). Menurut Rasyid Ridha, sistem politik Islam
bersifat tauhid, Fakta dan khilafah. Prinsip tauhid akan menolak konsep kedaulatan manusia
yang sah, baik yang bersifat personal maupun yang lainnya. Menurut Ridha, satu-satunya yang
berdaulat hanyalah Allah semata-mata. Risalah merupakan perantara manusia dengan Tuhannya
melalui Rasul dan Al-Qur'an yang menjadi sumber hukum yang abadi. Oleh karena itu,
perjanjian tersebut harus menjadi dasar kebijakan Islam.

Ahl al-hall wa al-'aqd diartikan sebagai orang yang mempunyai kekuatan untuk
melepaskan dan mengikat. Istilah ini diciptakan oleh para ulama figh untuk menyebut mereka
yang berperan sebagai wakil rakyat untuk mengutarakan hati nuraninnya. Menurut Rasyid
Ridha, selain berhak memilih dan mengangkat khalifah, Ahl al-Halli wa al-'Aqd juga berhak
memberhentikan khalifah jika ada permasalahan yang memerlukan pemberhentian dan
tanggung jawabnya. Ahl al-Halli wa al-'/Aqd bukan hanya sampai di situ saja, dia harus
mengawasi tindak tanduk khalifah dalam menjalankan tugasnya (Damanik dkk., 2024).

Dirasah Islamiyah
1. Agqgidah
Secara etimologis (bahasa/lugatan), akidah berasal dari bahasa Arab agidah dengan akar

kata aqada, ya’qidu, aqdan, aqidatan. Aqdan berarti simpul, ikatan, perjanjian, dan kokoh.
Sementara itu aqidah berarti keyakinan. hubungan antara kata aqdan dan aqidah adalah keyakinan
yang tersimpul dengan kokoh di dalam hati, bersifat mengikat, dan mengandung perjanjian
(Suwarno dkk., 2023). Dalam pembahasan akidah ada beberapa hal yang akan dijelaskan sebagai
berikut:
a. Pembahasan Ushul

Secara bahasa ushul berarti dasar, pokok, fondasi. Dalam konteks akidah, ushul adalah
perkara-perkara pokok dalam iman yang menjadi landasan utama agama Islam. la bersifat gath ‘i
(pasti, tidak ada keraguan), ditetapkan dengan dalil yang jelas (Al-Qur’an dan Sunnah
mutawatir), dan wajib diyakini setiap muslim. Dalam pengertiannya, Ushul menjelaskan ajaran-
ajaran dasar agama yang telah jelas dan tidak menimbulkan perdebatan di antara mutakallimin,
seperti keyakinan kepada Allah, nabi Muhammad, hari akhir, surga dan neraka (Putra, 2023).

Ushul dalam akidah haruslah sama, tidak boleh ada perbedaan, apabila akidah seseorang
lurus dinamai dengan akidah yang salim (akidah yang lurus). Namun apabila akidah seseorang
melenceng dinamai dengan dollun mudhollun (sesat lagi menyesatkan). Dianatara contoh ayat
akidah tentang pembahasan ushul yaitu surah al-lkhlas .

D o135 5
(D deiall &l
D 0y s
DdsT1585 9 555 65
Artinya: Katakanlah dia Allah itu esa, Allah tempat meminta pertolongan, dia Allah tidak
beranak dan tidak pula diperanakkan, dan tidak ada yang setara dengan Allah (Qs.
Al-lkhlas).

Surah al-iklas ayat 1 sampai 4 ini dalam pembahasan akidah bagian dari pembahasan
usul, dalam masalah usul tidak boleh ada perbedaan, pemahaman harus sama, apabila berbeda
dalam masalah usul maka dia menjadi firgoh yang sesat. Dianatara menurut para ulama firqoh
yang sesat dianatara seperti Syiah, Mu’tazilah.

b. Pembahasan Furu

Dalam pembahasan akidah, istilah furu’ merujuk pada persoalan-persoalan cabang
(turunan) dari akidah pokok (ushul). Masalah ini bukan termasuk inti keimanan (seperti iman
kepada Allah, malaikat, Kitab, rasul, hari akhir, gadha dan gadar), melainkan perincian atau
penafsiran yang sifatnya cabang, sehingga ulama bisa berbeda pendapat di dalamnya tanpa
mengeluarkan seseorang dari Islam. IImu tauhid disebut juga dengan fikih akbar Dinamakam

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 933

fikih akbar. Dimaksudkan sebagai perbandingan atau perimbangan terhadap ilmu-ilmu hukum-
hukum islam (muamalah) yang merupakan furu (cabang akidah) (Purba, & Salamuddin, 2016).
Diantara contoh ayat dalam masalah furu surah al-fath ayat 10 )
ey 531 55 dndd Je 805 516 C0 103 gl (338 ol 5 Al 34918 Wl) G348 53401 &
Artinya “Sesungguhnya orang-orang yang berjanji setia kepadamu (Nabi Muhammad), (pada
hakikatnya) mereka berjanji setia kepada Allah. Tangan Allah di atas tangan mereka.
Oleh sebab itu, siapa yang melanggar janji (setia itu), maka sesungguhnya (akibat
buruk dari) pelanggaran itu hanya akan menimpa dirinya sendiri. Siapa yang
menepati janjinya kepada Allah, maka Dia akan menganugerahinya pahala yang
besar” (QS. Al-Fath 10).

Pada kata Yadullah fauga aidihim ini merupakan dari ayat furu dalam masalah akidah.
Ahluhsunnah waljamaah dalam masalah ini terbagi kedalam beberapa pemahaman. Pertama,
Asariyah mengatakan bahwasanya ayat ini artinya memang tangan Allah berada diatas tangan
mereka, tapi tangan Allah dengan makhluk berbeda ini menurut asariyah, dikarenakan asariyah
isbat dalam akidah. Kedua, Menurut Asy’ariyah tangan Allah berada diatas tangan mereka itu
makananya dengan takwil, kekuasaan, karena Allah berbeda dengan makhluk.

Dalam bahasa Arab, kata yadun/ ‘tangan’ termasuk nomina (isim) feminin. Data
metafora menunjukkan bahwa nomina tersebut terdiri dari beberapa redaksi dalam ayat Alquran
(Fahliza, 2024).

c. Takdir

Menurut Al-Jurjaniy Al-Qadr adalah keterkaitan kehendak Tuhan dengan segala
keadaan baik itu masalah waktu, keadaan zaman tertentu. Menurut Ibn Manzhur Qadha dan
gadar adalah muwaffiq (mempunyai pengertian sama) dikatakan Tuhanlah yang menentukan
(dan bisa juga berarti) apabila sesuatu itu sesuai dengan sesuatu (artinya akan terjadi sesuai
dengan kadar ketentuannya. Menurut Abu Hanifah Qadar adalah penentuan sesuatu dengan
martabatnya yang akan diperoleh berupa kebaikan dan kejahatan, manfaat dan mudharat yang
meliputi setiap ruang dan waktu, termasuk penentuan, ganjaran dan hukuman (Admizal, 2021).
Dalam memahami takdir ada beberapa pemahaman yang muncul sebagai berikut :

1) Jabariyah
Bagi kelompok jabariyah dalam urusan takdir, Jabariyah, berasal dari kata “jabr”
yang berarti pemaksaan atau penundukan. Aliran ini meyakini bahwa segala sesuatu telah
ditentukan oleh kehendak Illahi, dan bahwa manusia tidak memiliki kebebasan sejati dalam
membuat pilihan mereka. Mereka percaya bahwa Tuhan mengendalikan segala sesuatu,
termasuk tindakan manusia, tanpa memperhitungkan kehendak atau kemauan individu.
2) Qadariyah
Menurut Ramadhani (2020) Qadariyah, yang berasal dari kata “qadar” yang berarti
takdir atau ketentuan. Aliran ini mengajarkan bahwa manusia memiliki kebebasan dalam
membuat pilihan dan bertindak, serta memiliki kemampuan untuk mengubah takdir mereka
melalui tindakan mereka sendiri. Mereka meyakini bahwa Tuhan memberikan manusia
kebebasan untuk menjalani kehidupan mereka sesuai dengan kehendak-Nya, dan bahwa
manusia akan dimintai pertanggungjawaban atas tindakan mereka di akhirat (Hairani &
Maesaroh, 2024).
3) Ahlusunnah wal Jamaah
Ahlussunnah wal Jamaah dalam memahami takdir percaya takdir baik dan takdri
buruk. Ahlussunnah mengatakan bahwa manusia mempunyai pilihan dan kehendak, ia
berbuat sesuai pilihannya, manusia bisa memilih menjadi orang taat atau tidak, akan tetapi
tidak keluar dari takdir Allah (Mahmuddin, 2020). Dapat kita simpulkan bahwasanya
ahlussunnah wal jamaah pemahaman yang lurus dalam memahami takdir. Sementara
Qadariyah dan Jabariyah termasuk yang telah keluar dari islam karena bertengan dengan
yang semestinya berdasarkan al-Qur’an dan Sunnah.

2. Syariah

Tomi Satria/Ulumuddin dan Fikrul Islami sebagai Fondasi Dirasah Islamiyah



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 934

Imam al-Qurthubi menyebut bahwa Syari‘ah artinya adalah agama yang ditetapkan oleh
Allah swt.untuk hamba-hambaNya yang terdiri dari berbagai hukum dan ketentuan. Hukum dan
ketentuan Allah itu disebut syariat karena memiliki kesamaan dengan sumber air minum yang
menjadi sumber kehidupan bagi makhluk hidup. Dilihat dari segi ilmu hukum, syari‘at merupakan
norma hukum dasar yang ditetapkan Allah, yang wajib diikuti oleh orang Islam bedasarkan iman
yang berkaitan dengan akhlak, baik dalam hubungannya dengan Allah maupun dengan sesama
manusia dan benda dalam masyarakat. (Nurhayati, 2018).

3. Akhlak

a. Akhlak Terpuji (Al-Akhlag Al-Mahmudah)

Menurut Al-Ghazali, akhlak terpuji merupakan sumber ketaatan dan kedekatan kepada
Allah Swt., sehingga mempelajari dan mengamalkannya merupakan kewajiban individual setiap
Muslim. Akhlak yang terpuji merupakan sifat-sifat atau tingkah laku yang sesuai dengan norma-
norma atau ajaran Islam. Akhlak yang terpuji dibagi menjadi 2 bagian yaitu:

Taat Lahir

Taat lahir berarti melakukan seluruh amal ibadah yang diwajibkan Tuhan termasuk
berbuat baik kepada sesama manusia dan lingkungan, serta dikerjakan oleh anggota lahir.
Beberapa perbuatan yang dikategorikan taat lahir adalah:

1) Tobat dikategorikan kepada taat lahir dilihat dari sikap dan tingkah laku seseorang.

2) Amar makruf dan nahi munkar adalah perbuatan yang dilakukan manusia untuk
menjalankan kebaikan dengan meninggalkan kemaksiatan dan kemungkaran. Sebagai
implementasi perintah Allah. Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang
menyeru kepada kebajikan, menyeru kepada yang ma’ruf dan mencegah dari yang
mungkar. (QS Ali Imran [3]: 104). . i

©D O35baa)I 8 Edgly JSEA o2 03885 Bi3aall 033205 A5 J1 0525 431 68 (8

Artinya Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada

kebajikan, menyuruh kepada yang ma’ruf dan mencegah dari yang munkar;
merekalah orang-orang yang beruntung (QS. Ali Imran ayat 104).

3) Syukur adalah berterima kasih terhadap nikmat yang telah dianugerahkan Allah kepada

manusia dan seluruh makhluknya.
Taat Batin

Taat batin adalah segala sifat yang baik dan terpuji yang dilakukan oleh anggota
batin (hati):

1) Tawakkal yaitu berserah diri sepenuhnya kepada Allah dalam menghadapi, menanti, dan
menunggu hasil pekerjaan.

2) Sabar dibagi menjadi beberapa bagian, yaitu sabar dalam beribadah, sabar terhadap
malapetaka yang melandanya, sabar terhadap kehidupan dunia, sabar terhadap maksiat, dan
sabar dalam perjuangan. Dasarnya adalah keyakinan bahwa semua yang dihadapi adalah
ujian dan cobaan dari Allah.

3) Qana’ah yaitu merasa cukup dan rela dengan pemberian yang dianugerahkan oleh Allah.

b. Akhlak Tercela (Al-Akhlak Al-Madzmumah)

Akhlak tercela merupakan tingkah laku yang tercela yang dapat merusak keimanan
seseorang dan menjatuhkan martabatnya sebagai manusia. Akhlak tercela juga menimbulkan
orang lain merasa tidak suka terhadap perbuatan tersebut. Akhlak tercela adalah akhlak yang
bertentangan dengan perintah Allah. Al-Ghazali menerangkan 4 hal yang mendorong manusia
melakukan perbuatan tercela (maksiat), di antaranya:

1) Dunia dan isinya, yaitu berbagai hal yang bersifat material (harta dan kedudukan) yang
ingin dimiliki manusia sebagai kebutuhan dalam melangsungkan hidupnya (agar bahagia).

2) Manusia selain mendatangkan kebaikan, manusia dapat juga mengakibatkan keburukan,
seperti istri, anak karena kecintaannya kepada mereka, misalnya dapat melalaikan manusia
dari kewajibannya terhadap Allah dan terhadap sesama.

3) Setan (iblis). Setan adalah musuh manusia yang paling nyata, ia menggoda manusia melalui
batinnya untuk berbuat jahat dan menjauhi Tuhan.

4) Nafsu ada kalanya baik (muthmainah) dan ada kalanya buruk (amarah), akan tetapi nafsu
cenderung mengarah keburukan (Sesady, 2023)

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 935

4, KESIMPULAN

Berdasarkan hasil dan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa
Ulumuddin, Fikrul Islami, dan Dirasah Islamiyah merupakan tiga pilar utama yang saling
melengkapi dalam pengembangan studi Islam. Ulumuddin memberikan fondasi normatif dan
teologis melalui kajian Al-Qur’an, hadis, ushul fikih, aqidah, syariah, dan akhlak, sehingga
menjawab pertanyaan penelitian mengenai dasar keilmuan yang membentuk pemahaman Islam
secara komprehensif. Kajian ini menunjukkan bahwa Ulumuddin tidak hanya berfungsi sebagai
sumber pengetahuan tekstual, tetapi juga sebagai pedoman pembentukan keimanan, kepatuhan
syariat, dan karakter moral umat Islam.

Selanjutnya, Fikrul Islami menjawab persoalan bagaimana ajaran Islam dapat dipahami
secara dinamis dan kontekstual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemikiran Islam, baik
klasik maupun modern, berkembang melalui dialog antara wahyu dan realitas sosial-historis.
Pemikiran tokoh-tokoh Islam memperlihatkan bahwa penggunaan akal dan ijtihad merupakan
instrumen penting dalam menjaga relevansi Islam di tengah perubahan zaman, tanpa
meninggalkan prinsip-prinsip dasar ajarannya. Dengan demikian, Fikrul Islami berperan
strategis dalam membangun sikap kritis, rasional, dan moderat dalam memahami Islam.

Adapun Dirasah Islamiyah menjawab pertanyaan penelitian terkait pendekatan
metodologis dalam studi Islam. Hasil kajian menegaskan bahwa Dirasah Islamiyah berfungsi
sebagai pendekatan integratif yang menyatukan berbagai disiplin ilmu keislaman dalam satu
kerangka sistematis dan interdisipliner. Pendekatan ini memungkinkan pengembangan ilmu-
ilmu Islam yang tidak terpisah dari realitas kehidupan modern, khususnya dalam konteks
pendidikan tinggi Islam, sehingga melahirkan lulusan yang memiliki kedalaman religius
sekaligus kompetensi intelektual dan profesional.

Berdasarkan kesimpulan tersebut, beberapa saran praktis dapat disampaikan. Pertama,
kepada akademisi dan peneliti di bidang studi Islam, hasil penelitian ini dapat dijadikan dasar
untuk mengembangkan kajian lanjutan yang lebih aplikatif, terutama dalam mengintegrasikan
Ulumuddin dan Fikrul Islami ke dalam pendekatan Dirasah Islamiyah. Saran ini bertujuan
untuk memperkaya khazanah keilmuan Islam yang responsif terhadap tantangan kontemporer.
Kedua, kepada lembaga pendidikan Islam, disarankan agar hasil kajian ini dijadikan acuan
dalam pengembangan kurikulum yang menekankan integrasi ilmu agama dan ilmu umum,
sehingga proses pendidikan tidak hanya berorientasi pada penguasaan materi, tetapi juga pada
pembentukan karakter dan kepekaan sosial peserta didik. Ketiga, kepada para pendidik, hasil
penelitian ini diharapkan dapat mendorong penerapan metode pembelajaran yang dialogis,
kontekstual, dan interdisipliner, agar nilai-nilai Islam dapat dipahami dan diamalkan secara
lebih relevan dalam kehidupan sehari-hari.

5. REFERENCES

Admizal, Iril. Takdir Dalam Islam (Suatu Kajian Tematik). Vol. 3 No. 1 (2021).
https://share.google/2XmNnpzLNIsJKIKMX.

Alfiah, Fitriad, dan Suja’i. Studi Ilmu Hadis. Kreasi Edukasi Publishing and Consulting Company, 2016.

Alwi Zulfahmi, Ahmad Fauzi, Rahman, Wasalmi, dan Zulfahmi. Studi IImu Hadis. Grafindo Persada,
2021.

Asari, Hasan. NUKILAN PEMIKIRAN ISLAM KLASIK Gagasan Pendidikan Abu Hamid Al-Ghazali.
laln Press, 2012,

Azmi, Nurul. Islamic Studies “Ulumuddin, Fikry Al-1slamiy dan Dirasat Islamiya.” Volume 8 Nomor
3 (2024). https://share.google/afZIsbXTYmhuTCzeH.

Damanik, Athma Mahmuda, Kaka Rafli Alamsyah, M Dzaky Agila, Velin Al Kudry, dan Ahmad
Nasution. PEMIKIRAN POLITIK MUHAMMAD RASYID RIDHA DAN MUHAMMAD IQBAL.
Vol 8 No. 7 Jul (2024).

Darussamin, Zikri. KULIAH ILMU HADIS I. KALIMEDIA, 2020.

Drajat, Amroeni. ULUMUL QUR AN Pengantar [Imu-ilmu Al-Qur’an. KENCANA, 2017.

Tomi Satria/Ulumuddin dan Fikrul Islami sebagai Fondasi Dirasah Islamiyah



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 925-936 936

Fahliza, Mutiara. MAKNA KATA YADUN PERSPEKTIF I'JAZ LUGHAWI DALAM SURAH AL FATH
AYAT 10. Vol. 4No. 2 (2024). https://share.google/OH9vhq2eFwWRkdGMEg.

Fikri, Muhammad, dan Uswatun Hasanah. UNSUR-UNSUR HADIS DAN ASBABUL WURUD HADIS
DALAM STUDI ILMU HADITS. m Vol. 1 (2) (2023). https://share.google/xwkPyoJGtkuxuyljv.

FIRDAUS, RIKI SAPUTRA, dan SAIFULLAH. BIOGRAFI DAN PEMIKIRAN FILSAFAT AL-
FARABI: FILSAFAT EMANASI, KETUHANAN, KENABIAN, JIWA DAN AKAL. Vol. 7 No.2
(2025). http://jurnal.ensiklopediaku.org.

H, Darmawati. Ushul Figh. PRENADAMEDIA GROUP, 2019.

Hafiz, Abdul Azis Abdur Ruf al. PEDOMAN DAUROH AL-QUR’AN PANDUAN ILMU TAJWID
APLIKATIF. Margaz Al-Qur’an, 2021.

Hairani, Esi, dan Maesaroh Luthfia. Menyingkap Perdebatan Qadariyah dan Jabariyah: Antara
Kehendak Bebas dan Takdir lllahi. Vol.08 (2024).

Hasan, Abdur Rokhim. QIRAAT AL-QUR AN &TAFSIRNYA. Institut PTIQ Jakarta, 2020.

Helmina. BUKU AJAR ULUMUL HADIS. Institut Agama Islam Negeri Kerinci, t.t.

Herwansyah. PEMIKIRAN FILSAFAT IBNU SINA (Filsafat Emanasi, Jiwa dan Al-Wujud). Vol 1 No 1
T (2017).

Mahmuddin, Ronny. QADARIYAH, JABARIYAH DAN AHLUSSUNNAH(STUDI KOMPARATIF
MERESPON KEBIJAKAN PEMERINTAHDANFATWA MUl DALAM MENCEGAH
PENULARAN COVID-19). Vol. 1, No. 2 (2020). https://share.google/v52PSAg8yczODpXtz.

Nurhayati. MEMAHAMI KONSEP SYARIAH, FIKIH, HUKUM DAN USHUL FIKIH. Volume 2 |
Nomor 2 (2018). https://share.google/fULXq80k7W9qzQKGe.

Purba, Hadis, dan Salamuddin. THEOLOGI ISLAM: limu Tauhid. PERDANA PUBLISHING, 2016.

Putra, Imam Muhajir Dwi. KONSEP USHUL - FURU’ DALAM TAFSIR NUSANTARA INTERPRETASI
QS. AL-ANFAL [8]:65 PERSPEKTIF TAFSIR MAQASIDI. Volume 6, No.2 (2023).
https://share.google/KgJyZEjc9L5DXtQKg.

Rasam. MUHAMMAD ABDUH DAN PEMIKIRAN-PEMIKIRANNYA. 2021.
https://share.google/8MBIiRTNxbOM60nNN37.

Sesady, Muliati. lImu Akhlak. PT RAJAGRAFINDO PERSADA, 2023.

Sodigin, Ali. Fikih Ushul Fikih, Sejarah Metodologinya dan Implementasinya di Indonesia. Beranda
Fublishing, 2012.

Sofyan, Muhammad. TAFSIR WAL MUFASSIRUN. PERDANA PUBLISHING, 2015.

Surah an-nisa. Al-Qur’an. ayat 59.

Suwarno, Rahmadi Wibowo, Mhd Lailan Argam, Erik Tauvani Somae, dkk. AKIDAH ISLAMAKIDAH
ISLAM. UAD PRESS (Anggota IKAPI dan APPTI), 2023.

Yasir, Muhammad, dan Ade Jamaruddin. Studi Al-Qur’an. Asa Riau (CV. Asa Riau), 2016.

JPAI E-ISSN : 2828-2337



