
 

Perempuan dalam Islam: Perspektif Keadilan dan Hermeutika Khaled M. 

Abou El-Fadl 

Nursyahidatul Urwati 1, Lu'lu'atul Maryamah 2, Dwichandra Setyorini3, Zainal Arifin4    

1,3,4  Pendidikan Bahasa Arab, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia. 

2  Bahasa dan Sastra Arab, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. 

(24204021012@student.uin-suka.ac.id) 
 

 
A B S T R A K 

Kajian mengenai penafsiran Al-Qur’an dalam perspektif gender semakin 

penting dilakukan seiring meningkatnya kebutuhan akan pemahaman 

keagamaan yang lebih adil dan inklusif. Penelitian ini menganalisis 

pendekatan hermeneutika Khaled M. Abou El-Fadl dalam tafsir Al-Qur'an 

terkait isu gender dan hak perempuan. Abou El-Fadl menekankan pentingnya 

memahami teks-teks suci dalam konteks historis dan sosial pada masa 

turunnya wahyu, serta menolak tafsir literal yang mengabaikan realitas sosial 

pada saat itu. Menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan library 

research, penelitian ini membandingkan pemikiran Abou El-Fadl dengan 

tokoh feminis Islam lain, seperti Amina Wadud dan Fatima Mernissi. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa Abou El-Fadl menolak tafsir patriarkal dan 

lebih mengedepankan prinsip keadilan, kesetaraan, serta penghormatan 

terhadap hak-hak perempuan sebagai nilai moral universal dalam Islam. 

Pendekatan hermeneutis ini menawarkan model penafsiran Al-Qur’an yang 

lebih dinamis, kontekstual, dan relevan dengan tantangan zaman modern. 

 
A B S T R A C T 

The study of Qur’anic interpretation from a gender perspective has become 

increasingly important as the demand for more just and inclusive religious 

understandings continues to grow. This research analyzes Khaled M. Abou El-

Fadl’s hermeneutical approach to interpreting the Qur’an, particularly in 

relation to gender issues and women’s rights. Abou El-Fadl emphasizes the necessity of understanding sacred 

texts within their historical and social contexts during the time of revelation, while rejecting literalist 

interpretations that overlook the socio-cultural realities of that period. Using a qualitative method with a library 

research approach, this study compares Abou El-Fadl’s ideas with those of other Islamic feminist scholars, such 

as Amina Wadud and Fatima Mernissi. The findings indicate that Abou El-Fadl rejects patriarchal 

interpretations and upholds principles of justice, equality, and respect for women’s rights as universal moral 

values in Islam. His hermeneutical approach offers a more dynamic, contextual, and relevant model of Qur’anic 

interpretation for addressing contemporary challenges. 

 

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION 

Kajian gender dalam Islam telah menjadi topik yang semakin penting dalam studi agama dan 

sosial. Meskipun ajaran Islam pada dasarnya mengajarkan kesetaraan, dalam praktiknya, perempuan 

sering kali menghadapi tantangan besar terkait dengan interpretasi teks-teks agama, terutama Al-

Qur'an dan Hadis. Beberapa interpretasi tradisional sering kali memposisikan perempuan dalam peran 

yang terbatas, baik dalam ranah sosial, politik, maupun agama. Peran gender yang diterima 

masyarakat sering dianggap sebagai kodrat, namun ketimpangan sosial akibat perbedaan gender 

berdampak buruk bagi perempuan. Ketidakadilan gender ini menyebabkan marginalisasi perempuan, 

penempatan mereka dalam posisi subordinat, berkembangnya stereotip negatif, kekerasan terhadap 

perempuan, serta beban kerja yang tidak proposional (Faqih, 1997). 

Islam tidak mengenal konsep feminisme dan gender beserta berbagai variasi konsep serta 

implementasinya yang berupaya menggugat nilai-nilai subordinasi terhadap perempuan. Hal ini 

disebabkan oleh pandangan Islam yang tidak membedakan kedudukan individu berdasarkan jenis 

kelamin. Dalam perspektif Islam, baik laki-laki maupun perempuan ditempatkan pada posisi yang 

A R T I C L E   I N F O 

 

Article history: 

Received 2 Desember 2025 

Revised 15 Desember 2025 

Accepted 28 Desember 2025 
Available online 3 Januari 2026   

 

Kata Kunci: 

Hermeneutika, Khaled M. Abou 
El-Fadl, Tafsir Al-Qur’an, 

Gender,  Hak Perempuan, 

Feminisme Islam, Keadilan, 

Kesetaraan. 
 

Keywords: 

Hermeneutics, Khaled M. Abou 

El-Fadl, Qur’anic Interpretation, 
Gender, Women’s Rights, Islamic 

Feminism, Justice, Equality. 
 

 

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by 
Universitas Garut. 
 

mailto:24204021012@student.uin-suka.ac.id


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159 

setara dan memiliki derajat kemuliaan yang sama (Junaidi & Hadi, 2014) . Oleh karena itu, penting 

untuk menggali pemikiran-pemikiran baru yang dapat menawarkan pemahaman yang lebih inklusif 

dan adil terhadap peran perempuan dalam Islam. Salah satu tokoh yang memberikan kontribusi 

signifikan dalam memberikan perspektif baru ini adalah Khaled M. Abou El-Fadl. Melalui karya-

karyanya, Abou El-Fadl menawarkan pendekatan yang menekankan pentingnya membaca dan 

menafsirkan teks-teks agama dengan cara yang lebih kontekstual dan dinamis, agar dapat mengatasi 

ketimpangan yang ada dalam pemahaman tradisional terhadap perempuan. 

Khaled M. Abou El-Fadl mengemukakan bahwa penafsiran teks-teks agama, terutama Al-

Qur'an, seharusnya dilakukan dengan mempertimbangkan konteks sosial, historis, dan moral yang 

lebih luas, bukan hanya teks literal. Pendekatannya yang berbasis hermeneutika bertujuan untuk 

menggali makna wahyu secara lebih mendalam, dengan memperhatikan kondisi sosial pada masa 

wahyu diturunkan serta nilai-nilai universal seperti keadilan dan kesetaraan gender. Abou El-Fadl 

menafsirkan ayat-ayat yang berkaitan dengan perempuan dengan perspektif yang lebih inklusif, 

menawarkan pandangan baru tentang kesetaraan gender dalam Islam yang menekankan prinsip 

keadilan. 

Pemikiran Khaled M. Abou El-Fadl memiliki pengaruh besar dalam konteks modern, 

terutama terkait dengan bagaimana perempuan diperlakukan dalam masyarakat Muslim. Di tengah 

berbagai tafsiran patriarkal yang seringkali membatasi hak-hak perempuan, pemikiran Abou El-Fadl 

menawarkan pandangan yang lebih progresif dan inklusif, memberikan ruang bagi perempuan untuk 

diakui secara adil dalam berbagai aspek kehidupan. Oleh karena itu, penelitian ini penting untuk 

memperluas pemahaman kita mengenai penerapan prinsip-prinsip keadilan dalam Islam, serta 

memberikan kontribusi dalam upaya pemberdayaan perempuan, baik dalam konteks agama, sosial, 

maupun politik. 

2. METODE/METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library research (penelitian 

kepustakaan), yang bertujuan untuk menganalisis pemikiran Khaled M. Abou El-Fadl terkait tafsir 

Al-Qur'an dalam konteks gender dan hak perempuan. Penelitian ini mengadopsi pendekatan 

hermeneutika, yang berfokus pada pemahaman teks-teks Al-Qur'an dalam konteks historis, sosial, 

dan budaya pada masa turunnya wahyu. Dalam hal ini, pendekatan hermeneutika digunakan untuk 

menggali pemikiran Abou El-Fadl yang menolak tafsir literal dan lebih menekankan pada relevansi 

teks Al-Qur'an dengan realitas sosial saat ini, khususnya mengenai isu gender. Penelitian ini juga 

membandingkan pemikiran Abou El-Fadl dengan tokoh feminis Islam lainnya, seperti Amina Wadud 

dan Fatima Mernissi, untuk melihat perbedaan dan kesamaan dalam memahami tafsir Al-Qur'an 

terkait hak perempuan. 

Sumber data utama yang digunakan adalah karya-karya yang relevan dengan tafsir gender, 

baik yang ditulis oleh Abou El-Fadl, Wadud, dan Mernissi, serta literatur ilmiah lainnya yang 

membahas tafsir Al-Qur'an dan teori-teori feminis Islam. Pengumpulan data dilakukan melalui studi 

pustaka, dengan cara memilih dan membaca literatur yang paling relevan, kemudian menganalisis isi 

dari teks-teks tersebut. Analisis dilakukan dengan mengidentifikasi konsep-konsep utama dalam 

pemikiran Abou El-Fadl tentang tafsir, gender, keadilan, dan kesetaraan, serta membandingkannya 

dengan pandangan Wadud dan Mernissi. Analisis tafsir difokuskan pada cara masing-masing tokoh 

menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan perempuan dan bagaimana tafsir mereka 

berkontribusi pada pemahaman yang lebih inklusif terhadap perempuan dalam Islam.  

Hasil penelitian ini diharapkan dapat menunjukkan bagaimana pemikiran Khaled M. Abou 

El-Fadl menawarkan tafsir Al-Qur'an yang lebih dinamis dan relevan dengan tantangan zaman 

modern, khususnya dalam hal keadilan dan kesetaraan gender. Selain itu, penelitian ini juga akan 

mengidentifikasi kontribusi pendekatan hermeneutika Abou El-Fadl dalam menolak tafsir patriarkal 

yang selama ini mendominasi, serta menjelaskan bagaimana tafsirnya lebih menekankan 

penghormatan terhadap hak-hak perempuan sesuai dengan nilai moral universal dalam Islam. Dengan 

demikian, penelitian ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang tafsir 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159 1152 

 

Al-Qur'an terkait isu gender dan hak perempuan serta memberikan wawasan baru tentang relevansi 

tafsir yang lebih progresif dalam Islam. 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION 

Biografi Khaled M. Abou El-Fadl  

Khaled M. Abou El-Fadl adalah seorang intelektual terkemuka yang dikenal karena 

kontribusinya yang signifikan dalam bidang pemikiran Islam, terutama terkait dengan pemahaman 

tentang keadilan, hak asasi manusia, dan interpretasi teks-teks agama. Khaled M. Abou El-Fadl lahir 

pada tahun 1963 di Kuwait dengan nama lengkap Khaled Medhat Abou El-Fadl. Ia menyelesaikan 

pendidikan dasar dan menengah di negara kelahirannya, Kuwait. Sejak usia 12 tahun, Abou El-Fadl 

sudah menghafal seluruh isi Al-Qur'an, mengikuti tradisi keagamaan yang kuat di kalangan banyak 

umat Muslim Arab (Suhendra, 2016).  Pada tahun 1982, Abou El Fadl pindah dari Mesir ke Amerika 

Serikat untuk melanjutkan pendidikannya di Yale University, di mana ia mempelajari ilmu hukum 

selama empat tahun dan lulus dengan predikat cum laude. Setelah itu, ia menyelesaikan program 

Magister Hukum di University of Pennsylvania pada tahun 1989. Berkat prestasinya, Abou El Fadl 

diterima untuk bekerja di Pengadilan Tinggi Arizona sebagai pengacara di bidang hukum dagang dan 

imigrasi. Di sinilah ia memperoleh kewarganegaraan Amerika dan kemudian bergabung sebagai 

pengajar di University of Texas di Austin. Pada tahun 1999, ia meraih gelar Ph.D dalam bidang 

Hukum Islam dari Princeton University. Sejak itu, ia menjabat sebagai profesor Hukum Islam di 

School of Law, University of California, Los Angeles (UCLA), di mana ia terus berkarir hingga saat 

ini (Nasrullah, n.d.) .  

Di tengah kesibukannya sebagai profesor, Abou El Fadl sering diundang untuk menjadi 

pembicara dalam berbagai seminar, simposium, lokakarya, serta acara talk show di media massa 

seperti CNN, NBC, VOA, dan lainnya. Belakangan ini, ia banyak memberikan pandangan mengenai 

isu-isu terkait otoritas, terorisme, toleransi, dan hukum Islam. Selain itu, Abou El Fadl juga pernah 

menjabat sebagai direktur di Human Rights Watch dan anggota Komisi Kebebasan Beragama 

Amerika Serikat (Supriatmoko, 2010). Setiap liburan musim panas, Abou El Fadl menyempatkan diri 

untuk menghadiri kelas-kelas Al-Qur'an dan ilmu-ilmu syariat di Masjid al-Azhar, Kairo, terutama 

dalam kelas yang dipimpin oleh Muhammad al-Ghazâlî (w. 1995) (Misrawi, n.d.). Meskipun terlibat 

dalam berbagai kegiatan akademik dan sosial, Abou El Fadl tetap menjaga hubungan erat dengan 

dunia akademis dan keilmuan Islam, khususnya dalam pengembangan pemahaman terhadap Al-Qur'an 

dan syariat Islam. Keterlibatannya dalam kelas-kelas yang dipimpin oleh tokoh besar seperti 

Muhammad al-Ghazâlî menunjukkan komitmennya untuk terus mendalami dan memperdalam 

pengetahuannya dalam bidang tersebut, sekaligus mempertahankan integritas ilmiah yang menjadi 

landasan pemikirannya.  

Kegelisahan yang mendorong upaya untuk menawarkan pemahaman baru tentang agama 

berkaitan dengan eksistensi lembaga fatwa yang dianggap otoriter. Salah satu lembaga fatwa yang 

dimaksud adalah Council for Scientific Research and Legal Opinions (CRLO) yang berlokasi di Arab 

Saudi. Lembaga ini mengeluarkan berbagai fatwa yang oleh Abou El Fadl dianggap tidak rasional dan 

cenderung tendensius, khususnya terkait dengan isu perempuan. Fatwa-fatwa tersebut dianggap sangat 

diskriminatif terhadap hak-hak perempuan, yang menjadikan lembaga fatwa ini sebagai salah satu 

fokus utama dalam kajian penelitian Abou El Fadl (Suhendra, 2016). Khaled M. Abou El-Fadl 

berpendapat bahwa dalam Islam, perempuan memiliki hak dan peran yang setara dengan laki-laki, 

tanpa ada perbedaan dalam hak dasar yang diberikan Al-Qur'an. Ia mengkritik tafsir tradisional yang 

sering menempatkan perempuan pada posisi subordinat, yang dianggapnya dipengaruhi oleh budaya 

patriarkal. Menurutnya, tafsir tersebut tidak mencerminkan esensi ajaran Islam yang sebenarnya, yang 

mengedepankan keadilan dan kesetaraan. Sebagai alternatif, Abou El-Fadl mengusulkan pendekatan 

tafsir yang lebih inklusif dan egaliter, dengan menekankan prinsip-prinsip keadilan universal yang 

berlaku untuk semua umat manusia, tanpa memandang gender. 

 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159 

Perspektif Keadilan dalam Islam 

Konsep keadilan dalam Islam merupakan nilai fundamental yang menekankan perlakuan adil 

dan setara bagi setiap individu, baik dalam konteks sosial maupun dalam hubungan gender. Keadilan 

ini tidak hanya mencakup distribusi hak dan kewajiban yang merata, tetapi juga menegaskan bahwa 

setiap individu, tanpa memandang jenis kelamin, ras, atau status sosial, memiliki hak untuk 

diperlakukan secara adil dan dihormati martabatnya. Dalam hubungan gender, Islam mengajarkan 

bahwa laki-laki dan perempuan memiliki kedudukan yang mulia di hadapan Allah, dengan peran dan 

tanggung jawab yang saling melengkapi, bukan untuk saling mendominasi.  

Islam menempatkan wanita dan laki-laki pada posisi yang sesuai dengan peran dan tanggung 

jawab mereka. Pandangan yang menyatakan bahwa Islam merendahkan martabat wanita atau 

menganggapnya sebagai kelas dua, sebagaimana yang disuarakan oleh beberapa orientalis dan pihak 

yang menentang Islam, adalah keliru. Sebaliknya, Islam memuliakan wanita, sebagaimana tercermin 

dalam banyak ayat Al-Qur'an dan hadis Nabi yang mengangkat derajat wanita, baik sebagai ibu, anak, 

istri, maupun sebagai anggota masyarakat. Islam tidak membedakan laki-laki dan perempuan dalam 

hal hak dasar mereka, namun perbedaan yang ada terletak pada peran fungsional masing-masing, yang 

didasarkan pada kodrat yang telah ditentukan (Hassan, n.d.). Rasulullah SAW telah memulai sebuah 

tradisi baru dalam memandang perempuan. Pertama, beliau melakukan dekonstruksi terhadap cara 

pandang masyarakat Arab yang saat itu masih dipengaruhi oleh pandangan Fir’aun, yang menganggap 

kelahiran perempuan sebagai aib bagi keluarga. Islam memiliki peran besar dalam memperjuangkan 

nasib perempuan. Sebelum datangnya Islam, perempuan sering dihina, diperlakukan seperti barang 

yang bisa dimiliki dan diperdagangkan. 

Islam mengangkat derajat perempuan dengan sangat mulia, bahkan mengabadikan jenis 

kelamin perempuan dalam sebuah surah dalam Al-Qur’an. Namun, meskipun semangat keadilan Islam 

sangat jelas, realitas sosial sering kali bertolak belakang dengan ajaran tersebut. Ketidakadilan 

terhadap perempuan masih terjadi, akibat konstruksi sosial yang menempatkan perempuan sebagai 

makhluk yang lebih rendah dibandingkan laki-laki. Pandangan ini, yang sering kali berakar pada 

budaya dan agama, seolah-olah diperkuat oleh interpretasi terhadap teks-teks Al-Qur’an. Salah satu 

pemahaman yang memperkuat pandangan inferior terhadap perempuan adalah keyakinan bahwa 

perempuan tercipta dari bagian tubuh laki-laki (Putra et al., 2023).  

Sebagian ulama terdahulu, seperti Imam Al-Qurtubi, Ibnu Katsir, Abu Al-Sa’ud, Imam Al-

Zamakhsyari, Al-Alusi, serta ulama kontemporer seperti Yusuf al-Qardawi, berpendapat bahwa Hawa 

diciptakan dari bagian tubuh Adam, dengan mengutip hadis yang menyatakan bahwa perempuan 

diciptakan dari tulang rusuk Adam yang bengkok di sebelah kiri atas. Sementara itu, sebagian ulama 

kontemporer berpendapat bahwa proses penciptaan Hawa serupa dengan penciptaan Adam, dan 

mereka menganggap pandangan tentang penciptaan Hawa dari tulang rusuk Adam sebagai cerita yang 

berasal dari kitab Perjanjian Lama. Banyak ulama lain, seperti Asghar Ali Engineer, Muhammad 

Asad, Maulana Azad, Murtadlo Mutahari, dan Quraish Shihab, menolak pandangan ini (Putra et al., 

2023). 

Pandangan bahwa perempuan diciptakan dari bagian tubuh laki-laki ini, meskipun diterima 

oleh sebagian ulama, tidak dapat dijadikan dasar untuk memperkuat posisi inferior perempuan dalam 

masyarakat. Banyak ulama kontemporer yang berpendapat bahwa pemahaman semacam ini harus 

ditinjau ulang, karena berpotensi menciptakan pandangan yang merendahkan martabat perempuan. 

Mereka menekankan bahwa Al-Qur’an tidak seharusnya diartikan secara sempit dan literal, melainkan 

harus dipahami dalam konteks sosial dan budaya yang lebih luas, yang menekankan prinsip kesetaraan 

dan keadilan gender. Dengan demikian, penting untuk membedakan antara interpretasi teks yang 

bersifat historis dan budaya, serta ajaran Islam yang sesungguhnya mengajarkan penghormatan 

terhadap perempuan, tanpa melihat mereka sebagai makhluk yang lebih rendah dari laki-laki. 

 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159 1154 

 

Hermeneutika Khaled M. Abou El-Fadl 

Hermeneutika secara umum merupakan ilmu yang mempelajari tentang interpretasi dan 

pemahaman teks, terutama teks-teks yang dianggap sakral atau filosofis. Tujuannya adalah untuk 

memahami makna yang terkandung dalam teks, baik yang bersifat eksplisit maupun implisit, dengan 

mempertimbangkan konteks sejarah, budaya, dan sosial di mana teks tersebut ditulis. Dalam 

hermeneutika, ada pengakuan bahwa makna teks tidak selalu tetap, tetapi dapat berubah seiring waktu 

dan tergantung pada interpretasi pembaca (N. A. Rahmawati, 2022). Dalam konteks Islam, 

hermeneutika digunakan untuk menafsirkan Al-Qur'an dan hadis. Ini melibatkan usaha untuk 

memahami pesan-pesan Al-Qur'an secara lebih mendalam, dengan memperhatikan konteks turunnya 

wahyu, kondisi sosial dan budaya masyarakat Arab pada masa itu, serta penerapan nilai-nilai tersebut 

dalam konteks zaman modern. Hermeneutika dalam Islam tidak hanya berfokus pada pemahaman teks 

secara literal, tetapi juga membuka ruang bagi pembaca untuk memahami makna yang lebih luas dan 

relevan dengan tantangan zaman, menggabungkan nalar dan pemikiran kritis untuk menghasilkan 

tafsir yang lebih dinamis dan aplikatif (Widodo et al., 2008). 

Hermeneutika sebagai metode interpretasi teks memungkinkan pembaca untuk menggali 

makna yang lebih dalam dan kontekstual, terutama dalam teks-teks suci seperti Al-Qur'an dan hadis. 

Khaled M. Abou El-Fadl, melalui pendekatan hermeneutikanya, menekankan bahwa pemahaman 

terhadap teks-teks Islam harus mempertimbangkan aspek historis, sosial, dan budaya yang 

melatarbelakangi turunnya wahyu, serta relevansinya dengan kondisi masyarakat kontemporer. Bagi 

Abou El-Fadl, tafsir tidak hanya mengandalkan tafsiran tekstual atau literal semata, melainkan juga 

memerlukan pertimbangan nilai-nilai universal yang terkandung dalam Al-Qur'an, seperti keadilan, 

kesetaraan, dan hak asasi manusia. Hal ini membuka ruang bagi interpretasi yang lebih inklusif, yang 

dapat mengakomodasi dinamika zaman dan kebutuhan umat Islam di dunia modern. 

Abou El-Fadl menggunakan pendekatan hermeneutika untuk menafsirkan teks-teks Al-Qur'an 

yang berkaitan dengan perempuan, dengan menekankan pentingnya konteks historis, nilai keadilan, 

dan rasionalitas. Ia menyadari bahwa banyak ayat yang dianggap kontroversial terkait perempuan, 

seperti yang berkaitan dengan poligami, warisan, dan kewajiban menutup aurat, harus dipahami dalam 

kerangka sosial dan budaya masyarakat Arab pada masa turunnya wahyu. Menurutnya, Al-Qur'an 

tidak bertujuan untuk menindas perempuan, melainkan untuk memberikan perlindungan dan keadilan 

dalam konteks masyarakat patriarkal pada saat itu (Wati, 2022). Dalam tafsirnya, Abou El-Fadl 

menekankan perlunya keterbukaan terhadap perubahan zaman, agar tafsir tetap relevan dan aplikatif 

untuk konteks kontemporer. Ia berargumen bahwa Al-Qur'an, pada dasarnya, memperjuangkan 

kesetaraan dan keadilan gender. Tafsir yang mengekang hak-hak perempuan sering kali merupakan 

hasil interpretasi patriarkal yang tidak mencerminkan semangat asli wahyu. Oleh karena itu, Abou El-

Fadl menolak tafsir yang merendahkan perempuan dan lebih memilih pendekatan yang inklusif, yang 

mengedepankan nilai kemanusiaan universal serta keadilan sosial yang juga tercermin dalam ajaran 

Islam (Majid, 2013). Abou El-Fadl berpendapat bahwa untuk mencapai pemahaman yang lebih adil, 

tafsir harus didasarkan pada prinsip-prinsip keadilan dan kemanusiaan yang dapat diterapkan dalam 

masyarakat modern tanpa mengabaikan nilai-nilai Islam yang sejati. 

Abou El-Fadl  menggunakan dua tahap utama dalam pendekatannya terhadap hermeneutika 

Al-Qur'an, khususnya dalam menafsirkan ayat-ayat yang berkaitan dengan perempuan. Dua tahap 

utama ini adalah pemahaman konteks historis dan penerapan prinsip-prinsip moral universal. Kedua 

tahap ini membentuk pandangan baru yang lebih inklusif dan egaliter terhadap peran perempuan 

dalam Islam, yang menekankan kesetaraan dan keadilan (Wardi, 2016). 

1. Pemahaman Konteks Historis 

Tahap pertama dalam hermeneutika Abou El-Fadl adalah pemahaman terhadap konteks 

historis di mana teks Al-Qur'an diturunkan. Abou El-Fadl berpendapat bahwa Al-Qur'an tidak 

hanya bisa dipahami secara tekstual atau literal, tetapi juga harus dipahami dalam konteks sosial 

dan budaya zaman ketika wahyu itu datang. Pada masa turunnya Al-Qur'an, masyarakat Arab 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159 

terbelakang dalam hal kesetaraan gender dan sering kali memandang perempuan sebagai objek 

yang tidak memiliki hak atau kedudukan setara dengan laki-laki (Zayyadi, 2012). 

Abou El-Fadl menekankan bahwa banyak ayat yang tampaknya membatasi hak perempuan, 

seperti ayat-ayat tentang poligami, warisan, atau kewajiban menutup aurat, harus dilihat sebagai 

respons terhadap kondisi sosial yang ada saat itu. Misalnya, hukum warisan yang membedakan 

antara bagian laki-laki dan perempuan dipahami dalam konteks sejarah di mana perempuan tidak 

memiliki akses ekonomi yang setara dengan laki-laki. Al-Qur'an datang untuk memberikan 

perlindungan dan hak yang lebih baik bagi perempuan dalam konteks tersebut. Oleh karena itu, 

menurut Abou El-Fadl, tidak mungkin untuk menafsirkan ayat-ayat ini dengan cara yang 

mengabaikan konteks sosial yang lebih luas atau menolaknya begitu saja tanpa memperhitungkan 

tujuan Al-Qur'an untuk memperbaiki status perempuan dalam masyarakat (Majid, 2013). 

2. Penerapan Prinsip-Prinsip Moral Universal 

Tahap kedua adalah penerapan prinsip-prinsip moral universal yang terkandung dalam Al-

Qur'an, seperti keadilan, kesetaraan, dan penghormatan terhadap martabat manusia. Abou El-Fadl 

berargumen bahwa meskipun Al-Qur'an diturunkan dalam konteks sejarah tertentu, nilai-nilai 

moral yang terkandung di dalamnya bersifat universal dan berlaku untuk seluruh umat manusia, 

termasuk dalam hal hak-hak perempuan (Syarifuddin, 2015). Abou El-Fadl menganggap bahwa 

inti ajaran Islam adalah keadilan dan kesejahteraan umat manusia, dan bahwa Al-Qur'an 

menekankan penghormatan terhadap hak-hak perempuan. Ia menolak tafsir patriarkal yang 

menganggap perempuan sebagai makhluk yang lebih rendah atau subordiante. Sebagai contoh, ia 

menyoroti ayat-ayat yang mengatur poligami. Meskipun Al-Qur'an mengizinkan poligami, Abou 

El-Fadl menegaskan bahwa ayat tersebut sangat terbatas dan hanya boleh dipraktikkan dalam 

kondisi yang sangat ketat (seperti keadilan terhadap istri-istri). Ini bukan berarti poligami adalah 

ajaran yang dianjurkan atau ideal, melainkan hanya sebuah izin yang diberikan dengan syarat 

yang sangat ketat dan hanya dalam situasi tertentu, misalnya saat terjadi ketimpangan sosial atau 

kebutuhan khusus yang melibatkan perlindungan bagi perempuan (Hariyanto, 2024). 

Dengan menerapkan prinsip-prinsip moral universal ini, Abou El-Fadl mengembangkan 

pandangan bahwa peran perempuan dalam Islam seharusnya dilihat sebagai sejajar dengan laki-

laki dalam aspek-aspek sosial, ekonomi, politik, dan keluarga. Pandangan ini berlawanan dengan 

interpretasi yang sering kali membatasi peran perempuan hanya pada ranah domestik atau 

subordinat. Ia percaya bahwa Al-Qur'an memberikan dasar yang kuat bagi pemberdayaan 

perempuan dan bahwa interpretasi yang lebih progresif terhadap teks-teks yang berkaitan dengan 

perempuan dapat membawa keadilan dan kesetaraan. Pemahaman konteks historis dan penerapan 

prinsip moral universal ini bersama-sama membentuk pandangan baru tentang peran perempuan 

dalam Islam yang lebih inklusif dan berkeadilan. Dengan memahami bahwa Al-Qur'an diturunkan 

dalam konteks masyarakat yang patriarkal, dan dengan mengutamakan nilai-nilai keadilan dan 

kesetaraan yang lebih universal, Abou El-Fadl memberikan interpretasi yang menekankan bahwa 

perempuan dalam Islam harus diberikan hak yang sama dengan laki-laki dalam banyak aspek 

kehidupan. Ini termasuk hak atas pendidikan, pekerjaan, kebebasan dalam memilih pasangan, dan 

peran dalam masyarakat (Habudin, 2012). 

Pandangan ini juga menggugurkan tafsir yang menganggap bahwa perempuan harus selalu 

berada di posisi yang lebih rendah atau terbelakang. Sebaliknya, melalui pendekatan 

hermeneutika yang memperhatikan konteks sosial dan prinsip moral, Abou El-Fadl mengusulkan 

interpretasi yang mengedepankan kemajuan sosial, keadilan gender, dan pemberdayaan 

perempuan. Dengan demikian, Al-Qur'an tidak hanya dilihat sebagai teks yang konservatif, tetapi 

sebagai sumber ajaran yang memberikan ruang untuk perubahan dan kemajuan dalam 

menghormati hak-hak perempuan. Secara keseluruhan, hermeneutika Abou El-Fadl 

memperkenalkan pandangan yang lebih progresif terhadap perempuan dalam Islam dengan 

menggabungkan pemahaman terhadap konteks historis dan penerapan prinsip moral yang 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159 1156 

 

universal, yang memberikan wawasan baru mengenai peran perempuan yang lebih setara dan adil 

dalam masyarakat modern.(Habudin, 2012) 

Perbandingan Hermeutika Khaled M. Abou El.Fadl dengan Pemikiran Tokoh Lain  

Pemikiran Abou El-Fadl tentang peran perempuan dalam Islam memiliki kesamaan dan 

perbedaan dengan pemikiran tokoh-tokoh feminisme Islam lainnya, seperti Amina Wadud dan Fatima 

Mernissi. Ketiga tokoh ini berbagi kesamaan dalam hal upaya untuk menafsirkan kembali teks-teks 

Islam dengan cara yang lebih inklusif dan egaliter terhadap perempuan, namun masing-masing 

memiliki pendekatan dan fokus yang berbeda. Abou El-Fadl dan Amina Wadud mengembangkan 

pendekatan hermeneutika feminis yang lebih mendalam, yang menekankan pentingnya penafsiran 

ulang terhadap teks-teks Al-Qur'an dan hadis dalam konteks keadilan dan kesetaraan gender. 

Keduanya mengkritik tafsir patriarkal yang sering kali digunakan untuk membatasi hak-hak 

perempuan dalam Islam. Meskipun demikian, terdapat perbedaan signifikan dalam cara mereka 

menerapkan pendekatan ini, dengan masing-masing mengedepankan perspektif dan metodologi yang 

berbeda dalam memahami teks-teks suci tersebut (Chairunnisa, 2022). 

Abou El-Fadl lebih mengutamakan konteks historis dan sosial di balik teks-teks Al-Qur'an dan 

hadis. Ia berpendapat bahwa banyak ayat-ayat yang tampak membatasi perempuan harus dilihat dalam 

konteks sosial pada masa turunnya wahyu, di mana perempuan hidup dalam masyarakat yang sangat 

patriarkal. Misalnya, mengenai ayat poligami, Abou El-Fadl menekankan bahwa meskipun poligami 

diizinkan dalam Al-Qur'an, hal itu bersifat terbatas dengan syarat yang sangat ketat dan tidak 

dimaksudkan sebagai ideal, melainkan sebagai solusi untuk kondisi tertentu yang penuh ketidakadilan 

sosial. Dalam pendekatannya, ia mengedepankan nilai-nilai keadilan sosial dan hak asasi manusia, 

serta mengkritik penafsiran yang mengabaikan konteks sejarah dan sosial (Suhendra, 2015). Di sisi 

lain, Amina Wadud lebih fokus pada pengalaman perempuan dan bagaimana kesadaran gender 

mempengaruhi pemahaman terhadap teks-teks Al-Qur'an. Dalam bukunya yang terkenal, Qur'an and 

Woman, Wadud mengemukakan bahwa banyak ayat yang dianggap menindas perempuan sebenarnya 

bisa dipahami dalam kerangka kesetaraan jika ditafsirkan dengan perspektif yang lebih sensitif 

terhadap isu-isu gender. Ia lebih menekankan pada bagaimana tafsir konvensional telah dipengaruhi 

oleh struktur patriarkal dan bagaimana penghapusan dominasi tersebut dapat membuka jalan bagi 

penafsiran yang lebih egaliter. Wadud menegaskan pentingnya kesetaraan dalam ibadah, seperti dalam 

praktik salat berjamaah yang seringkali dipraktikkan dengan memisahkan laki-laki dan perempuan 

(Chairunnisa, 2022). 

Fatima Mernissi, meskipun sejalan dalam hal feminisme Islam, mengembangkan pendekatan 

yang berbeda dibandingkan dengan Abou El-Fadl dan Amina Wadud. Mernissi lebih fokus pada 

analisis sosial-politik Islam, khususnya bagaimana interpretasi terhadap teks-teks agama dan tradisi 

Islam sering kali dipolitisasi untuk memperkuat dominasi patriarkal terhadap perempuan. Kajian 

Mernissi menyoroti bagaimana struktur sosial dan otoritas agama sering digunakan untuk menegakkan 

ketidakadilan gender dan hierarki yang menindas perempuan dalam masyarakat Islam (Rahmatunnur 

et al., 2023). Dalam bukunya The Veil and the Male Elite, Mernissi mengkritik ideologi patriarkal 

yang menganggap perempuan sebagai subordinat dalam masyarakat Islam, dengan meneliti bagaimana 

tafsir atas teks-teks tertentu, seperti hadis, digunakan untuk menjustifikasi pembatasan terhadap 

kebebasan perempuan. Mernissi berpendapat bahwa keputusan-keputusan teologis yang 

mendiskriminasi perempuan seringkali lebih berakar pada kebudayaan dan struktur kekuasaan sosial 

daripada pada teks-teks agama itu sendiri(Mernissi, 1999). Sementara Abou El-Fadl juga 

memperhatikan konteks sosial dalam penafsirannya, ia lebih menekankan pada prinsip-prinsip 

keadilan moral universal yang terkandung dalam Al-Qur'an, yang mengarah pada kesetaraan dan 

penghormatan terhadap perempuan. Ia melihat bahwa Al-Qur'an memberi perempuan hak-hak yang 

lebih baik dibandingkan dengan status mereka dalam masyarakat pra-Islam, dan tafsir yang membatasi 

hak perempuan lebih sering merupakan hasil dari penafsiran yang tidak mempertimbangkan nilai-nilai 

moral universal yang ada dalam Islam, seperti keadilan dan penghormatan terhadap martabat manusia 

(Rohmanu, 2012). 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159 

Berikut Perbandingan Keseluruhan antara abou El Fadl dengan tokoh-tokoh lainnya. Secara 

keseluruhan, Abou El-Fadl, Amina Wadud, dan Fatima Mernissi berbagi kesamaan dalam upaya 

mereka untuk membebaskan perempuan dari tafsir patriarkal yang mengikat, namun mereka 

mengambil pendekatan yang berbeda. Abou El-Fadl lebih fokus pada pemahaman konteks historis dan 

penerapan prinsip moral universal untuk mengatasi ketidakadilan terhadap perempuan, sementara 

Amina Wadud lebih banyak menekankan pada kesadaran gender dan pengalaman perempuan dalam 

menafsirkan teks-teks suci. Fatima Mernissi, di sisi lain, lebih fokus pada analisis sosiologis dan 

politik, menggali bagaimana struktur kekuasaan sosial dan politik dalam masyarakat Islam 

mempengaruhi interpretasi agama dan pembatasan terhadap perempuan(Mernissi, 1999). Meskipun 

demikian, ketiganya sepakat bahwa Islam, pada dasarnya, mengandung prinsip-prinsip keadilan dan 

kesetaraan, dan tafsir yang membatasi peran perempuan dalam masyarakat lebih sering dipengaruhi 

oleh konstruksi sosial dan struktur kekuasaan daripada oleh teks-teks agama itu sendiri. Masing-

masing memberikan kontribusi unik untuk pemikiran feminisme Islam dengan cara yang berbeda, 

namun semuanya berusaha menciptakan Islam yang lebih adil, inklusif, dan progresif bagi perempuan. 

Perbedaan antara tafsir tradisional dan interpretasi Abou El-Fadl dalam hal keadilan gender 

dan hak-hak perempuan terletak pada pendekatan mereka terhadap teks-teks Al-Qur'an dan 

pemahaman konteks sosial. Tafsir tradisional cenderung mempertahankan interpretasi yang lebih 

literal dan patriarkal, yang sering kali menempatkan perempuan dalam peran yang subordinat, seperti 

menganggap bahwa hak warisan, peran dalam keluarga, dan kebebasan perempuan harus 

terbatas.(Irsyadunnas, 2015).  Dalam tafsir tradisional, banyak ayat yang mengatur peran perempuan, 

seperti mengenai poligami atau kewajiban menutup aurat, dipahami tanpa banyak memperhitungkan 

perubahan zaman atau konteks sosial yang lebih luas. Sebaliknya, Abou El-Fadl menekankan 

pentingnya memahami konteks historis dan sosial dari wahyu yang diturunkan, dan mengajukan 

penafsiran yang lebih dinamis dan inklusif. Ia berargumen bahwa Al-Qur'an sebenarnya memberikan 

hak-hak yang lebih baik bagi perempuan dan menegaskan keadilan gender sebagai inti ajaran Islam 

(N. Rahmawati, 2024). Abou El-Fadl menolak tafsir patriarkal yang membatasi hak perempuan dan 

memperkenalkan pendekatan yang mengutamakan kesetaraan dan keadilan sosial, dengan 

mengaplikasikan prinsip-prinsip moral universal yang terkandung dalam Al-Qur'an. Dalam 

pandangannya, Al-Qur'an mendukung pemberdayaan perempuan dan harus ditafsirkan dengan 

memperhatikan prinsip keadilan yang berlaku di semua zaman (Majid, 2013). 

Implikasi Pemikiran Abou El-Fadl terhadap Isu-Isu Perempuan di Dunia Islam Kontemporer 

Abou El-Fadl, seorang cendekiawan Muslim, memegang peran penting dalam reformasi 

pemikiran Islam, terutama dalam isu perempuan dan hak asasi manusia. Ia mengusulkan pendekatan 

hermeneutika kontekstual dalam menafsirkan teks-teks agama, seperti Al-Qur'an dan Hadis, yang 

tidak hanya berfokus pada teks literal, tetapi juga mempertimbangkan konteks sejarah dan sosial saat 

wahyu diturunkan. Pendekatan ini sangat relevan untuk mengkritik tafsir patriarkal yang selama ini 

digunakan untuk menindas perempuan (Raisul, 2015). Abou El-Fadl menekankan bahwa Islam pada 

dasarnya adalah agama yang mengutamakan keadilan dan kesetaraan, dan banyak ajaran yang 

dianggap diskriminatif terhadap perempuan sebenarnya berakar dari budaya pada masa tertentu, bukan 

ajaran Islam itu sendiri. Ia juga mengedepankan pentingnya pendidikan dan partisipasi perempuan 

dalam kehidupan sosial, politik, dan ekonomi sebagai bagian dari pemberdayaan mereka. Selain itu, ia 

mendukung kebebasan beragama dan toleransi, yang memungkinkan perempuan untuk 

mengaktualisasikan diri mereka tanpa terbelenggu oleh norma tradisional yang kaku(Hariyanto, 2024). 

Pemikiran Abou El-Fadl mengajak umat Islam untuk merefleksikan kembali pemahaman mereka 

terhadap teks-teks agama dengan lebih inklusif dan adil, sehingga membuka ruang bagi pemberdayaan 

perempuan dan pencapaian keadilan sosial. 

Pemikiran Abou El-Fadl menawarkan dasar kuat untuk mengatasi ketidakadilan terhadap 

perempuan dalam masyarakat Muslim dengan menekankan penafsiran Al-Qur'an dan Hadis yang 

kontekstual dan inklusif, serta pemberdayaan perempuan melalui pendidikan dan kesetaraan hak. 

Langkah pertama adalah mengkaji ulang tafsiran yang patriarkal, khususnya dalam hal pernikahan, 

warisan, dan kewajiban perempuan, agar lebih sesuai dengan nilai-nilai kesetaraan dan keadilan 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159 1158 

 

(Habudin, 2012). Pendidikan inklusif yang memberdayakan perempuan dengan pengetahuan hak-

haknya dan partisipasi dalam kehidupan sosial serta politik juga sangat penting. Selain itu, perlu ada 

reformasi hukum untuk menghapus diskriminasi gender, seperti ketidakadilan dalam pembagian 

warisan atau pembatasan kebebasan perempuan. Abou El-Fadl juga mendorong kebebasan beragama 

dan pluralisme, sehingga perempuan dapat mengekspresikan diri dan membuat pilihan hidup tanpa 

penindasan. Mengatasi stereotip gender melalui kampanye kesadaran, serta mendorong dialog antar-

generasi dan antar-mazhab, juga penting untuk membangun pemahaman yang lebih adil terhadap 

perempuan dalam Islam. Tak kalah penting, melibatkan laki-laki dalam perubahan sosial dan 

kesetaraan gender akan memperkuat gerakan ini (Syarifuddin, 2015). 

Menerapkan pemikiran Abou El-Fadl di berbagai negara Muslim menghadapi sejumlah 

tantangan, termasuk interpretasi agama konservatif yang cenderung patriarkal, keterbatasan akses 

pendidikan bagi perempuan, dan pengaruh budaya patriarkal yang lebih kuat daripada ajaran agama itu 

sendiri. Selain itu, kebijakan negara yang konservatif dan resistensi terhadap perubahan juga 

menghambat upaya reformasi dalam hal kesetaraan gender. Tantangan ini memperlambat penerapan 

pemikiran Abou El-Fadl yang menekankan penafsiran agama yang kontekstual dan pemberdayaan 

perempuan(Harahap & Jailani, 2024). Namun, ada juga prospek masa depan yang menjanjikan, seperti 

peningkatan kesadaran melalui pendidikan yang lebih inklusif dan berbasis kesetaraan gender, serta 

dukungan terhadap gerakan sosial dan aktivisme perempuan yang semakin berkembang. Dialog antar-

mazhab dan antar-generasi dalam Islam juga dapat membuka ruang bagi tafsiran yang lebih progresif 

tentang peran perempuan. Kemajuan teknologi dan media sosial dapat mempercepat penyebaran ide-

ide reformis dan memperluas jangkauan audiens, terutama di kalangan generasi muda. Di sisi hukum, 

reformasi yang lebih adil di beberapa negara Muslim juga memberi harapan untuk mewujudkan 

kesetaraan gender dalam praktik (Lusiana & Maharani, 2024). 

Secara keseluruhan, meskipun tantangan besar ada, penerapan pemikiran Abou El-Fadl dapat 

menjadi dasar untuk menciptakan masyarakat Muslim yang lebih adil dan setara bagi perempuan, 

dengan pendekatan yang hati-hati, dialog terbuka, serta dukungan dari berbagai elemen masyarakat. 

4. KESIMPULAN/CONCLUSION 

Pendekatan hermeneutika Khaled M. Abou El-Fadl dalam menafsirkan Al-Qur'an menawarkan 

pandangan progresif terhadap isu gender dan hak-hak perempuan. Dengan menekankan konteks 

historis dan prinsip moral universal, Abou El-Fadl mengembangkan tafsir yang lebih inklusif dan 

egaliter, yang melihat perempuan sejajar dengan laki-laki dalam aspek sosial, ekonomi, dan politik. Ia 

menolak tafsir patriarkal yang menempatkan perempuan pada posisi subordinat dan memandang Al-

Qur'an sebagai sumber ajaran yang mendukung kesetaraan dan keadilan gender. Pemikirannya 

sejalan dengan tokoh feminis Islam lainnya, seperti Amina Wadud dan Fatima Mernissi, meskipun 

masing-masing memiliki fokus yang berbeda. Abou El-Fadl lebih menekankan pentingnya konteks 

sosial dan sejarah, sementara Wadud lebih berfokus pada perspektif gender dan Mernissi pada 

analisis sosial-politik. Pendekatan hermeneutika Abou El-Fadl memberikan kontribusi terhadap 

pemahaman yang lebih adil mengenai peran perempuan dalam Islam, membuka ruang untuk 

penafsiran yang relevan dengan tantangan zaman modern. 

5. REFERENCES 

Chairunnisa, M. R. (2022). Kepemimpinan Perempuan dalam Hermeneutika Feminisme Amina 

Wadud. Zawiyah: Jurnal Pemikiran Islam, 8(2), 32–41. 

Faqih, M. (1997). Gender dan Transformasi Social. Pustaka Pelajar. 

Habudin, I. (2012). Kontruksi Gagasan Feminisme Islam Khaled M. Abou El-Fadl : Relevansinya 

dengan Posisi Perempuan dalam Keluarga to reconstruct Muslim ‟ s understanding position of 

women inferiority and tries to are in the same position to that of Islamic feminism . This. Jurnal 

Al-Ahwal, 5(2), 1–30. 

Harahap, N., & Jailani, M. (2024). Eksistensi perempuan dalam budaya patriarki pada masyarakat 

muslim. Jurnal Education and Siocial Sciences Review, 5(2), 80–88. 

Hariyanto. (2024). Pemikiran Khaled Abou Fadl mengenai Islam dan Demokrasi serta Relevansinya 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159 

dalam Konteks Ke-Indonesiaan. Jurnal Of Global Humanistic, 2(1), 1–11. 

Hassan, R. (n.d.). No Title. Jurnal Ulumul Qur’an, No. 4/1991, 65–66. 

Irsyadunnas. (2015). Tafsir Ayat-ayat Gender Ala Amina Wadud Perspektif Hermeneutika Gadamer. 

Jurnal Musawa, 14(2), 123–140. 

Junaidi, H., & Hadi, A. (2014). Gender Dan Feminisme Dalam Islam. Muwazah, 2(2). 

https://doi.org/10.28918/muwazah.v2i2.326 

Lusiana, & Maharani, A. (2024). Peran Pendidikan Islam Dalam Pemberdayaan Perempuan. Jurnal 

Ilmiah Multidisiplin, 2(2), 104–115. 

Majid, A. (2013). Hermeneutika Hadis Gender (Studi Pemikiran Khaled M. Abou El Fadl dalam Buku 

Speaking in God’s Name; Islamic Law, Authority And Women). Jurnal Al-Ulum, 13(2), 293–

320. 

Mernissi, F. (1999). The Veil And The Male Elite : A Feminist nterpretation of Women’s Rights in 

Islam. 

Misrawi. (n.d.). Khaled Abou El Fadl Melawan. 

Nasrullah. (n.d.). “Hermeneutika Otoritatif Khaled M. Abou El Fadl: Metode Kritik atas Penafsiran 

Otoritarianisme dalam Pemikiran Islam”,. Jurnal Hunafa, Vol. 5, No, 140. 

Putra, A. P., Ma’arif, K., & Islamiyyah, N. N. (2023). Konsep Gender dalam Perspektif Islam. Jurnal 

Restorasi Hukum, 6(1), 40. https://doi.org/10.14421/jrh.v6i1.3039 

Rahmatunnur, S., Aramia, & Ch, M. (2023). Pandangan Fatima Mernissi Tentang Kepemimpinan 

Perempuan di Wilayah Publik Perspektif Teori Feminisme Eksistensialis. Egalita: Jurnal 

Kesetaraan Dan Keadilan Gender, 18(1), 51–63. 

Rahmawati, N. (2024). Kesetaraan Gender dalam Tafsir Al-Mishbah : Antara Teori Konflik Sosial dan 

Teori Struktural Fungsional Gender Equality in Tafsir Al - Mishbah : Between Social Conflict 

Theory and Functional Structural Theory. Jurnal Bimas Islam, 17(1), 162–184. 

Rahmawati, N. A. (2022). Pendekatan hermeneutika dalam studi islam. Jurnal Tadris, 16(2), 12–29. 

Raisul. (2015). Pemikiran hukum islam khaled abou el fadl. Mazahib, 14(2), 145–158. 

Rohmanu, A. (2012). Khaled Abou El-Fadl dan Orientasi Humanistik dalam Studi Fiqh. Al Mazahib : 

Jurnal Perbandingan HukumAL, 1(1), 1–26. 

Suhendra, A. (2015). Ahmad Suhendra STAI Binamadani Tangerang. Mutawatir: Jurnal Keilmuan 

Tafsir Hadis, 5(2), 412–413. 

Suhendra, A. (2016). Hermeneutika Hadis Khaled M. Abou El Fadl. Mutawatir, 5(2), 343. 

https://doi.org/10.15642/mutawatir.2015.5.2.343-362 

Supriatmoko. (2010). Konstruksi Otoritarianisme Khaled M. Abou El Fadl”, dalam Kurdi dkk., 

Hermeneutika al-Qur’an dan Hadis. Yogyakarta: eLSAQ Press. 

Syarifuddin. (2015). Hermeneutika Khaled Abou El-Fadl. Subatantia, 17(2), 231–244. 

Wardi, M. (2016). Hermeneutika Khaled Abou El-Fadl: Sebuah Kontribusi Pemikiran dalam Studi 

Islam. Jurnal Al-Ulum, 1(1), 1–8. 

Wati, E. A. F. (2022). Telaah Hukum Hijab: Studi Hermeneutika Negosiasi Khaled M. Aboe El-Fadl. 

Rusydiah : Jurnal Pemikiran Islam, 3(1), 35–54. 

Widodo, S. A., Islam, U., & Sunan, N. (2008). Metode Hermeneutik dalam Pendidikan. Jurnal 

UNISIA, XXXI(70), 322–332. 

Zayyadi, A. (2012). Teori Hermeneutika Hukum Khaled M. Abou El-Fadl. Al Muzahib : Jurnal 

Perbandingan Hukum, 1(1), 1–19. 

  

 
 


