AL-ILMIYA: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM

T

Perempuan dalém Islam: Perspektif Keadilan dan Hermeutika Khaled M.
Abou El-Fadl

Nursyahidatul Urwati !, Lu'lu'atul Maryamah 2, Dwichandra Setyorini®, Zainal Arifin*
134 pendidikan Bahasa Arab, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia.

2 Bahasa dan Sastra Arab, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.

(24204021012 @student.uin-suka.ac.id)

ARTICLE INFO ABSTRAK

) ) Kajian mengenai penafsiran Al-Qur’an dalam perspektif gender semakin

Article history: : : e ;
Received 2 Desember 2025 penting dilakukan seiring meningkatnya kebutuhan akan pemahaman
Revised 15 Desember 2025 keagamaan yang lebih adil dan inklusif. Penelitian ini menganalisis
Accepted 28 Desember 2025 pendekatan hermeneutika Khaled M. Abou El-Fadl dalam tafsir Al-Qur'an
Available online 3 Januari 2026 terkait isu gender dan hak perempuan. Abou El-Fadl menekankan pentingnya
memahami teks-teks suci dalam konteks historis dan sosial pada masa

Kata Kunci: turunnya wahyu, serta menolak tafsir literal yang mengabaikan realitas sosial
Hermeneutika, Khaled M. Abou pada saat itu. Menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan library
El-Fadl, Tafsir Al-Quran, research, penelitian ini membandingkan pemikiran Abou El-Fadl dengan
Gender, Hak Perempuan, tokoh feminis Islam lain, seperti Amina Wadud dan Fatima Mernissi. Hasil

Peminisme Islam, Keadilan, penelitian menunjukkan bahwa Abou El-Fadl menolak tafsir patriarkal dan

Kesetaraan. lebih  mengedepankan prinsip keadilan, kesetaraan, serta penghormatan
Keywords: terhadap hak-hak perempuan sebagai nilai moral universal dalam Islam.
Hermeneutics, Khaled M. Abou Pendekatan hermeneutis ini menawarkan model penafsiran Al-Qur’an yang
El-Fadl, Qur anic Interpretation,  lebih dinamis, kontekstual, dan relevan dengan tantangan zaman modern.
Gender, Women'’s Rights, 1slamic

Feminism, Justice, Equality. ABSTRACT

The study of Qur’anic interpretation from a gender perspective has become

increasingly important as the demand for more just and inclusive religious

understandings continues to grow. This research analyzes Khaled M. Abou El-

Fadl’s hermeneutical approach to interpreting the Qur’an, particularly in
relation to gender issues and women’s rights. Abou El-Fadl emphasizes the necessity of understanding sacred
texts within their historical and social contexts during the time of revelation, while rejecting literalist
interpretations that overlook the socio-cultural realities of that period. Using a qualitative method with a library
research approach, this study compares Abou El-Fadl’s ideas with those of other Islamic feminist scholars, such
as Amina Wadud and Fatima Mernissi. The findings indicate that Abou El-Fadl rejects patriarchal
interpretations and upholds principles of justice, equality, and respect for women’s rights as universal moral
values in Islam. His hermeneutical approach offers a more dynamic, contextual, and relevant model of Qur’anic
interpretation for addressing contemporary challenges.

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION

Kajian gender dalam Islam telah menjadi topik yang semakin penting dalam studi agama dan
sosial. Meskipun ajaran Islam pada dasarnya mengajarkan kesetaraan, dalam praktiknya, perempuan
sering kali menghadapi tantangan besar terkait dengan interpretasi teks-teks agama, terutama Al-
Qur'an dan Hadis. Beberapa interpretasi tradisional sering kali memposisikan perempuan dalam peran
yang terbatas, baik dalam ranah sosial, politik, maupun agama. Peran gender yang diterima
masyarakat sering dianggap sebagai kodrat, namun ketimpangan sosial akibat perbedaan gender
berdampak buruk bagi perempuan. Ketidakadilan gender ini menyebabkan marginalisasi perempuan,
penempatan mereka dalam posisi subordinat, berkembangnya stereotip negatif, kekerasan terhadap
perempuan, serta beban kerja yang tidak proposional (Fagih, 1997).

Islam tidak mengenal konsep feminisme dan gender beserta berbagai variasi konsep serta
implementasinya yang berupaya menggugat nilai-nilai subordinasi terhadap perempuan. Hal ini
disebabkan oleh pandangan Islam yang tidak membedakan kedudukan individu berdasarkan jenis
kelamin. Dalam perspektif Islam, baik laki-laki maupun perempuan ditempatkan pada posisi yang


mailto:24204021012@student.uin-suka.ac.id

Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159

setara dan memiliki derajat kemuliaan yang sama (Junaidi & Hadi, 2014) . Oleh karena itu, penting
untuk menggali pemikiran-pemikiran baru yang dapat menawarkan pemahaman yang lebih inklusif
dan adil terhadap peran perempuan dalam Islam. Salah satu tokoh yang memberikan kontribusi
signifikan dalam memberikan perspektif baru ini adalah Khaled M. Abou El-Fadl. Melalui karya-
karyanya, Abou El-Fadl menawarkan pendekatan yang menekankan pentingnya membaca dan
menafsirkan teks-teks agama dengan cara yang lebih kontekstual dan dinamis, agar dapat mengatasi
ketimpangan yang ada dalam pemahaman tradisional terhadap perempuan.

Khaled M. Abou EI-Fadl mengemukakan bahwa penafsiran teks-teks agama, terutama Al-
Qur'an, seharusnya dilakukan dengan mempertimbangkan konteks sosial, historis, dan moral yang
lebih luas, bukan hanya teks literal. Pendekatannya yang berbasis hermeneutika bertujuan untuk
menggali makna wahyu secara lebih mendalam, dengan memperhatikan kondisi sosial pada masa
wahyu diturunkan serta nilai-nilai universal seperti keadilan dan kesetaraan gender. Abou El-Fadl
menafsirkan ayat-ayat yang berkaitan dengan perempuan dengan perspektif yang lebih inklusif,
menawarkan pandangan baru tentang kesetaraan gender dalam Islam yang menekankan prinsip
keadilan.

Pemikiran Khaled M. Abou EIl-Fadl memiliki pengaruh besar dalam konteks modern,
terutama terkait dengan bagaimana perempuan diperlakukan dalam masyarakat Muslim. Di tengah
berbagai tafsiran patriarkal yang seringkali membatasi hak-hak perempuan, pemikiran Abou El-Fadl
menawarkan pandangan yang lebih progresif dan inklusif, memberikan ruang bagi perempuan untuk
diakui secara adil dalam berbagai aspek kehidupan. Oleh karena itu, penelitian ini penting untuk
memperluas pemahaman Kita mengenai penerapan prinsip-prinsip keadilan dalam Islam, serta
memberikan kontribusi dalam upaya pemberdayaan perempuan, baik dalam konteks agama, sosial,
maupun politik.

2. METODE/METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library research (penelitian
kepustakaan), yang bertujuan untuk menganalisis pemikiran Khaled M. Abou El-Fadl terkait tafsir
Al-Quran dalam konteks gender dan hak perempuan. Penelitian ini mengadopsi pendekatan
hermeneutika, yang berfokus pada pemahaman teks-teks Al-Qur'an dalam konteks historis, sosial,
dan budaya pada masa turunnya wahyu. Dalam hal ini, pendekatan hermeneutika digunakan untuk
menggali pemikiran Abou El-Fadl yang menolak tafsir literal dan lebih menekankan pada relevansi
teks Al-Qur'an dengan realitas sosial saat ini, khususnya mengenai isu gender. Penelitian ini juga
membandingkan pemikiran Abou El-Fadl dengan tokoh feminis Islam lainnya, seperti Amina Wadud
dan Fatima Mernissi, untuk melihat perbedaan dan kesamaan dalam memahami tafsir Al-Qur'an
terkait hak perempuan.

Sumber data utama yang digunakan adalah karya-karya yang relevan dengan tafsir gender,
baik yang ditulis oleh Abou EIl-Fadl, Wadud, dan Mernissi, serta literatur ilmiah lainnya yang
membahas tafsir Al-Qur'an dan teori-teori feminis Islam. Pengumpulan data dilakukan melalui studi
pustaka, dengan cara memilih dan membaca literatur yang paling relevan, kemudian menganalisis isi
dari teks-teks tersebut. Analisis dilakukan dengan mengidentifikasi konsep-konsep utama dalam
pemikiran Abou El-Fadl tentang tafsir, gender, keadilan, dan kesetaraan, serta membandingkannya
dengan pandangan Wadud dan Mernissi. Analisis tafsir difokuskan pada cara masing-masing tokoh
menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan perempuan dan bagaimana tafsir mereka
berkontribusi pada pemahaman yang lebih inklusif terhadap perempuan dalam Islam.

Hasil penelitian ini diharapkan dapat menunjukkan bagaimana pemikiran Khaled M. Abou
El-Fadl menawarkan tafsir Al-Qur'an yang lebih dinamis dan relevan dengan tantangan zaman
modern, khususnya dalam hal keadilan dan kesetaraan gender. Selain itu, penelitian ini juga akan
mengidentifikasi kontribusi pendekatan hermeneutika Abou El-Fadl dalam menolak tafsir patriarkal
yang selama ini mendominasi, serta menjelaskan bagaimana tafsirnya lebih menekankan
penghormatan terhadap hak-hak perempuan sesuai dengan nilai moral universal dalam Islam. Dengan
demikian, penelitian ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang tafsir



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159 1152

Al-Qur'an terkait isu gender dan hak perempuan serta memberikan wawasan baru tentang relevansi
tafsir yang lebih progresif dalam Islam.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION
Biografi Khaled M. Abou El-Fadl

Khaled M. Abou El-Fadl adalah seorang intelektual terkemuka yang dikenal karena
kontribusinya yang signifikan dalam bidang pemikiran Islam, terutama terkait dengan pemahaman
tentang keadilan, hak asasi manusia, dan interpretasi teks-teks agama. Khaled M. Abou El-Fadl lahir
pada tahun 1963 di Kuwait dengan nama lengkap Khaled Medhat Abou El-Fadl. la menyelesaikan
pendidikan dasar dan menengah di negara kelahirannya, Kuwait. Sejak usia 12 tahun, Abou El-Fadl
sudah menghafal seluruh isi Al-Qur'an, mengikuti tradisi keagamaan yang kuat di kalangan banyak
umat Muslim Arab (Suhendra, 2016). Pada tahun 1982, Abou EI Fadl pindah dari Mesir ke Amerika
Serikat untuk melanjutkan pendidikannya di Yale University, di mana ia mempelajari ilmu hukum
selama empat tahun dan lulus dengan predikat cum laude. Setelah itu, ia menyelesaikan program
Magister Hukum di University of Pennsylvania pada tahun 1989. Berkat prestasinya, Abou El Fadl
diterima untuk bekerja di Pengadilan Tinggi Arizona sebagai pengacara di bidang hukum dagang dan
imigrasi. Di sinilah ia memperoleh kewarganegaraan Amerika dan kemudian bergabung sebagai
pengajar di University of Texas di Austin. Pada tahun 1999, ia meraih gelar Ph.D dalam bidang
Hukum Islam dari Princeton University. Sejak itu, ia menjabat sebagai profesor Hukum Islam di
School of Law, University of California, Los Angeles (UCLA), di mana ia terus berkarir hingga saat
ini (Nasrullah, n.d.).

Di tengah kesibukannya sebagai profesor, Abou EIl Fadl sering diundang untuk menjadi
pembicara dalam berbagai seminar, simposium, lokakarya, serta acara talk show di media massa
seperti CNN, NBC, VOA, dan lainnya. Belakangan ini, ia banyak memberikan pandangan mengenai
isu-isu terkait otoritas, terorisme, toleransi, dan hukum Islam. Selain itu, Abou EI Fadl juga pernah
menjabat sebagai direktur di Human Rights Watch dan anggota Komisi Kebebasan Beragama
Amerika Serikat (Supriatmoko, 2010). Setiap liburan musim panas, Abou EI Fadl menyempatkan diri
untuk menghadiri kelas-kelas Al-Qur'an dan ilmu-ilmu syariat di Masjid al-Azhar, Kairo, terutama
dalam kelas yang dipimpin oleh Muhammad al-Ghazali (w. 1995) (Misrawi, n.d.). Meskipun terlibat
dalam berbagai kegiatan akademik dan sosial, Abou El Fadl tetap menjaga hubungan erat dengan
dunia akademis dan keilmuan Islam, khususnya dalam pengembangan pemahaman terhadap Al-Qur'an
dan syariat Islam. Keterlibatannya dalam kelas-kelas yang dipimpin oleh tokoh besar seperti
Muhammad al-Ghazali menunjukkan komitmennya untuk terus mendalami dan memperdalam
pengetahuannya dalam bidang tersebut, sekaligus mempertahankan integritas ilmiah yang menjadi
landasan pemikirannya.

Kegelisahan yang mendorong upaya untuk menawarkan pemahaman baru tentang agama
berkaitan dengan eksistensi lembaga fatwa yang dianggap otoriter. Salah satu lembaga fatwa yang
dimaksud adalah Council for Scientific Research and Legal Opinions (CRLO) yang berlokasi di Arab
Saudi. Lembaga ini mengeluarkan berbagai fatwa yang oleh Abou EI Fadl dianggap tidak rasional dan
cenderung tendensius, khususnya terkait dengan isu perempuan. Fatwa-fatwa tersebut dianggap sangat
diskriminatif terhadap hak-hak perempuan, yang menjadikan lembaga fatwa ini sebagai salah satu
fokus utama dalam kajian penelitian Abou El Fadl (Suhendra, 2016). Khaled M. Abou El-Fadl
berpendapat bahwa dalam Islam, perempuan memiliki hak dan peran yang setara dengan laki-laki,
tanpa ada perbedaan dalam hak dasar yang diberikan Al-Qur'an. la mengkritik tafsir tradisional yang
sering menempatkan perempuan pada posisi subordinat, yang dianggapnya dipengaruhi oleh budaya
patriarkal. Menurutnya, tafsir tersebut tidak mencerminkan esensi ajaran Islam yang sebenarnya, yang
mengedepankan keadilan dan kesetaraan. Sebagai alternatif, Abou El-Fadl mengusulkan pendekatan
tafsir yang lebih inklusif dan egaliter, dengan menekankan prinsip-prinsip keadilan universal yang
berlaku untuk semua umat manusia, tanpa memandang gender.



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159

Perspektif Keadilan dalam Islam

Konsep keadilan dalam Islam merupakan nilai fundamental yang menekankan perlakuan adil
dan setara bagi setiap individu, baik dalam konteks sosial maupun dalam hubungan gender. Keadilan
ini tidak hanya mencakup distribusi hak dan kewajiban yang merata, tetapi juga menegaskan bahwa
setiap individu, tanpa memandang jenis kelamin, ras, atau status sosial, memiliki hak untuk
diperlakukan secara adil dan dihormati martabatnya. Dalam hubungan gender, Islam mengajarkan
bahwa laki-laki dan perempuan memiliki kedudukan yang mulia di hadapan Allah, dengan peran dan
tanggung jawab yang saling melengkapi, bukan untuk saling mendominasi.

Islam menempatkan wanita dan laki-laki pada posisi yang sesuai dengan peran dan tanggung
jawab mereka. Pandangan yang menyatakan bahwa Islam merendahkan martabat wanita atau
menganggapnya sebagai kelas dua, sebagaimana yang disuarakan oleh beberapa orientalis dan pihak
yang menentang Islam, adalah keliru. Sebaliknya, Islam memuliakan wanita, sebagaimana tercermin
dalam banyak ayat Al-Qur'an dan hadis Nabi yang mengangkat derajat wanita, baik sebagai ibu, anak,
istri, maupun sebagai anggota masyarakat. Islam tidak membedakan laki-laki dan perempuan dalam
hal hak dasar mereka, namun perbedaan yang ada terletak pada peran fungsional masing-masing, yang
didasarkan pada kodrat yang telah ditentukan (Hassan, n.d.). Rasulullah SAW telah memulai sebuah
tradisi baru dalam memandang perempuan. Pertama, beliau melakukan dekonstruksi terhadap cara
pandang masyarakat Arab yang saat itu masih dipengaruhi oleh pandangan Fir’aun, yang menganggap
kelahiran perempuan sebagai aib bagi keluarga. Islam memiliki peran besar dalam memperjuangkan
nasib perempuan. Sebelum datangnya Islam, perempuan sering dihina, diperlakukan seperti barang
yang bisa dimiliki dan diperdagangkan.

Islam mengangkat derajat perempuan dengan sangat mulia, bahkan mengabadikan jenis
kelamin perempuan dalam sebuah surah dalam Al-Qur’an. Namun, meskipun semangat keadilan Islam
sangat jelas, realitas sosial sering kali bertolak belakang dengan ajaran tersebut. Ketidakadilan
terhadap perempuan masih terjadi, akibat konstruksi sosial yang menempatkan perempuan sebagai
makhluk yang lebih rendah dibandingkan laki-laki. Pandangan ini, yang sering kali berakar pada
budaya dan agama, seolah-olah diperkuat oleh interpretasi terhadap teks-teks Al-Qur’an. Salah satu
pemahaman yang memperkuat pandangan inferior terhadap perempuan adalah keyakinan bahwa
perempuan tercipta dari bagian tubuh laki-laki (Putra et al., 2023).

Sebagian ulama terdahulu, seperti Imam Al-Qurtubi, Ibnu Katsir, Abu Al-Sa’ud, Imam Al-
Zamakhsyari, Al-Alusi, serta ulama kontemporer seperti Yusuf al-Qardawi, berpendapat bahwa Hawa
diciptakan dari bagian tubuh Adam, dengan mengutip hadis yang menyatakan bahwa perempuan
diciptakan dari tulang rusuk Adam yang bengkok di sebelah Kiri atas. Sementara itu, sebagian ulama
kontemporer berpendapat bahwa proses penciptaan Hawa serupa dengan penciptaan Adam, dan
mereka menganggap pandangan tentang penciptaan Hawa dari tulang rusuk Adam sebagai cerita yang
berasal dari kitab Perjanjian Lama. Banyak ulama lain, seperti Asghar Ali Engineer, Muhammad
Asad, Maulana Azad, Murtadlo Mutahari, dan Quraish Shihab, menolak pandangan ini (Putra et al.,
2023).

Pandangan bahwa perempuan diciptakan dari bagian tubuh laki-laki ini, meskipun diterima
oleh sebagian ulama, tidak dapat dijadikan dasar untuk memperkuat posisi inferior perempuan dalam
masyarakat. Banyak ulama kontemporer yang berpendapat bahwa pemahaman semacam ini harus
ditinjau ulang, karena berpotensi menciptakan pandangan yang merendahkan martabat perempuan.
Mereka menekankan bahwa Al-Qur’an tidak seharusnya diartikan secara sempit dan literal, melainkan
harus dipahami dalam konteks sosial dan budaya yang lebih luas, yang menekankan prinsip kesetaraan
dan keadilan gender. Dengan demikian, penting untuk membedakan antara interpretasi teks yang
bersifat historis dan budaya, serta ajaran Islam yang sesungguhnya mengajarkan penghormatan
terhadap perempuan, tanpa melihat mereka sebagai makhluk yang lebih rendah dari laki-laki.



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159 1154

Hermeneutika Khaled M. Abou El-Fadl

Hermeneutika secara umum merupakan ilmu yang mempelajari tentang interpretasi dan
pemahaman teks, terutama teks-teks yang dianggap sakral atau filosofis. Tujuannya adalah untuk
memahami makna yang terkandung dalam teks, baik yang bersifat eksplisit maupun implisit, dengan
mempertimbangkan konteks sejarah, budaya, dan sosial di mana teks tersebut ditulis. Dalam
hermeneutika, ada pengakuan bahwa makna teks tidak selalu tetap, tetapi dapat berubah seiring waktu
dan tergantung pada interpretasi pembaca (N. A. Rahmawati, 2022). Dalam konteks Islam,
hermeneutika digunakan untuk menafsirkan Al-Qur'an dan hadis. Ini melibatkan usaha untuk
memahami pesan-pesan Al-Qur'an secara lebih mendalam, dengan memperhatikan konteks turunnya
wahyu, kondisi sosial dan budaya masyarakat Arab pada masa itu, serta penerapan nilai-nilai tersebut
dalam konteks zaman modern. Hermeneutika dalam Islam tidak hanya berfokus pada pemahaman teks
secara literal, tetapi juga membuka ruang bagi pembaca untuk memahami makna yang lebih luas dan
relevan dengan tantangan zaman, menggabungkan nalar dan pemikiran kritis untuk menghasilkan
tafsir yang lebih dinamis dan aplikatif (Widodo et al., 2008).

Hermeneutika sebagai metode interpretasi teks memungkinkan pembaca untuk menggali
makna yang lebih dalam dan kontekstual, terutama dalam teks-teks suci seperti Al-Qur'an dan hadis.
Khaled M. Abou El-Fadl, melalui pendekatan hermeneutikanya, menekankan bahwa pemahaman
terhadap teks-teks Islam harus mempertimbangkan aspek historis, sosial, dan budaya yang
melatarbelakangi turunnya wahyu, serta relevansinya dengan kondisi masyarakat kontemporer. Bagi
Abou El-Fadl, tafsir tidak hanya mengandalkan tafsiran tekstual atau literal semata, melainkan juga
memerlukan pertimbangan nilai-nilai universal yang terkandung dalam Al-Qur'an, seperti keadilan,
kesetaraan, dan hak asasi manusia. Hal ini membuka ruang bagi interpretasi yang lebih inklusif, yang
dapat mengakomodasi dinamika zaman dan kebutuhan umat Islam di dunia modern.

Abou El-Fadl menggunakan pendekatan hermeneutika untuk menafsirkan teks-teks Al-Qur'an
yang berkaitan dengan perempuan, dengan menekankan pentingnya konteks historis, nilai keadilan,
dan rasionalitas. la menyadari bahwa banyak ayat yang dianggap kontroversial terkait perempuan,
seperti yang berkaitan dengan poligami, warisan, dan kewajiban menutup aurat, harus dipahami dalam
kerangka sosial dan budaya masyarakat Arab pada masa turunnya wahyu. Menurutnya, Al-Qur'an
tidak bertujuan untuk menindas perempuan, melainkan untuk memberikan perlindungan dan keadilan
dalam konteks masyarakat patriarkal pada saat itu (Wati, 2022). Dalam tafsirnya, Abou El-Fadl
menekankan perlunya keterbukaan terhadap perubahan zaman, agar tafsir tetap relevan dan aplikatif
untuk konteks kontemporer. la berargumen bahwa Al-Qur'an, pada dasarnya, memperjuangkan
kesetaraan dan keadilan gender. Tafsir yang mengekang hak-hak perempuan sering kali merupakan
hasil interpretasi patriarkal yang tidak mencerminkan semangat asli wahyu. Oleh karena itu, Abou EI-
Fadl menolak tafsir yang merendahkan perempuan dan lebih memilih pendekatan yang inklusif, yang
mengedepankan nilai kemanusiaan universal serta keadilan sosial yang juga tercermin dalam ajaran
Islam (Majid, 2013). Abou El-Fadl berpendapat bahwa untuk mencapai pemahaman yang lebih adil,
tafsir harus didasarkan pada prinsip-prinsip keadilan dan kemanusiaan yang dapat diterapkan dalam
masyarakat modern tanpa mengabaikan nilai-nilai Islam yang sejati.

Abou El-Fadl menggunakan dua tahap utama dalam pendekatannya terhadap hermeneutika
Al-Qur'an, khususnya dalam menafsirkan ayat-ayat yang berkaitan dengan perempuan. Dua tahap
utama ini adalah pemahaman konteks historis dan penerapan prinsip-prinsip moral universal. Kedua
tahap ini membentuk pandangan baru yang lebih inklusif dan egaliter terhadap peran perempuan
dalam Islam, yang menekankan kesetaraan dan keadilan (Wardi, 2016).

1. Pemahaman Konteks Historis

Tahap pertama dalam hermeneutika Abou El-Fadl adalah pemahaman terhadap konteks
historis di mana teks Al-Qur'an diturunkan. Abou El-Fadl berpendapat bahwa Al-Qur'an tidak
hanya bisa dipahami secara tekstual atau literal, tetapi juga harus dipahami dalam konteks sosial
dan budaya zaman ketika wahyu itu datang. Pada masa turunnya Al-Qur'an, masyarakat Arab



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159

terbelakang dalam hal kesetaraan gender dan sering kali memandang perempuan sebagai objek
yang tidak memiliki hak atau kedudukan setara dengan laki-laki (Zayyadi, 2012).

Abou El-Fadl menekankan bahwa banyak ayat yang tampaknya membatasi hak perempuan,
seperti ayat-ayat tentang poligami, warisan, atau kewajiban menutup aurat, harus dilihat sebagai
respons terhadap kondisi sosial yang ada saat itu. Misalnya, hukum warisan yang membedakan
antara bagian laki-laki dan perempuan dipahami dalam konteks sejarah di mana perempuan tidak
memiliki akses ekonomi yang setara dengan laki-laki. Al-Qur'an datang untuk memberikan
perlindungan dan hak yang lebih baik bagi perempuan dalam konteks tersebut. Oleh karena itu,
menurut Abou EI-Fadl, tidak mungkin untuk menafsirkan ayat-ayat ini dengan cara yang
mengabaikan konteks sosial yang lebih luas atau menolaknya begitu saja tanpa memperhitungkan
tujuan Al-Qur'an untuk memperbaiki status perempuan dalam masyarakat (Majid, 2013).

2. Penerapan Prinsip-Prinsip Moral Universal

Tahap kedua adalah penerapan prinsip-prinsip moral universal yang terkandung dalam Al-
Qur'an, seperti keadilan, kesetaraan, dan penghormatan terhadap martabat manusia. Abou EIl-Fadl
berargumen bahwa meskipun Al-Qur'an diturunkan dalam konteks sejarah tertentu, nilai-nilai
moral yang terkandung di dalamnya bersifat universal dan berlaku untuk seluruh umat manusia,
termasuk dalam hal hak-hak perempuan (Syarifuddin, 2015). Abou El-Fadl menganggap bahwa
inti ajaran Islam adalah keadilan dan kesejahteraan umat manusia, dan bahwa Al-Qur'an
menekankan penghormatan terhadap hak-hak perempuan. la menolak tafsir patriarkal yang
menganggap perempuan sebagai makhluk yang lebih rendah atau subordiante. Sebagai contoh, ia
menyoroti ayat-ayat yang mengatur poligami. Meskipun Al-Qur'an mengizinkan poligami, Abou
El-Fadl menegaskan bahwa ayat tersebut sangat terbatas dan hanya boleh dipraktikkan dalam
kondisi yang sangat ketat (seperti keadilan terhadap istri-istri). Ini bukan berarti poligami adalah
ajaran yang dianjurkan atau ideal, melainkan hanya sebuah izin yang diberikan dengan syarat
yang sangat ketat dan hanya dalam situasi tertentu, misalnya saat terjadi ketimpangan sosial atau
kebutuhan khusus yang melibatkan perlindungan bagi perempuan (Hariyanto, 2024).

Dengan menerapkan prinsip-prinsip moral universal ini, Abou El-Fadl mengembangkan
pandangan bahwa peran perempuan dalam Islam seharusnya dilihat sebagai sejajar dengan laki-
laki dalam aspek-aspek sosial, ekonomi, politik, dan keluarga. Pandangan ini berlawanan dengan
interpretasi yang sering kali membatasi peran perempuan hanya pada ranah domestik atau
subordinat. la percaya bahwa Al-Qur'an memberikan dasar yang kuat bagi pemberdayaan
perempuan dan bahwa interpretasi yang lebih progresif terhadap teks-teks yang berkaitan dengan
perempuan dapat membawa keadilan dan kesetaraan. Pemahaman konteks historis dan penerapan
prinsip moral universal ini bersama-sama membentuk pandangan baru tentang peran perempuan
dalam Islam yang lebih inklusif dan berkeadilan. Dengan memahami bahwa Al-Qur'an diturunkan
dalam konteks masyarakat yang patriarkal, dan dengan mengutamakan nilai-nilai keadilan dan
kesetaraan yang lebih universal, Abou El-Fadl memberikan interpretasi yang menekankan bahwa
perempuan dalam Islam harus diberikan hak yang sama dengan laki-laki dalam banyak aspek
kehidupan. Ini termasuk hak atas pendidikan, pekerjaan, kebebasan dalam memilih pasangan, dan
peran dalam masyarakat (Habudin, 2012).

Pandangan ini juga menggugurkan tafsir yang menganggap bahwa perempuan harus selalu
berada di posisi yang lebih rendah atau terbelakang. Sebaliknya, melalui pendekatan
hermeneutika yang memperhatikan konteks sosial dan prinsip moral, Abou El-Fadl mengusulkan
interpretasi yang mengedepankan kemajuan sosial, keadilan gender, dan pemberdayaan
perempuan. Dengan demikian, Al-Qur'an tidak hanya dilihat sebagai teks yang konservatif, tetapi
sebagai sumber ajaran yang memberikan ruang untuk perubahan dan kemajuan dalam
menghormati  hak-hak perempuan. Secara keseluruhan, hermeneutika Abou El-Fadl
memperkenalkan pandangan yang lebih progresif terhadap perempuan dalam Islam dengan
menggabungkan pemahaman terhadap konteks historis dan penerapan prinsip moral yang



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159 1156

universal, yang memberikan wawasan baru mengenai peran perempuan yang lebih setara dan adil
dalam masyarakat modern.(Habudin, 2012)

Perbandingan Hermeutika Khaled M. Abou El.Fadl dengan Pemikiran Tokoh Lain

Pemikiran Abou El-Fadl tentang peran perempuan dalam Islam memiliki kesamaan dan
perbedaan dengan pemikiran tokoh-tokoh feminisme Islam lainnya, seperti Amina Wadud dan Fatima
Mernissi. Ketiga tokoh ini berbagi kesamaan dalam hal upaya untuk menafsirkan kembali teks-teks
Islam dengan cara yang lebih inklusif dan egaliter terhadap perempuan, namun masing-masing
memiliki pendekatan dan fokus yang berbeda. Abou El-Fadl dan Amina Wadud mengembangkan
pendekatan hermeneutika feminis yang lebih mendalam, yang menekankan pentingnya penafsiran
ulang terhadap teks-teks Al-Qur'an dan hadis dalam konteks keadilan dan kesetaraan gender.
Keduanya mengkritik tafsir patriarkal yang sering kali digunakan untuk membatasi hak-hak
perempuan dalam Islam. Meskipun demikian, terdapat perbedaan signifikan dalam cara mereka
menerapkan pendekatan ini, dengan masing-masing mengedepankan perspektif dan metodologi yang
berbeda dalam memahami teks-teks suci tersebut (Chairunnisa, 2022).

Abou El-Fadl lebih mengutamakan konteks historis dan sosial di balik teks-teks Al-Qur'an dan
hadis. la berpendapat bahwa banyak ayat-ayat yang tampak membatasi perempuan harus dilihat dalam
konteks sosial pada masa turunnya wahyu, di mana perempuan hidup dalam masyarakat yang sangat
patriarkal. Misalnya, mengenai ayat poligami, Abou El-Fadl menekankan bahwa meskipun poligami
diizinkan dalam Al-Qur'an, hal itu bersifat terbatas dengan syarat yang sangat ketat dan tidak
dimaksudkan sebagai ideal, melainkan sebagai solusi untuk kondisi tertentu yang penuh ketidakadilan
sosial. Dalam pendekatannya, ia mengedepankan nilai-nilai keadilan sosial dan hak asasi manusia,
serta mengkritik penafsiran yang mengabaikan konteks sejarah dan sosial (Suhendra, 2015). Di sisi
lain, Amina Wadud lebih fokus pada pengalaman perempuan dan bagaimana kesadaran gender
mempengaruhi pemahaman terhadap teks-teks Al-Qur'an. Dalam bukunya yang terkenal, Qur'an and
Woman, Wadud mengemukakan bahwa banyak ayat yang dianggap menindas perempuan sebenarnya
bisa dipahami dalam kerangka kesetaraan jika ditafsirkan dengan perspektif yang lebih sensitif
terhadap isu-isu gender. la lebih menekankan pada bagaimana tafsir konvensional telah dipengaruhi
oleh struktur patriarkal dan bagaimana penghapusan dominasi tersebut dapat membuka jalan bagi
penafsiran yang lebih egaliter. Wadud menegaskan pentingnya kesetaraan dalam ibadah, seperti dalam
praktik salat berjamaah yang seringkali dipraktikkan dengan memisahkan laki-laki dan perempuan
(Chairunnisa, 2022).

Fatima Mernissi, meskipun sejalan dalam hal feminisme Islam, mengembangkan pendekatan
yang berbeda dibandingkan dengan Abou El-Fadl dan Amina Wadud. Mernissi lebih fokus pada
analisis sosial-politik Islam, khususnya bagaimana interpretasi terhadap teks-teks agama dan tradisi
Islam sering kali dipolitisasi untuk memperkuat dominasi patriarkal terhadap perempuan. Kajian
Mernissi menyoroti bagaimana struktur sosial dan otoritas agama sering digunakan untuk menegakkan
ketidakadilan gender dan hierarki yang menindas perempuan dalam masyarakat Islam (Rahmatunnur
et al., 2023). Dalam bukunya The Veil and the Male Elite, Mernissi mengkritik ideologi patriarkal
yang menganggap perempuan sebagai subordinat dalam masyarakat Islam, dengan meneliti bagaimana
tafsir atas teks-teks tertentu, seperti hadis, digunakan untuk menjustifikasi pembatasan terhadap
kebebasan perempuan. Mernissi berpendapat bahwa keputusan-keputusan teologis yang
mendiskriminasi perempuan seringkali lebih berakar pada kebudayaan dan struktur kekuasaan sosial
daripada pada teks-teks agama itu sendiri(Mernissi, 1999). Sementara Abou El-Fadl juga
memperhatikan konteks sosial dalam penafsirannya, ia lebih menekankan pada prinsip-prinsip
keadilan moral universal yang terkandung dalam Al-Qur'an, yang mengarah pada kesetaraan dan
penghormatan terhadap perempuan. la melihat bahwa Al-Qur'an memberi perempuan hak-hak yang
lebih baik dibandingkan dengan status mereka dalam masyarakat pra-Islam, dan tafsir yang membatasi
hak perempuan lebih sering merupakan hasil dari penafsiran yang tidak mempertimbangkan nilai-nilai
moral universal yang ada dalam Islam, seperti keadilan dan penghormatan terhadap martabat manusia
(Rohmanu, 2012).



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159

Berikut Perbandingan Keseluruhan antara abou El Fadl dengan tokoh-tokoh lainnya. Secara
keseluruhan, Abou El-Fadl, Amina Wadud, dan Fatima Mernissi berbagi kesamaan dalam upaya
mereka untuk membebaskan perempuan dari tafsir patriarkal yang mengikat, namun mereka
mengambil pendekatan yang berbeda. Abou El-Fadl lebih fokus pada pemahaman konteks historis dan
penerapan prinsip moral universal untuk mengatasi ketidakadilan terhadap perempuan, sementara
Amina Wadud lebih banyak menekankan pada kesadaran gender dan pengalaman perempuan dalam
menafsirkan teks-teks suci. Fatima Mernissi, di sisi lain, lebih fokus pada analisis sosiologis dan
politik, menggali bagaimana struktur kekuasaan sosial dan politik dalam masyarakat Islam
mempengaruhi interpretasi agama dan pembatasan terhadap perempuan(Mernissi, 1999). Meskipun
demikian, ketiganya sepakat bahwa Islam, pada dasarnya, mengandung prinsip-prinsip keadilan dan
kesetaraan, dan tafsir yang membatasi peran perempuan dalam masyarakat lebih sering dipengaruhi
oleh konstruksi sosial dan struktur kekuasaan daripada oleh teks-teks agama itu sendiri. Masing-
masing memberikan kontribusi unik untuk pemikiran feminisme Islam dengan cara yang berbeda,
namun semuanya berusaha menciptakan Islam yang lebih adil, inklusif, dan progresif bagi perempuan.

Perbedaan antara tafsir tradisional dan interpretasi Abou El-Fadl dalam hal keadilan gender
dan hak-hak perempuan terletak pada pendekatan mereka terhadap teks-teks Al-Qur'an dan
pemahaman konteks sosial. Tafsir tradisional cenderung mempertahankan interpretasi yang lebih
literal dan patriarkal, yang sering kali menempatkan perempuan dalam peran yang subordinat, seperti
menganggap bahwa hak warisan, peran dalam keluarga, dan kebebasan perempuan harus
terbatas.(Irsyadunnas, 2015). Dalam tafsir tradisional, banyak ayat yang mengatur peran perempuan,
seperti mengenai poligami atau kewajiban menutup aurat, dipahami tanpa banyak memperhitungkan
perubahan zaman atau konteks sosial yang lebih luas. Sebaliknya, Abou EI-Fadl menekankan
pentingnya memahami konteks historis dan sosial dari wahyu yang diturunkan, dan mengajukan
penafsiran yang lebih dinamis dan inklusif. la berargumen bahwa Al-Qur'an sebenarnya memberikan
hak-hak yang lebih baik bagi perempuan dan menegaskan keadilan gender sebagai inti ajaran Islam
(N. Rahmawati, 2024). Abou El-Fadl menolak tafsir patriarkal yang membatasi hak perempuan dan
memperkenalkan pendekatan yang mengutamakan kesetaraan dan keadilan sosial, dengan
mengaplikasikan prinsip-prinsip moral universal yang terkandung dalam Al-Qur'an. Dalam
pandangannya, Al-Qur'an mendukung pemberdayaan perempuan dan harus ditafsirkan dengan
memperhatikan prinsip keadilan yang berlaku di semua zaman (Majid, 2013).

Implikasi Pemikiran Abou El-Fadl terhadap Isu-Isu Perempuan di Dunia Islam Kontemporer

Abou El-Fadl, seorang cendekiawan Muslim, memegang peran penting dalam reformasi
pemikiran Islam, terutama dalam isu perempuan dan hak asasi manusia. la mengusulkan pendekatan
hermeneutika kontekstual dalam menafsirkan teks-teks agama, seperti Al-Qur'an dan Hadis, yang
tidak hanya berfokus pada teks literal, tetapi juga mempertimbangkan konteks sejarah dan sosial saat
wahyu diturunkan. Pendekatan ini sangat relevan untuk mengkritik tafsir patriarkal yang selama ini
digunakan untuk menindas perempuan (Raisul, 2015). Abou El-Fadl menekankan bahwa Islam pada
dasarnya adalah agama yang mengutamakan keadilan dan kesetaraan, dan banyak ajaran yang
dianggap diskriminatif terhadap perempuan sebenarnya berakar dari budaya pada masa tertentu, bukan
ajaran Islam itu sendiri. la juga mengedepankan pentingnya pendidikan dan partisipasi perempuan
dalam kehidupan sosial, politik, dan ekonomi sebagai bagian dari pemberdayaan mereka. Selain itu, ia
mendukung kebebasan beragama dan toleransi, yang memungkinkan perempuan untuk
mengaktualisasikan diri mereka tanpa terbelenggu oleh norma tradisional yang kaku(Hariyanto, 2024).
Pemikiran Abou El-Fadl mengajak umat Islam untuk merefleksikan kembali pemahaman mereka
terhadap teks-teks agama dengan lebih inklusif dan adil, sehingga membuka ruang bagi pemberdayaan
perempuan dan pencapaian keadilan sosial.

Pemikiran Abou EIl-Fadl menawarkan dasar kuat untuk mengatasi ketidakadilan terhadap
perempuan dalam masyarakat Muslim dengan menekankan penafsiran Al-Qur'an dan Hadis yang
kontekstual dan inklusif, serta pemberdayaan perempuan melalui pendidikan dan kesetaraan hak.
Langkah pertama adalah mengkaji ulang tafsiran yang patriarkal, khususnya dalam hal pernikahan,
warisan, dan kewajiban perempuan, agar lebih sesuai dengan nilai-nilai kesetaraan dan keadilan



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159 1158

(Habudin, 2012). Pendidikan inklusif yang memberdayakan perempuan dengan pengetahuan hak-
haknya dan partisipasi dalam kehidupan sosial serta politik juga sangat penting. Selain itu, perlu ada
reformasi hukum untuk menghapus diskriminasi gender, seperti ketidakadilan dalam pembagian
warisan atau pembatasan kebebasan perempuan. Abou El-Fadl juga mendorong kebebasan beragama
dan pluralisme, sehingga perempuan dapat mengekspresikan diri dan membuat pilihan hidup tanpa
penindasan. Mengatasi stereotip gender melalui kampanye kesadaran, serta mendorong dialog antar-
generasi dan antar-mazhab, juga penting untuk membangun pemahaman yang lebih adil terhadap
perempuan dalam Islam. Tak kalah penting, melibatkan laki-laki dalam perubahan sosial dan
kesetaraan gender akan memperkuat gerakan ini (Syarifuddin, 2015).

Menerapkan pemikiran Abou El-Fadl di berbagai negara Muslim menghadapi sejumlah
tantangan, termasuk interpretasi agama konservatif yang cenderung patriarkal, keterbatasan akses
pendidikan bagi perempuan, dan pengaruh budaya patriarkal yang lebih kuat daripada ajaran agama itu
sendiri. Selain itu, kebijakan negara yang konservatif dan resistensi terhadap perubahan juga
menghambat upaya reformasi dalam hal kesetaraan gender. Tantangan ini memperlambat penerapan
pemikiran Abou El-Fadl yang menekankan penafsiran agama yang kontekstual dan pemberdayaan
perempuan(Harahap & Jailani, 2024). Namun, ada juga prospek masa depan yang menjanjikan, seperti
peningkatan kesadaran melalui pendidikan yang lebih inklusif dan berbasis kesetaraan gender, serta
dukungan terhadap gerakan sosial dan aktivisme perempuan yang semakin berkembang. Dialog antar-
mazhab dan antar-generasi dalam Islam juga dapat membuka ruang bagi tafsiran yang lebih progresif
tentang peran perempuan. Kemajuan teknologi dan media sosial dapat mempercepat penyebaran ide-
ide reformis dan memperluas jangkauan audiens, terutama di kalangan generasi muda. Di sisi hukum,
reformasi yang lebih adil di beberapa negara Muslim juga memberi harapan untuk mewujudkan
kesetaraan gender dalam praktik (Lusiana & Maharani, 2024).

Secara keseluruhan, meskipun tantangan besar ada, penerapan pemikiran Abou El-Fadl dapat
menjadi dasar untuk menciptakan masyarakat Muslim yang lebih adil dan setara bagi perempuan,
dengan pendekatan yang hati-hati, dialog terbuka, serta dukungan dari berbagai elemen masyarakat.

4. KESIMPULAN/CONCLUSION

Pendekatan hermeneutika Khaled M. Abou El-Fadl dalam menafsirkan Al-Qur'an menawarkan
pandangan progresif terhadap isu gender dan hak-hak perempuan. Dengan menekankan konteks
historis dan prinsip moral universal, Abou El-Fadl mengembangkan tafsir yang lebih inklusif dan
egaliter, yang melihat perempuan sejajar dengan laki-laki dalam aspek sosial, ekonomi, dan politik. la
menolak tafsir patriarkal yang menempatkan perempuan pada posisi subordinat dan memandang Al-
Quran sebagai sumber ajaran yang mendukung kesetaraan dan keadilan gender. Pemikirannya
sejalan dengan tokoh feminis Islam lainnya, seperti Amina Wadud dan Fatima Mernissi, meskipun
masing-masing memiliki fokus yang berbeda. Abou El-Fadl lebih menekankan pentingnya konteks
sosial dan sejarah, sementara Wadud lebih berfokus pada perspektif gender dan Mernissi pada
analisis sosial-politik. Pendekatan hermeneutika Abou El-Fadl memberikan kontribusi terhadap
pemahaman yang lebih adil mengenai peran perempuan dalam Islam, membuka ruang untuk
penafsiran yang relevan dengan tantangan zaman modern.

5. REFERENCES

Chairunnisa, M. R. (2022). Kepemimpinan Perempuan dalam Hermeneutika Feminisme Amina
Wadud. Zawiyah: Jurnal Pemikiran Islam, 8(2), 32-41.

Fagih, M. (1997). Gender dan Transformasi Social. Pustaka Pelajar.

Habudin, 1. (2012). Kontruksi Gagasan Feminisme Islam Khaled M. Abou El-Fadl : Relevansinya
dengan Posisi Perempuan dalam Keluarga to reconstruct Muslim * s understanding position of
women inferiority and tries to are in the same position to that of Islamic feminism . This. Jurnal
Al-Ahwal, 5(2), 1-30.

Harahap, N., & Jailani, M. (2024). Eksistensi perempuan dalam budaya patriarki pada masyarakat
muslim. Jurnal Education and Siocial Sciences Review, 5(2), 80-88.

Hariyanto. (2024). Pemikiran Khaled Abou Fadl mengenai Islam dan Demokrasi serta Relevansinya



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 1 No. 4 Januari Tahun 2025, 1150-1159

dalam Konteks Ke-Indonesiaan. Jurnal Of Global Humanistic, 2(1), 1-11.

Hassan, R. (n.d.). No Title. Jurnal Ulumul Qur’an, No. 4/1991, 65-66.

Irsyadunnas. (2015). Tafsir Ayat-ayat Gender Ala Amina Wadud Perspektif Hermeneutika Gadamer.
Jurnal Musawa, 14(2), 123-140.

Junaidi, H., & Hadi, A. (2014). Gender Dan Feminisme Dalam Islam. Muwazah, 2(2).
https://doi.org/10.28918/muwazah.v2i2.326

Lusiana, & Maharani, A. (2024). Peran Pendidikan Islam Dalam Pemberdayaan Perempuan. Jurnal
limiah Multidisiplin, 2(2), 104-115.

Majid, A. (2013). Hermeneutika Hadis Gender (Studi Pemikiran Khaled M. Abou El Fadl dalam Buku
Speaking in God’s Name; Islamic Law, Authority And Women). Jurnal Al-Ulum, 13(2), 293-
320.

Mernissi, F. (1999). The Veil And The Male Elite : A Feminist nterpretation of Women’s Rights in
Islam.

Misrawi. (n.d.). Khaled Abou EI Fadl Melawan.

Nasrullah. (n.d.). “Hermeneutika Otoritatif Khaled M. Abou El Fadl: Metode Kritik atas Penafsiran
Otoritarianisme dalam Pemikiran Islam”,. Jurnal Hunafa, Vol. 5, No, 140.

Putra, A. P., Ma’arif, K., & Islamiyyah, N. N. (2023). Konsep Gender dalam Perspektif Islam. Jurnal
Restorasi Hukum, 6(1), 40. https://doi.org/10.14421/jrh.v6i1.3039

Rahmatunnur, S., Aramia, & Ch, M. (2023). Pandangan Fatima Mernissi Tentang Kepemimpinan
Perempuan di Wilayah Publik Perspektif Teori Feminisme Eksistensialis. Egalita: Jurnal
Kesetaraan Dan Keadilan Gender, 18(1), 51-63.

Rahmawati, N. (2024). Kesetaraan Gender dalam Tafsir Al-Mishbah : Antara Teori Konflik Sosial dan
Teori Struktural Fungsional Gender Equality in Tafsir Al - Mishbah : Between Social Conflict
Theory and Functional Structural Theory. Jurnal Bimas Islam, 17(1), 162-184.

Rahmawati, N. A. (2022). Pendekatan hermeneutika dalam studi islam. Jurnal Tadris, 16(2), 12—-29.

Raisul. (2015). Pemikiran hukum islam khaled abou el fadl. Mazahib, 14(2), 145-158.

Rohmanu, A. (2012). Khaled Abou El-Fadl dan Orientasi Humanistik dalam Studi Figh. 4! Mazahib :
Jurnal Perbandingan HukumAL, 1(1), 1-26.

Suhendra, A. (2015). Ahmad Suhendra STAI Binamadani Tangerang. Mutawatir: Jurnal Keilmuan
Tafsir Hadis, 5(2), 412-413.

Suhendra, A. (2016). Hermeneutika Hadis Khaled M. Abou El Fadl. Mutawatir, 5(2), 343.
https://doi.org/10.15642/mutawatir.2015.5.2.343-362

Supriatmoko. (2010). Konstruksi Otoritarianisme Khaled M. Abou El Fadl”, dalam Kurdi dkk.,
Hermeneutika al-Qur’an dan Hadis. Yogyakarta: eLSAQ Press.

Syarifuddin. (2015). Hermeneutika Khaled Abou El-Fadl. Subatantia, 17(2), 231-244.

Wardi, M. (2016). Hermeneutika Khaled Abou El-Fadl: Sebuah Kontribusi Pemikiran dalam Studi
Islam. Jurnal Al-Ulum, 1(1), 1-8.

Wati, E. A. F. (2022). Telaah Hukum Hijab: Studi Hermeneutika Negosiasi Khaled M. Aboe El-Fadl.
Rusydiah : Jurnal Pemikiran Islam, 3(1), 35-54.

Widodo, S. A., Islam, U., & Sunan, N. (2008). Metode Hermeneutik dalam Pendidikan. Jurnal
UNISIA, XXXI1(70), 322—-332.

Zayyadi, A. (2012). Teori Hermeneutika Hukum Khaled M. Abou El-Fadl. A/ Muzahib : Jurnal
Perbandingan Hukum, 1(1), 1-19.



