
 

Relevansi Konsep Tarbiyah Khuluqiyah Ali Abdul Halim Mahmud dalam 

Penguatan Pendidikan Karakter di Era Digital 

Havid Nur Solikhin1*, Amri Saputra2,  Mahmud Arif3    

1 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 
2 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 

3 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 

(* 25204011003@student.uin-suka.ac.id )  
 

 
A B S T R A K 

Pendidikan karakter menjadi tantangan penting di era digital, di mana peserta 

didik terpapar arus informasi yang masif, media sosial, dan berbagai perilaku 

online yang berpotensi merusak moral, seperti disinformasi, cyberbullying, dan 

hedonisme digital. Penelitian ini bertujuan menganalisis relevansi dan 

implementasi konsep tarbiyah khuluqiyah Ali Abdul Halim Mahmud dalam 

penguatan pendidikan karakter di era digital. Tarbiyah khuluqiyah menekankan 

pembentukan malakah atau karakter permanen yang lahir dari internalisasi iman 

dan nilai akhlak, bukan sekadar transfer pengetahuan teoritis. Empat pilar 

akhlak yang menjadi fokus penelitian ini adalah hikmah, keberanian, iffah, dan 

keadilan, yang dapat dijadikan landasan moral untuk menghadapi tantangan 

kontemporer. Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan studi pustaka, 

mengacu pada kitab At-Tarbiyah Al-Khuluqiyah sebagai data primer, serta 

literatur pendukung terkait pendidikan karakter, akhlak Islam, dan fenomena 

digital sebagai data sekunder. Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis, 

mencakup pemahaman konsep akhlak, kontekstualisasi nilai-nilai akhlak dalam 

era digital, serta strategi internalisasi nilai melalui keteladanan (qudwah 

hasanah), lingkungan kondusif (biah shalihah), dan pendidikan seksual sejak 

dini (tarbiyah jinsiyah). Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai tarbiyah 

khuluqiyah dapat dijadikan kerangka konseptual dan praktis untuk membangun 

literasi digital kritis, pengendalian diri, kesadaran ilahiah, dan tanggung jawab 

atas jejak digital. Implementasi metode internalisasi nilai mampu menciptakan 

lingkungan pendidikan yang adaptif, mendukung pembentukan karakter peserta 

didik yang berintegritas, bijak, dan bertanggung jawab di tengah dinamika 

teknologi informasi. Temuan ini menegaskan relevansi pemikiran klasik 

Mahmud dalam konteks pendidikan karakter modern dan digital. 

 
A B S T R A C T 

Character education has become a significant challenge in the digital era, where students are exposed to massive information 

flows, social media, and various online behaviors that may undermine moral values, such as misinformation, cyberbullying, 

and digital hedonism. This study aims to analyze the relevance and implementation of Ali Abdul Halim Mahmud’s concept of 

tarbiyah khuluqiyah in strengthening character education in the digital age. Tarbiyah khuluqiyah emphasizes the formation of 
malakah, or enduring character, which arises from the internalization of faith and moral values rather than mere theoretical 

knowledge transfer. The four main pillars of morality examined in this study are hikmah (wisdom), courage, iffah (self-

restraint), and justice, which provide a moral foundation for addressing contemporary challenges. This research employs a 

qualitative approach with library research, drawing on Mahmud’s At-Tarbiyah Al-Khuluqiyah as the primary source, supported 

by literature on character education, Islamic ethics, and digital phenomena as secondary sources. Data were analyzed 

descriptively and analytically, including understanding the moral concepts, contextualizing these values in the digital era, and 

exploring methods for internalizing values through exemplary role models (qudwah hasanah), a conducive environment (biah 

shalihah), and early sexual education (tarbiyah jinsiyah). The findings indicate that the values of tarbiyah khuluqiyah can serve 
as both a conceptual and practical framework for building critical digital literacy, self-control, divine awareness, and 

accountability for digital traces. The implementation of value-internalization methods creates an adaptive educational 

environment, fostering students’ character development with integrity, wisdom, and responsibility amid the dynamics of 

information technology. These results underscore the relevance of Mahmud’s classical thought in the context of modern and 
digital character education. 

 

 

 

A R T I C L E   I N F O 

 

Article history: 

Received 15 November 2025 
Revised 20 November 2025 

Accepted 30 November 2025 

Available online 5 Desember 

2025 

Kata Kunci: 

Akhlak; Era Digital; Literasi 

Digital; Pendidikan Karakter; 

Tarbiyah Khuluqiyah. 
 

Keywords: 

Morality; Digital Era; Digital 

Literacy; Tarbiyah Khuluqiyah, 
Character Education. 

 

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by 
Universitas Garut. 
 

mailto:25204011003@student.uin-suka.ac.id


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03  Tahun 2025, 843-851 844 

 

1. PENDAHULUAN 

Pendidikan karakter saat ini menjadi salah satu isu strategis dalam upaya membentuk generasi 

yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara moral dan spiritual. Sebagai 

gambaran empiris, penelitian literatur menunjukkan bahwa pendidikan karakter di era digital merupakan 

“elemen fundamental” dalam mewujudkan pendidikan yang mampu menghadapi kompleksitas zaman 

tidak hanya akademis, tapi juga etis dan moral  (Megawati & Prahmana, 2025). Perkembangan teknologi 

informasi dan komunikasi menghadirkan tantangan baru yang kompleks, di mana peserta didik terpapar 

arus informasi yang sangat masif, cepat, dan kadang tidak terverifikasi (Hilda Melani Purba dkk., 2024). 

Fenomena ini menimbulkan berbagai risiko, termasuk penyebaran disinformasi atau hoaks, perilaku 

hedonistik di media sosial, pornografi, cyberbullying, serta hilangnya kendali diri dalam interaksi digital 

(Trismayanti, 2024). Tantangan tersebut menuntut model pendidikan karakter yang tidak sekadar 

menekankan transfer pengetahuan moral, tetapi juga mampu menumbuhkan internalisasi nilai, 

pengendalian diri, dan kesadaran tanggung jawab yang mendalam (Nurazizah & Junaidi, 2025). 

Dalam konteks tersebut, pemikiran Ali Abdul Halim Mahmud tentang tarbiyah khuluqiyah 

menawarkan perspektif yang relevan dan aplikatif  (Mahmud 2004). Tarbiyah khuluqiyah menekankan 

pembentukan malakah, yakni kebiasaan atau karakter yang tertanam kuat dalam diri individu, yang lahir 

dari integrasi iman, pemahaman akidah, dan praktik nilai akhlak secara konsisten (Soimah, 2021). 

Mahmud menggarisbawahi empat pilar utama akhlak, yaitu hikmah sebagai dasar kebijaksanaan, 

keberanian moral untuk menegakkan kebenaran, iffah sebagai pengendalian diri dari dorongan negatif, 

dan keadilan sebagai prinsip keseimbangan dalam tindakan (Mahmud 2004). Pilar-pilar ini bukan 

sekadar teori etika, tetapi menjadi kerangka praktis untuk membimbing individu menghadapi tantangan 

sosial dan moral, termasuk tantangan yang muncul dalam ruang digital. 

Lebih lanjut, Mahmud juga menawarkan strategi metodologis untuk internalisasi nilai, seperti 

qudwah hasanah (keteladanan), biah shalihah (lingkungan yang kondusif), dan tarbiyah jinsiyah atau 

pendidikan seksual sejak dini (Hasniati dkk., 2025). Keteladanan berperan penting karena peserta didik 

meniru perilaku yang mereka saksikan dari orang tua, guru, atau figur otoritas, termasuk perilaku dalam 

penggunaan media digital. Lingkungan yang kondusif, baik fisik maupun digital, dapat meminimalkan 

pengaruh negatif dan memperkuat kebiasaan moral yang positif. Sedangkan pendidikan seksual sejak 

dini memberikan proteksi moral terhadap pornografi dan perilaku seksual yang tidak sehat, sekaligus 

membangun kesadaran dini tentang batasan dan etika interaksi. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis relevansi dan implementasi konsep tarbiyah 

khuluqiyah Ali Abdul Halim Mahmud dalam penguatan pendidikan karakter di era digital. Fokus 

penelitian mencakup tiga aspek utama, yakni deskripsi konsep akhlak secara murni, kontekstualisasi 

nilai-nilai akhlak terhadap tantangan digital, dan strategi implementasi nilai melalui metode pendidikan 

yang aplikatif (Ainur & Mohamad, 2023). Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya memberikan 

kontribusi teoritis bagi pengembangan pendidikan karakter berbasis akhlak, tetapi juga menawarkan 

solusi praktis untuk membentuk generasi digital yang berintegritas, bijak, dan bertanggung jawab. 

 

2. METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan strategi studi kepustakaan (library 

research) untuk menelaah konsep tarbiyah khuluqiyah Ali Abdul Halim Mahmud serta relevansinya 

dalam penguatan pendidikan karakter di era digital (Subagiya, 2023). Pendekatan kualitatif dipilih 

karena penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan, menafsirkan, dan mengkontekstualisasikan nilai-

nilai akhlak secara mendalam, bukan untuk melakukan pengukuran kuantitatif (Abdurrahman, 2024). 

Data primer diperoleh dari karya asli Mahmud, khususnya kitab At-Tarbiyah Al-Khuluqiyah, yang 

menjadi rujukan utama dalam memahami definisi tarbiyah khuluqiyah, pilar-pilar akhlak, dan prinsip 

pembentukan malakah atau karakter permanen (Deliati dkk., 2023). Data sekunder berasal dari literatur 

pendukung, seperti buku, artikel ilmiah, dan jurnal yang membahas pendidikan karakter, akhlak Islam, 

literasi digital, dan fenomena sosial di era digital. 

Proses analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis melalui beberapa tahap (Yuliani, 2018). 

Tahap pertama adalah identifikasi dan pemahaman konsep tarbiyah khuluqiyah, termasuk definisi, 

empat pilar akhlak, dan prinsip internalisasi nilai menurut Mahmud (2004). Tahap kedua adalah 

kontekstualisasi konsep tersebut dengan tantangan pendidikan karakter di era digital, seperti 

disinformasi, penyebaran hoaks, cyberbullying, perilaku hedonistik, dan penggunaan media sosial yang 



tidak bertanggung jawab. Tahap ketiga adalah analisis metode internalisasi nilai yang diajukan 

Mahmud, meliputi qudwah hasanah (keteladanan), biah shalihah (lingkungan kondusif), dan tarbiyah 

jinsiyah (pendidikan seksual sejak dini), serta relevansinya untuk membangun karakter digital yang 

sehat dan berintegritas. Data kemudian disintesiskan untuk menghasilkan narasi ilmiah yang utuh, 

membahas relevansi konseptual, kontekstualisasi, dan implementasi tarbiyah khuluqiyah dalam 

pendidikan karakter di era digital. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Konstruksi Tarbiyah Khuluqiyah dalam Pemikiran Ali Abdul Halim Mahmud 

Konsep tarbiyah khuluqiyah dalam pemikiran Ali Abdul Halim Mahmud dibangun di atas 

pandangan bahwa pendidikan akhlak merupakan fondasi utama dalam keseluruhan proses tarbiyah 

Islam (Efendi, 2024). Mahmud menempatkan pembinaan akhlak bukan sebagai pelajaran tambahan atau 

unsur pendukung, tetapi sebagai pusat orientasi pendidikan yang menentukan arah perkembangan 

kepribadian peserta didik (Fatimah dkk., 2025). Ia melihat bahwa problem akhlak hanya dapat diatasi 

melalui pendekatan yang menjangkau ruang batin manusia, bukan sekadar melalui penyampaian teori 

atau aturan etis yang bersifat kognitif (Jusmaliah dkk., 2025). Oleh karena itu, tarbiyah khuluqiyah 

menurutnya harus diarahkan pada pembentukan struktur moral yang stabil, berakar pada iman, dan 

terejawantahkan dalam perilaku sehari-hari secara konsisten. 

Mahmud memberikan kritik terhadap praktik pendidikan karakter modern yang sering kali 

hanya menekankan kemampuan memahami nilai moral tanpa memastikan nilai tersebut terinternalisasi 

ke dalam diri peserta didik (interpretasi penulis berdasarkan karya Mahmud dan literatur karakter). 

Penelitian tentang pendidikan karakter Islam menunjukkan bahwa internalisasi nilai melalui pendidikan 

akhlak bukan sekadar transfer pengetahuan sangat penting untuk membentuk moral dan etika yang 

konsisten dalam perilaku siswa (Mahfud & Sofiatus Zahriyah, 2025). Karena itu, proses pembinaan 

yang bersifat berkelanjutan, bertahap, dan melibatkan dimensi spiritual, psikologis, dan sosial layak 

mendapat perhatian serius dalam pendidikan karakter untuk memastikan bahwa nilai moral tidak 

sekadar dipahami secara intelektual, tetapi hidup dalam praktik nyata sehari-hari (Atin & Maemonah, 

2022). Melalui pendekatan komprehensif tersebut, karakter peserta didik dapat terbentuk secara utuh 

siap menghadapi tantangan kehidupan dengan prinsip-prinsip moral yang kokoh (Rahayu dkk., 2023). 

Dalam konstruksi pemikirannya, Mahmud menegaskan bahwa hubungan antara iman dan 

akhlak bersifat kausal iman menjadi sumber motivasi intrinsik yang mengarahkan perilaku, sedangkan 

akhlak merupakan hasil langsung dari kedalaman iman tersebut. Dalam literatur pendidikan Islam 

modern, ditemukan bahwa akidah (iman) dan akhlak memang saling terkait; iman dianggap sebagai 

fondasi utama moral dan karakter seorang muslim, sehingga pembinaan akhlak sebaiknya dimulai dari 

penguatan aspek spiritual dan keimanan seseorang (Maksudin, 2023). Karena itu, jika pendidikan akhlak 

hanya berfokus pada perilaku tanpa membangun dimensi keyakinan tanpa memperkuat iman maka 

perubahan moral yang dihasilkan cenderung tidak autentik atau łatu bersifat dangkal. Kajian empiris 

menunjukkan bahwa sekolah yang mengintegrasikan ajaran aqidah dan akhlak secara komprehensif 

lebih efektif membentuk karakter siswa secara konsisten dibandingkan yang hanya mengandalkan 

pemahaman kognitif atas norma moral (Bustamam, 2024). Melalui kerangka ini, dapat dipahami bahwa 

etika dan moralitas dalam Islam tidak dapat dilepaskan dari fondasi keimanan, serta tidak dapat 

dipahami sepenuhnya tanpa keselarasan antara keduanya iman sebagai landasan spiritual dan akhlak 

sebagai aktualisasi moral dalam kehidupan sehari-hari. 

Akhlak dalam perspektif pendidikan Islam tidak hanya terbatas pada aspek perilaku eksternal 

atau etika sosial, tetapi mencakup relasi tiga arah: vertikal manusia dengan Tuhan, horizontal-personal  

manusia dengan dirinya sendiri, dan horizontal-sosial manusia dengan sesama. Penelitian literatur 

menunjukkan bahwa akhlak sebagai nilai moral dan spiritual mengandung dimensi spiritual (hubungan 

dengan Allah), teologis (keyakinan/aqidah), dan religius yang harus dibina sejak dini (Nasution & 

Masyithoh, 2024). Dalam dimensi spiritual, akhlak terhadap Tuhan meliputi keikhlasan, ketundukan, 

kesadaran spiritual, serta upaya menjaga hubungan batin melalui ibadah dan muraqabah sebuah fondasi 

moral yang mengakar dari keyakinan (Nasution & Masyithoh, 2024). 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03  Tahun 2025, 843-851 846 

 

Sementara itu, akhlak terhadap diri sendiri melibatkan pembentukan karakter internal: 

kesabaran, disiplin, pengendalian nafsu, manajemen emosi, dan kedisiplinan spiritual sebagai bagian 

dari pembinaan akhlak personal yang komprehensif (Afifah, 2025). Tidak kalah penting, akhlak 

terhadap sesama yang meliputi amanah, adab dalam komunikasi, tanggung jawab sosial, toleransi, 

empati, dan menjaga keharmonisan antar-individu merupakan bagian esensial dari akhlak sosial dalam 

pendidikan Islam (Alfiyah & Hariyadi, 2022). Dengan struktur seperti ini, pendidikan akhlak dalam 

kerangka Islam dipahami sebagai sebuah proses holistik: tidak semata-mata soal pengajaran nilai secara 

kognitif, tetapi internalisasi nilai spiritual, pembentukan karakter personal, dan pembiasaan sosial ke 

arah moral Islami, sehingga karakter mulia tercipta dalam dimensi spiritual, personal, dan sosial secara 

menyeluruh (Jusmaliah dkk., 2025). Oleh karena itu, pendekatan pendidikan berbasis akidah-akhlaq 

(aqidah dan akhlak) dalam bentuk kurikulum, lingkungan pendidikan, keteladanan, dan praktik moral 

sehari-hari menjadi sangat penting dalam membentuk pribadi Muslim yang berintegritas, bertaqwa, dan 

mampu menjalankan tanggung jawab sosial secara konsisten.  

Definisi Substantif Tarbiyah Khuluqiyah 

Pendidikan akhlak Islam perlu dipahami sebagai sebuah proses holistik dan integratif yang 

mencakup dasar iman (aqidah), internalisasi nilai akhlak (malakah / karakter), serta penerapan moral 

dalam aspek personal dan sosial. Dalam kerangka ini, aqidah (keimanan) dan akhlak (moral/etika) tidak 

dapat dipisahkan: iman menjadi fondasi spiritual yang memberi makna dan orientasi hidup; ketika 

aqidah telah mengakar kuat, maka ia akan melahirkan dorongan moral yang konsisten dan stabil dalam 

perilaku. Kajian konseptual dalam pendidikan Islam menunjukkan bahwa hubungan iman–moral 

merupakan “moral nexus”: akhlak (ethics, morality, character) dibangun dari iman dan menjadi 

manifestasi karakter yang melekat (Abidin, 2022). Pendidikan karakter tidak bisa cukup jika hanya 

mengajarkan nilai moral secara teori atau norma tanpa internalisasi dan pembiasaan nilai secara 

berkelanjutan. Studi internalisasi nilai di madrasah menunjukkan bahwa ketika aqidah dan akhlak 

diajarkan bersamaan, melalui metode habituasi, keteladanan, dan praktik keagamaan secara konsisten, 

karakter Islami seperti kejujuran, tanggung jawab, disiplin, dan akhlak sosial bisa terbentuk dengan 

kokoh (Atin & Maemonah, 2022). 

Selanjutnya, akhlak dalam pandangan pendidikan Islam mutakhir dirumuskan sebagai konsep 

multidimensi: mencakup relasi vertikal manusia dan Allah (spiritual/aqidah), relasi internal manusia 

terhadap dirinya sendiri (pengendalian diri, kesabaran, kedisiplinan), dan relasi horizontal manusia 

dengan sesama seperti amanah, adab, tanggung jawab sosial, empati (Nafsiyah dkk., 2025). Dengan 

struktur seperti itu, pendidikan akhlak harus diarahkan pada pembentukan malakah / karakter batin 

bukan sekadar kepatuhan pada aturan eksternal. Hal ini menegaskan bahwa akhlak sejati adalah hasil 

dari internalisasi nilai dan iman, bukan sekadar perilaku yang dibuat-buat atau dimotivasi oleh tekanan 

sosial. Dalam prakteknya, ini berarti pendidikan karakter Islami harus meliputi pembinaan spiritual 

(aqidah), pendidikan moral/etika (akhlaq), dan habituasi perilaku moral secara konsisten dalam 

kehidupan sehari-hari, baik di lingkungan sekolah, keluarga, maupun masyarakat (Kasman dkk., 2022). 

Dengan demikian, pendekatan ini sangat relevan untuk membangun pendidikan karakter 

modern: karena karakter yang dibentuk bukan hanya respons terhadap norma atau regulasi, melainkan 

hasil kondisi batin yang stabil, berdasarkan keyakinan, dan ditopang oleh internalisasi nilai moral serta 

praktik nyata. Ini menjadikan pendidikan akhlak sebuah upaya transformasi pribadi secara mendalam, 

berkelanjutan, dan holistik menciptakan generasi dengan karakter Islami autentik, berintegritas, dan 

mampu menghadapi tantangan zaman tanpa kehilangan fondasi spiritual. 

Empat Pilar Utama Akhlak 

Dalam tradisi pendidikan akhlak Islam, akhlak bukan sekadar perilaku eksternal atau sekedar 

pengetahuan moral, melainkan karakter batiniah yang stabil, terbentuk dari proses panjang, dan 

mencakup dimensi spiritual, psikologis, dan sosial. Salah satu model klasik yang populer dalam 

pemikiran etika Islam dan juga relevan dalam konteks kontemporer  adalah pembagian empat pilar 

akhlak: kebijaksanaan (hikmah), keberanian moral (syaja’ah / courage), kesucian/pengendalian diri 



(iffah / chastity / temperance), dan keadilan (‘adl / justice). Pilar-pilar ini dianggap sebagai fondasi moral 

utama; dari keempatnya tumbuh berbagai kebajikan turunannya, seperti sabar, amanah, tanggung jawab 

sosial, kejujuran, empati, dan sebagainya (Salamah, 2025). 

• Hikmah (kebijaksanaan) merupakan kemampuan jiwa untuk membedakan benar–salah, menilai 

dengan pertimbangan akal & iman, dan mengambil keputusan yang seimbang, sehingga 

individu tidak mudah terjerumus ke ekstrem atau impulsif (Hasan, 2024). 

• Syaja’ah (keberanian moral) adalah kekuatan batin untuk menegakkan kebenaran dan moral 

ketika mendapat tantangan, mampu menghadapi tekanan sosial, ideologis, godaan batin, bukan 

semata keberanian fisik, melainkan integritas moral (Janah, 2025). 

• Iffah (kesucian / pengendalian diri) menuntut kontrol terhadap hawa nafsu, keinginan, emosi, 

menjaga kesucian jiwa, menjaga kehormatan, menolak perilaku merusak moral  sebagai bagian 

dari pematangan karakter personal (Hasan, 2024). 

• ‘Adl (keadilan) adalah keseimbangan internal dalam jiwa menjaga harmonisasi antara akal, 

nafsu, emosi, serta keadilan eksternal dalam hubungan sosial: adil terhadap diri sendiri, orang 

lain, dan masyarakat luas (Muzammil, 2023). 

Dalam perspektif ini, akhlak tidak muncul secara instan tetapi tumbuh menjadi malakah 

(kebiasaan/kebajikan yang melekat). Malakah berarti sifat batin yang memotivasi seseorang berbuat 

baik secara spontan dan konsisten, bukan karena tekanan eksternal atau normatif semata. Pendidikan 

akhlak, oleh karenanya, harus dirancang untuk membentuk malakah melalui pembiasaan moral, 

keteladanan, latihan spiritual, dan lingkungan yang kondusif sehingga karakter luhur tertanam dalam 

diri (Darojat & Muhid, 2024). 

Dalam kerangka interpretatif penulis, model empat pilar dan malakah ini diatributkan kepada 

Ali Abdul Halim Mahmud sebagai penekanan terhadap kebutuhan pendidikan karakter Islami yang 

mendalam dan komprehensif. Meskipun literatur ilmiah kontemporer yang dikaji tidak menyebut nama 

Mahmud secara eksplisit, pola pemikiran klasik semacam ini  yang menekankan integrasi antara iman 

(aqidah), karakter batin (malakah), dan akhlak aktual relevan dengan orientasi pendidikan akhlak yang 

banyak diusung oleh pemikir seperti Mahmud, yang mengambil inspirasi dari tradisi klasik. 

Dengan demikian, tarbiyah khuluqiyah dalam interpretasi ini dipahami sebagai sistem 

pendidikan karakter Islami yang holistik, integratif, dan berlandaskan empat pilar moral, dengan tujuan 

membentuk malakah dan karakter yang kokoh. Pendekatan ini sangat relevan bagi pendidikan karakter 

modern: bukan sekadar transfer nilai, tetapi transformasi kepribadian secara menyeluruh, spiritual, 

moral, sosial, sehingga menghasilkan individu berintegritas, beretika, dan stabil dalam menjalani 

kehidupan. 

B. Relevansi dan Kontekstualisasi Nilai Akhlak di Ruang Digital 

Pendidikan akhlak Islam dipahami sebagai proses pembentukan manusia secara holistik yang 

mencakup penguatan iman (aqidah), internalisasi nilai akhlak hingga menjadi karakter melekat 

(malakah), serta penerapannya dalam perilaku personal dan sosial. Literatur pendidikan Islam banyak 

menegaskan bahwa iman merupakan fondasi moral: akhlak yang benar lahir dari keyakinan yang benar. 

Ketika aqidah tertanam kuat, ia memberikan orientasi hidup dan melahirkan dorongan moral yang stabil, 

sehingga perilaku bukan hanya hasil tekanan eksternal, tetapi ekspresi dari keyakinan batiniah. Hal ini 

sejalan dengan temuan dalam kajian pendidikan Islam bahwa hubungan iman–akhlak membentuk apa 

yang disebut sebagai moral nexus, yaitu keterkaitan integral antara keyakinan, karakter, dan perilaku 

moral (Jusmaliah dkk., 2025). 

Dalam kerangka interpretatif penulis, konsep ini dihubungkan dengan kecenderungan 

pemikiran Ali Abdul Halim Mahmud, yang sering menekankan bahwa akhlak sejati tidak mungkin 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03  Tahun 2025, 843-851 848 

 

berdiri tanpa fondasi iman yang kokoh (Mahmud, 2004). Meskipun literatur ilmiah yang digunakan 

tidak secara eksplisit menyebut nama Mahmud, pola pemikirannya selaras dengan tradisi klasik yang ia 

ikuti seperti dalam kajian etika Islam klasik yang memandang bahwa akhlak adalah buah dari iman dan 

pembiasaan ruhani. Oleh karena itu, empat pilar utama pendidikan akhlak yaitu penguatan iman, 

pembentukan malakah, pengendalian jiwa (self-control / iffah), dan penerapan sosial / tanggung jawab 

moral  diatributkan kepada Mahmud berdasarkan interpretasi penulis (bukan kutipan langsung), dengan 

dasar bahwa Mahmud memang berpegang pada kerangka akhlak klasik yang komprehensif dan 

bersumber dari spiritualitas. 

Atribusi interpretatif ini sejalan dengan pandangan bahwa pembentukan malakah (karakter 

permanen) tidak akan terwujud tanpa iman. Akhlak yang bertentangan dengan iman dianggap tidak 

memiliki akar yang kokoh dan mudah runtuh dalam situasi sulit atau tekanan sosial. Karena itu, 

perbaikan akhlak menurut pendekatan ini harus dimulai dari perbaikan iman, penanaman kesadaran 

spiritual, serta pengokohan hubungan dengan Allah. Dan akhlak dalam pandangan ini mencakup 

dimensi personal sekaligus sosial: tidak hanya berkaitan dengan kesabaran, kejujuran, dan pengendalian 

diri, tetapi juga keadilan sosial, amanah, dan adab dalam interaksi, sehingga akhlak menjadi konsep 

multidimensi yang membutuhkan pembinaan iman, integrasi psikologis, dan penerapan sosial secara 

seimbang. Terlebih di era digital saat ini, di mana tantangan moral dan etika meningkat, pandangan ini 

mendapatkan relevansi baru: pendidikan akhlak yang integratif dapat menjadi landasan bagi pengguna 

digital untuk tetap menjaga integritas moral dan sosial (Kurniawan & Annisah, 2025). 

Dengan demikian, sintesis antara literatur ilmiah umum tentang akhlak Islam dan interpretasi 

terhadap arah pemikiran Mahmud menunjukkan bahwa tarbiyah khuluqiyah dapat dipahami sebagai 

sistem pembinaan karakter Islami yang integratif, mendalam, dan berlandaskan nilai spiritual. 

Pendekatan semacam ini relevan untuk pendidikan karakter modern, tidak hanya menekankan perilaku 

eksternal, tetapi membangun kepribadian secara menyeluruh, berkelanjutan, dan berakar pada nilai iman 

serta moral yang kokoh (Makmun & Mubin, 2025). 

C. Metode Internalisasi Nilai (Implementasi Pendidikan) 

Pemikiran Ali Abdul Halim Mahmud tidak hanya menekankan pentingnya pembentukan 

akhlak, tetapi juga memberikan arah konkret tentang metode internalisasi nilai dalam konteks 

pendidikan (Mahmud, 2004). Konsep tarbiyah khuluqiyah yang bersifat integral memerlukan 

pendekatan aplikatif yang dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, termasuk dalam konteks 

penggunaan media digital. Implementasi nilai-nilai akhlak dalam era digital membutuhkan strategi yang 

menggabungkan keteladanan, lingkungan yang kondusif, dan pendidikan seksual sejak dini, sehingga 

peserta didik tidak hanya mengetahui nilai moral, tetapi juga mampu menginternalisasikannya dalam 

perilaku. 

Salah satu metode yang ditekankan Mahmud adalah qudwah hasanah atau keteladanan. Dalam 

konteks media sosial dan penggunaan gawai, qudwah hasanah menjadi sangat penting karena anak dan 

remaja cenderung meniru apa yang mereka lihat, bukan sekadar apa yang mereka dengar. Perilaku orang 

tua, guru, atau figur otoritas dalam memanfaatkan gawai, mengunggah konten, dan berinteraksi secara 

digital menjadi model bagi peserta didik. Keteladanan ini meliputi sikap bijak dalam berbagi informasi, 

menghindari konten yang merusak moral, serta menunjukkan etika komunikasi online yang baik. 

Dengan demikian, qudwah hasanah tidak hanya menjadi teori pendidikan, tetapi menjadi praktik nyata 

yang membentuk karakter digital peserta didik (Anwar & Tiodara, 2021). 

Metode kedua adalah biah shalihah atau lingkungan yang kondusif. Dalam era digital, 

lingkungan yang kondusif dapat diterjemahkan sebagai pembentukan "algoritma positif," yaitu 

pengelolaan media sosial melalui kurasi konten yang mendukung pembelajaran moral dan nilai-nilai 

tarbiyah khuluqiyah. Mahmud menekankan bahwa lingkungan sangat menentukan terbentuknya 

karakter, sehingga dengan mengatur following, feed, dan sumber informasi, peserta didik akan lebih 

mudah memperoleh pengaruh positif dan terhindar dari konten yang merusak. Biah shalihah digital ini 

berfungsi sebagai pembiasaan yang meneguhkan internalisasi akhlak, karena setiap interaksi yang 



dilakukan peserta didik berada dalam konteks yang mendukung pertumbuhan moral dan spiritual 

(Mutawakil Husaini dkk., 2024). 

Selain itu, Mahmud menekankan pentingnya pendidikan seksual sejak dini atau tarbiyah 

jinsiyah sebagai upaya preventif terhadap bahaya pornografi dan perilaku seksual yang tidak sesuai 

dengan nilai Islam. Pendidikan ini menekankan pengenalan batasan aurat, norma pergaulan, dan 

pengendalian diri sejak usia anak-anak, sehingga mereka memiliki pemahaman yang jelas tentang etika 

seksual sebelum terpapar konten merusak di internet. Tarbiyah jinsiyah tidak hanya berfungsi sebagai 

proteksi dari perilaku negatif, tetapi juga membangun kesadaran dini tentang tanggung jawab pribadi, 

kehormatan diri, dan penghormatan terhadap orang lain, sehingga nilai akhlak tetap terinternalisasi 

dalam kehidupan digital maupun sosial mereka (Alfiyah & Hariyadi, 2022). 

Secara keseluruhan, metode internalisasi nilai dalam tarbiyah khuluqiyah menurut Ali Abdul 

Halim Mahmud menekankan pendekatan aplikatif yang bersifat kontekstual, sistematis, dan adaptif 

terhadap perkembangan zaman. Keteladanan, lingkungan yang mendukung, dan pendidikan seksual 

sejak dini menjadi strategi utama untuk menanamkan akhlak dalam diri peserta didik, khususnya dalam 

menghadapi tantangan dunia digital (Rahayu dkk., 2023). Penerapan metode-metode ini memungkinkan 

nilai-nilai hikmah, iffah, muraqabah, dan mas’uliyah tidak hanya dipahami secara teori, tetapi juga 

diterapkan dalam perilaku nyata sehari-hari, membentuk karakter yang berintegritas, bertanggung 

jawab, dan resilien terhadap godaan digital. 

4. KESIMPULAN/CONCLUSION 

Pemikiran Ali Abdul Halim Mahmud tentang tarbiyah khuluqiyah menawarkan kerangka 

pendidikan akhlak yang integral dan berlandaskan iman, dengan tujuan membentuk malakah atau 

karakter permanen yang tercermin dalam perilaku sehari-hari. Konsep ini menekankan hubungan antara 

iman dan akhlak, sehingga nilai-nilai moral tidak hanya bersifat teoritis tetapi juga tertanam dalam jiwa 

individu. Empat pilar utama akhlak, yaitu hikmah, keberanian, iffah, dan keadilan, menjadi fondasi bagi 

pembentukan keputusan bijak, pengendalian diri, tindakan adil, dan keteguhan menghadapi tantangan 

hidup. Melalui pendekatan ini, pendidikan karakter dapat membangun kepribadian yang matang, 

holistik, dan berintegritas. 

Dalam konteks era digital, nilai-nilai tarbiyah khuluqiyah relevan untuk mengatasi tantangan 

informasi, interaksi sosial, dan perilaku online. Hikmah berfungsi sebagai literasi digital kritis, iffah 

sebagai pengendalian diri terhadap perilaku hedonistik, muraqabah sebagai kesadaran ilahiah dalam 

aktivitas maya, dan mas’uliyah sebagai tanggung jawab atas jejak digital. Metode implementasi seperti 

qudwah hasanah, biah shalihah, dan tarbiyah jinsiyah menegaskan pentingnya keteladanan, lingkungan 

kondusif, dan pendidikan seksual sejak dini dalam membentuk karakter digital. Dengan penerapan nilai-

nilai ini, tarbiyah khuluqiyah mampu membangun generasi yang beriman, bertanggung jawab, dan 

beretika, sehingga pendidikan karakter dan teknologi dapat berjalan selaras dalam mencetak individu 

yang berintegritas. 

 

5. REFERENCES 

Abdurrahman. (2024). Metode Penelitian Kepustakaan dalam Pendidikan Islam. Adabuna : Jurnal 

Pendidikan dan Pemikiran, 3(2), 102–113. https://doi.org/10.38073/adabuna.v3i2.1563 

Abidin, A. M. (2022). The Internalization Of Islamic Values In The Learning Of Aqidah Akhlak In 

Shaping The Character Of Students At Man 1 Bone. al-Iltizam: Jurnal Pendidikan Agama 

Islam, 7(2), 13–29. https://doi.org/10.33477/alt.v7i2.3402 

Afifah, M. (2025). Analysis of the Akidah Akhlak Textbook to Strengthen. 

Ainur, R., & Mohamad, K. (2023). Education in the Digital Age: Navigating Challenges and Cultivating 

Character Values for the Next Generation. Indonesian Journal of Education and Social Studies, 

1(2), 63–74. https://doi.org/10.33650/ijess.v1i2.7083 

Akhlak mulia (Cet. Pertama, 1415 H/1995) (with Ali Abdul Halim Halim Mahmud, Hari Wibowo, Al-

Kattani, A. H., Ahmad Ikhwani, & Masturi). (2004). Gema InsaniPress. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03  Tahun 2025, 843-851 850 

 

Alfiyah, S., & Hariyadi, B. (2022). Internalisasi Pendidikan Akhlak Dalam Menguatkan Karakter Islami 

Siswa Mi Perwanida Blitar. Management of Education: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 

8(1), 110–133. https://doi.org/10.18592/moe.v8i1.6273 

Anwar, H. S., & Tiodara, R. (2021). Islamic Method of Education by Qudwah Hasanah in Surah Ahzab 

Verse 21 (Analytical Studies in Tafsir Munir Dr. Wahbah Az-Zuhaili). EDUCAN : JURNAL 

PENDIDIKAN ISLAM, 5(1), 103–115. https://doi.org/10.21111/educan.v5i1.6487 

Atin, S., & Maemonah, M. (2022). Internalisasi Nilai-Nilai Karakter Religius Melalui Pembelajaran 

Akidah Akhlak Di Madrasah Ibtidaiyah. EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan 

Keagamaan, 20(3), 323–337. https://doi.org/10.32729/edukasi.v20i3.1302 

Bustamam, M. (2024). Instilling Faith and Morals in Early Childhood. Jurnal Al-Fikrah, 13(2), 305–

315. https://doi.org/10.54621/jiaf.v13i2.1013 

Darojat, U. S. N., & Muhid, A. (2024). Konsep pembentukan akhlak Ibnu Miskawaih dalam perspektif 

teori belajar behaviorisme. 

Deliati, D., Asbi, A., & Elfrianto, E. (2023). Hubungan Kecerdasan Spiritual Dalam Perilaku Verbal 

Abuse Pada Mahasiswa Bimbingan Dan Konseling. Hijri, 12(1), 79. 

https://doi.org/10.30821/hijri.v12i1.16840 

Efendi, A. (2024). KONSEP PENDIDIKAN ISLAM ALA DR. ALI ABDUL HALIM MAHMUD SURAT 

AN NUR : 30-3. 

Fatimah, N., Budiyanto, C., Ihsanda, N., Hariyanto, T., Hasanah, A., & Arifin, B. S. (2025). Urgensi 

Pendidikan Karakter dalam Membentuk Akhlak Mulia: Kajian Literatur Pendidikan Islam. J-

STAF: Siddiq, Tabligh, Amanah, Fathonah, 4(2), 452–464. 

https://doi.org/10.62515/staf.v4i2.1047 

Hasan, I. (2024). Integrasi Pendidikan Karakter Dan Pembelajaran Pai. 

Hasniati, Khofifathul Mashfufah, Tobi Alfirdo, & Puspika Sari, H. (2025). Tantangan Dan Strategi 

Dalam Pendidikan Karakteristik Islam di Era Digital. Jurnal IHSAN Jurnal Pendidikan Islam, 

3(2), 349–358. https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i2.932 

Hilda Melani Purba, Humairoh Sakinah Zainuri, M. Falih Daffa, Nurhafizah Nurhafizah, & Yunita 

Azhari. (2024). Pendidikan Karakter di Era Digital: Tantangan dan Strategi. JURNAL 

PENDIDIKAN DAN ILMU SOSIAL (JUPENDIS), 2(3), 236–246. 

https://doi.org/10.54066/jupendis.v2i3.2038 

Janah, M. (2025). Pemikiran Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih dan Relevansinya pada Pendidikan 

Islam Kontemporer. Ngaji: Jurnal Pendidikan Islam, 5(1), 51–65. 

https://doi.org/10.24260/ngaji.v5i1.96 

Jusmaliah, J., Risnawati Hannang, & Nurul Ilma. (2025). Akidah Akhlak Dalam Pendidikan Agama 

Islam: Kajian Terhadap Peran Moral Dalam Pembentukan Karakter Pelajar. Indonesian Journal 

of Islamic Studies (IJIS), 1(2), 168–174. https://doi.org/10.62567/ijis.v1i2.988 

Kasman, A., Ikhwan, M., & Aziz, D. (2022). Islamic Education as a Strengthening of Aqidah and 

Akhlaq in The Society 5.0 Era. Cendekia: Jurnal Kependidikan dan Kemasyarakatan, 20(2), 

181–189. https://doi.org/10.21154/cendekia.v20i2.4962 

Kurniawan, W., & Annisah, S. (2025). Islamic Moral Education and Character Building in the Era of 

IoT. Jurnal Al Burhan, 5(2), 311–320. https://doi.org/10.58988/jab.v5i2.529 

Mahfud, Moh. & Sofiatus Zahriyah. (2025). Internalizing Islamic Values in Students: The Role of 

Character Education in Building Morals and Ethics. MA’ALIM: Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 

93–105. https://doi.org/10.21154/maalim.v6i1.10150 

Makmun, S., & Mubin, A. (2025). Pendidikan Akhlak Islam Sebagai Upaya Membentengi Anak Dari 

Dampak Buruk Teknologi Informasi. 21(1). 

Maksudin. (2023). Uncovering the Moral Nexus, Morality, Akhlaq, and Character in Islamic Religious 

Education: A Comprehensive Conceptual Analysis. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 20(1), 

123–135. https://doi.org/10.14421/jpai.v20i1.7028 

Megawati, M., & Prahmana, R. C. I. (2025). The Role of Character Education in Supporting 

Transformative Education in the Digital Era: A Systematic Review: Peran Pendidikan Karakter 

dalam Mendukung Pendidikan Transformatif di Era Digital: Sebuah Tinjauan Sistematis. Edu 

Cendikia: Jurnal Ilmiah Kependidikan, 4(03), 1489–1503. 

https://doi.org/10.47709/educendikia.v4i03.5337 



Mutawakil Husaini, Q., Hasanah, A., & Samsul Arifin, B. (2024). Character Education Methods At 

Islamic Boarding School. Ilmuna: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 6(2), 18–38. 

https://doi.org/10.54437/ilmuna.v6i2.1237 

Muzammil, S. (2023). Etika Islam dalam Pemikiran Ibn Maskwaih dan Relevansinya terhadap 

Problem-Problem Sosial di Indonesia. 18(2). 

Nafsiyah, F., Paramita, L., Sutanti, D., & Nursalim, E. (2025). The Integration of Aqidah, Morals, and 

Sufism in Islamic Education. 

Nasution, N. A. I. A., & Masyithoh, S. (2024). Integrasi Akhlak Dalam Dimensi Spiritual, Teologis, 

Syariat, Pendidikan, Dan Filosofis. Tahdzib Al-Akhlaq: Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 120–

133. https://doi.org/10.34005/tahdzib.v7i1.3767 

Nurazizah, V. A. & Junaidi. (2025). Effectiveness of Student Character Education in the Digital Age of 

Elementary Schools: A Systematic Literature Review. International Journal of Elementary 

Education, 9(1), 1–10. https://doi.org/10.23887/ijee.v9i1.92656 

Rahayu, W., Zukri, A., Maimunah, A., Mayang Sari, D., Jannah, R., & Ikhlas, M. (2023). Character 

Education in Islamic Education: Strengthening and Implementing in the Digital Age. At-

Tarbawi: Jurnal Kajian Kependidikan Islam, 8(2), 125–138. 

https://doi.org/10.22515/attarbawi.v8i2.7498 

Salamah, S. (2025). Konsep Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih dan Penerapannya dalam Pendidikan 

Karakter Islami. Jurnal Ilmiah Guru Madrasah, 4(1), 302–318. 

https://doi.org/10.69548/jigm.v4i1.71 

Soimah, P. (2021). Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak Dalam Buku Tarbiyah Khuluqiyah Karya Dr. Ali 

Abdul Halim Mahmud. 

Subagiya, B. (2023). Eksplorasi penelitian Pendidikan Agama Islam melalui kajian literatur: 

Pemahaman konseptual dan aplikasi praktis. 

Trismayanti, E. (2024). Problematika Pendidikan Islam Anak Usia Dini Di Era Digital: Tantangan Dan 

Solusi Untuk Pengembangan Karakter. 

Yuliani, W. (2018). Metode Penelitian Deskriptif Kualitatif Dalam Perspektif Bimbingan Dan 

Konseling. QUANTA: Jurnal Kajian Bimbingan dan Konseling dalam Pendidikan, 2(2), 83–91. 

https://doi.org/10.22460/q.v2i2p83-91.1641 
 


