AL-ILMIYA: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM

= AJPI

Relevansi Konsep Tarbiyah Khulugiyah Ali Abdul Halim Mahmud dalam
Penguatan Pendidikan Karakter di Era Digital

Havid Nur Solikhin®*, Amri Saputra?, Mahmud Arif®
L Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia

2 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia

3 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia

(* 25204011003@student.uin-suka.ac.id )

ARTICLE INFO ABSTRAK

Article history: Pendidikan karakter menjadi tantangan penting di era digital, di mana peserta

Received 15 November 2025 did?k terpapar arus informasi yang masif, me_dig _sosial, dqn berbagai perilaku
Revised 20 November 2025 online yang berpotensi merusak moral, seperti disinformasi, cyberbullying, dan
Accepted 30 November 2025 hedonisme digital. Penelitian ini bertujuan menganalisis relevansi dan
Available online 5 Desember implementasi konsep tarbiyah khulugiyah Ali Abdul Halim Mahmud dalam
2025 penguatan pendidikan karakter di era digital. Tarbiyah khulugiyah menekankan

pembentukan malakah atau karakter permanen yang lahir dari internalisasi iman
Kata Kunci: dan nilai akhlak, bukan sekadar transfer pengetahuan teoritis. Empat pilar
Akhlak; Era Digital; Literasi akhlak yang menjadi fokus penelitian ini adalah hikmah, keberanian, iffah, dan

Digital; Pendidikan Karakter;

keadilan, yang dapat dijadikan landasan moral untuk menghadapi tantangan
Tarbiyah Khulugiyah. yang dapat dij ghadap g

kontemporer. Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan studi pustaka,
mengacu pada kitab At-Tarbiyah Al-Khulugiyah sebagai data primer, serta

Keywords: . . L.

Mo);ality' Digital Era; Digital literatur pendukung terkait pendidikan karakter, akhlak Islam, dan fenomena
Literacy; Tarbiyah Khulugiyah, digital sebagai data sekunder. Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis,
Character Education. mencakup pemahaman konsep akhlak, kontekstualisasi nilai-nilai akhlak dalam

era digital, serta strategi internalisasi nilai melalui keteladanan (qudwah
hasanah), lingkungan kondusif (biah shalihah), dan pendidikan seksual sejak

This is an open access article under the CC BY-SA

license. dini (tarbiyah jinsiyah). Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai tarbiyah
Copyright © 2025 by Author. Published by KNUIUQIyah dapat dijadikan kerangka konseptual dan praktis untuk membangun
Universitas Garut. literasi digital kritis, pengendalian diri, kesadaran ilahiah, dan tanggung jawab

atas jejak digital. Implementasi metode internalisasi nilai mampu menciptakan
lingkungan pendidikan yang adaptif, mendukung pembentukan karakter peserta
didik yang berintegritas, bijak, dan bertanggung jawab di tengah dinamika
teknologi informasi. Temuan ini menegaskan relevansi pemikiran klasik
Mahmud dalam konteks pendidikan karakter modern dan digital.

ABSTRACT

Character education has become a significant challenge in the digital era, where students are exposed to massive information
flows, social media, and various online behaviors that may undermine moral values, such as misinformation, cyberbullying,
and digital hedonism. This study aims to analyze the relevance and implementation of Ali Abdul Halim Mahmud’s concept of
tarbiyah khulugiyah in strengthening character education in the digital age. Tarbiyah khulugiyah emphasizes the formation of
malakah, or enduring character, which arises from the internalization of faith and moral values rather than mere theoretical
knowledge transfer. The four main pillars of morality examined in this study are hikmah (wisdom), courage, iffah (self-
restraint), and justice, which provide a moral foundation for addressing contemporary challenges. This research employs a
qualitative approach with library research, drawing on Mahmud’s At-Tarbiyah Al-Khulugiyah as the primary source, supported
by literature on character education, Islamic ethics, and digital phenomena as secondary sources. Data were analyzed
descriptively and analytically, including understanding the moral concepts, contextualizing these values in the digital era, and
exploring methods for internalizing values through exemplary role models (qudwah hasanah), a conducive environment (biah
shalihah), and early sexual education (tarbiyah jinsiyah). The findings indicate that the values of tarbiyah khulugiyah can serve
as both a conceptual and practical framework for building critical digital literacy, self-control, divine awareness, and
accountability for digital traces. The implementation of value-internalization methods creates an adaptive educational
environment, fostering students’ character development with integrity, wisdom, and responsibility amid the dynamics of
information technology. These results underscore the relevance of Mahmud’s classical thought in the context of modern and
digital character education.


mailto:25204011003@student.uin-suka.ac.id

Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03 Tahun 2025, 843-851 844

1. PENDAHULUAN

Pendidikan karakter saat ini menjadi salah satu isu strategis dalam upaya membentuk generasi
yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara moral dan spiritual. Sebagai
gambaran empiris, penelitian literatur menunjukkan bahwa pendidikan karakter di era digital merupakan
“elemen fundamental” dalam mewujudkan pendidikan yang mampu menghadapi kompleksitas zaman
tidak hanya akademis, tapi juga etis dan moral (Megawati & Prahmana, 2025). Perkembangan teknologi
informasi dan komunikasi menghadirkan tantangan baru yang kompleks, di mana peserta didik terpapar
arus informasi yang sangat masif, cepat, dan kadang tidak terverifikasi (Hilda Melani Purba dkk., 2024).
Fenomena ini menimbulkan berbagai risiko, termasuk penyebaran disinformasi atau hoaks, perilaku
hedonistik di media sosial, pornografi, cyberbullying, serta hilangnya kendali diri dalam interaksi digital
(Trismayanti, 2024). Tantangan tersebut menuntut model pendidikan karakter yang tidak sekadar
menekankan transfer pengetahuan moral, tetapi juga mampu menumbuhkan internalisasi nilai,
pengendalian diri, dan kesadaran tanggung jawab yang mendalam (Nurazizah & Junaidi, 2025).

Dalam konteks tersebut, pemikiran Ali Abdul Halim Mahmud tentang tarbiyah khulugiyah
menawarkan perspektif yang relevan dan aplikatif (Mahmud 2004). Tarbiyah khulugiyah menekankan
pembentukan malakah, yakni kebiasaan atau karakter yang tertanam kuat dalam diri individu, yang lahir
dari integrasi iman, pemahaman akidah, dan praktik nilai akhlak secara konsisten (Soimah, 2021).
Mahmud menggarisbawahi empat pilar utama akhlak, yaitu hikmah sebagai dasar kebijaksanaan,
keberanian moral untuk menegakkan kebenaran, iffah sebagai pengendalian diri dari dorongan negatif,
dan keadilan sebagai prinsip keseimbangan dalam tindakan (Mahmud 2004). Pilar-pilar ini bukan
sekadar teori etika, tetapi menjadi kerangka praktis untuk membimbing individu menghadapi tantangan
sosial dan moral, termasuk tantangan yang muncul dalam ruang digital.

Lebih lanjut, Mahmud juga menawarkan strategi metodologis untuk internalisasi nilai, seperti
qudwah hasanah (keteladanan), biah shalihah (lingkungan yang kondusif), dan tarbiyah jinsiyah atau
pendidikan seksual sejak dini (Hasniati dkk., 2025). Keteladanan berperan penting karena peserta didik
meniru perilaku yang mereka saksikan dari orang tua, guru, atau figur otoritas, termasuk perilaku dalam
penggunaan media digital. Lingkungan yang kondusif, baik fisik maupun digital, dapat meminimalkan
pengaruh negatif dan memperkuat kebiasaan moral yang positif. Sedangkan pendidikan seksual sejak
dini memberikan proteksi moral terhadap pornografi dan perilaku seksual yang tidak sehat, sekaligus
membangun kesadaran dini tentang batasan dan etika interaksi.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis relevansi dan implementasi konsep tarbiyah
khulugiyah Ali Abdul Halim Mahmud dalam penguatan pendidikan karakter di era digital. Fokus
penelitian mencakup tiga aspek utama, yakni deskripsi konsep akhlak secara murni, kontekstualisasi
nilai-nilai akhlak terhadap tantangan digital, dan strategi implementasi nilai melalui metode pendidikan
yang aplikatif (Ainur & Mohamad, 2023). Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya memberikan
kontribusi teoritis bagi pengembangan pendidikan karakter berbasis akhlak, tetapi juga menawarkan
solusi praktis untuk membentuk generasi digital yang berintegritas, bijak, dan bertanggung jawab.

2. METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan strategi studi kepustakaan (library
research) untuk menelaah konsep tarbiyah khulugiyah Ali Abdul Halim Mahmud serta relevansinya
dalam penguatan pendidikan karakter di era digital (Subagiya, 2023). Pendekatan kualitatif dipilih
karena penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan, menafsirkan, dan mengkontekstualisasikan nilai-
nilai akhlak secara mendalam, bukan untuk melakukan pengukuran kuantitatif (Abdurrahman, 2024).
Data primer diperoleh dari karya asli Mahmud, khususnya kitab At-Tarbiyah Al-Khulugiyah, yang
menjadi rujukan utama dalam memahami definisi tarbiyah khulugiyah, pilar-pilar akhlak, dan prinsip
pembentukan malakah atau karakter permanen (Deliati dkk., 2023). Data sekunder berasal dari literatur
pendukung, seperti buku, artikel ilmiah, dan jurnal yang membahas pendidikan karakter, akhlak Islam,
literasi digital, dan fenomena sosial di era digital.

Proses analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis melalui beberapa tahap (Yuliani, 2018).
Tahap pertama adalah identifikasi dan pemahaman konsep tarbiyah khulugiyah, termasuk definisi,
empat pilar akhlak, dan prinsip internalisasi nilai menurut Mahmud (2004). Tahap kedua adalah
kontekstualisasi konsep tersebut dengan tantangan pendidikan karakter di era digital, seperti
disinformasi, penyebaran hoaks, cyberbullying, perilaku hedonistik, dan penggunaan media sosial yang



tidak bertanggung jawab. Tahap ketiga adalah analisis metode internalisasi nilai yang diajukan
Mahmud, meliputi qudwah hasanah (keteladanan), biah shalihah (lingkungan kondusif), dan tarbiyah
jinsiyah (pendidikan seksual sejak dini), serta relevansinya untuk membangun karakter digital yang
sehat dan berintegritas. Data kemudian disintesiskan untuk menghasilkan narasi ilmiah yang utuh,
membahas relevansi konseptual, kontekstualisasi, dan implementasi tarbiyah khulugiyah dalam
pendidikan karakter di era digital.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Konstruksi Tarbiyah Khulugiyah dalam Pemikiran Ali Abdul Halim Mahmud

Konsep tarbiyah khulugiyah dalam pemikiran Ali Abdul Halim Mahmud dibangun di atas
pandangan bahwa pendidikan akhlak merupakan fondasi utama dalam keseluruhan proses tarbiyah
Islam (Efendi, 2024). Mahmud menempatkan pembinaan akhlak bukan sebagai pelajaran tambahan atau
unsur pendukung, tetapi sebagai pusat orientasi pendidikan yang menentukan arah perkembangan
kepribadian peserta didik (Fatimah dkk., 2025). la melihat bahwa problem akhlak hanya dapat diatasi
melalui pendekatan yang menjangkau ruang batin manusia, bukan sekadar melalui penyampaian teori
atau aturan etis yang bersifat kognitif (Jusmaliah dkk., 2025). Oleh karena itu, tarbiyah khulugiyah
menurutnya harus diarahkan pada pembentukan struktur moral yang stabil, berakar pada iman, dan
terejawantahkan dalam perilaku sehari-hari secara konsisten.

Mahmud memberikan kritik terhadap praktik pendidikan karakter modern yang sering kali
hanya menekankan kemampuan memahami nilai moral tanpa memastikan nilai tersebut terinternalisasi
ke dalam diri peserta didik (interpretasi penulis berdasarkan karya Mahmud dan literatur karakter).
Penelitian tentang pendidikan karakter Islam menunjukkan bahwa internalisasi nilai melalui pendidikan
akhlak bukan sekadar transfer pengetahuan sangat penting untuk membentuk moral dan etika yang
konsisten dalam perilaku siswa (Mahfud & Sofiatus Zahriyah, 2025). Karena itu, proses pembinaan
yang bersifat berkelanjutan, bertahap, dan melibatkan dimensi spiritual, psikologis, dan sosial layak
mendapat perhatian serius dalam pendidikan karakter untuk memastikan bahwa nilai moral tidak
sekadar dipahami secara intelektual, tetapi hidup dalam praktik nyata sehari-hari (Atin & Maemonabh,
2022). Melalui pendekatan komprehensif tersebut, karakter peserta didik dapat terbentuk secara utuh
siap menghadapi tantangan kehidupan dengan prinsip-prinsip moral yang kokoh (Rahayu dkk., 2023).

Dalam konstruksi pemikirannya, Mahmud menegaskan bahwa hubungan antara iman dan
akhlak bersifat kausal iman menjadi sumber motivasi intrinsik yang mengarahkan perilaku, sedangkan
akhlak merupakan hasil langsung dari kedalaman iman tersebut. Dalam literatur pendidikan Islam
modern, ditemukan bahwa akidah (iman) dan akhlak memang saling terkait; iman dianggap sebagai
fondasi utama moral dan karakter seorang muslim, sehingga pembinaan akhlak sebaiknya dimulai dari
penguatan aspek spiritual dan keimanan seseorang (Maksudin, 2023). Karena itu, jika pendidikan akhlak
hanya berfokus pada perilaku tanpa membangun dimensi keyakinan tanpa memperkuat iman maka
perubahan moral yang dihasilkan cenderung tidak autentik atau tatu bersifat dangkal. Kajian empiris
menunjukkan bahwa sekolah yang mengintegrasikan ajaran agidah dan akhlak secara komprehensif
lebih efektif membentuk karakter siswa secara konsisten dibandingkan yang hanya mengandalkan
pemahaman kognitif atas norma moral (Bustamam, 2024). Melalui kerangka ini, dapat dipahami bahwa
etika dan moralitas dalam Islam tidak dapat dilepaskan dari fondasi keimanan, serta tidak dapat
dipahami sepenuhnya tanpa keselarasan antara keduanya iman sebagai landasan spiritual dan akhlak
sebagai aktualisasi moral dalam kehidupan sehari-hari.

Akhlak dalam perspektif pendidikan Islam tidak hanya terbatas pada aspek perilaku eksternal
atau etika sosial, tetapi mencakup relasi tiga arah: vertikal manusia dengan Tuhan, horizontal-personal
manusia dengan dirinya sendiri, dan horizontal-sosial manusia dengan sesama. Penelitian literatur
menunjukkan bahwa akhlak sebagai nilai moral dan spiritual mengandung dimensi spiritual (hubungan
dengan Allah), teologis (keyakinan/agidah), dan religius yang harus dibina sejak dini (Nasution &
Masyithoh, 2024). Dalam dimensi spiritual, akhlak terhadap Tuhan meliputi keikhlasan, ketundukan,
kesadaran spiritual, serta upaya menjaga hubungan batin melalui ibadah dan muragabah sebuah fondasi
moral yang mengakar dari keyakinan (Nasution & Masyithoh, 2024).



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03 Tahun 2025, 843-851 846

Sementara itu, akhlak terhadap diri sendiri melibatkan pembentukan karakter internal:
kesabaran, disiplin, pengendalian nafsu, manajemen emosi, dan kedisiplinan spiritual sebagai bagian
dari pembinaan akhlak personal yang komprehensif (Afifah, 2025). Tidak kalah penting, akhlak
terhadap sesama yang meliputi amanah, adab dalam komunikasi, tanggung jawab sosial, toleransi,
empati, dan menjaga keharmonisan antar-individu merupakan bagian esensial dari akhlak sosial dalam
pendidikan Islam (Alfiyah & Hariyadi, 2022). Dengan struktur seperti ini, pendidikan akhlak dalam
kerangka Islam dipahami sebagai sebuah proses holistik: tidak semata-mata soal pengajaran nilai secara
kognitif, tetapi internalisasi nilai spiritual, pembentukan karakter personal, dan pembiasaan sosial ke
arah moral Islami, sehingga karakter mulia tercipta dalam dimensi spiritual, personal, dan sosial secara
menyeluruh (Jusmaliah dkk., 2025). Oleh karena itu, pendekatan pendidikan berbasis akidah-akhlag
(agidah dan akhlak) dalam bentuk kurikulum, lingkungan pendidikan, keteladanan, dan praktik moral
sehari-hari menjadi sangat penting dalam membentuk pribadi Muslim yang berintegritas, bertaqwa, dan
mampu menjalankan tanggung jawab sosial secara konsisten.

Definisi Substantif Tarbiyah Khulugiyah

Pendidikan akhlak Islam perlu dipahami sebagai sebuah proses holistik dan integratif yang
mencakup dasar iman (agidah), internalisasi nilai akhlak (malakah / karakter), serta penerapan moral
dalam aspek personal dan sosial. Dalam kerangka ini, agidah (keimanan) dan akhlak (moral/etika) tidak
dapat dipisahkan: iman menjadi fondasi spiritual yang memberi makna dan orientasi hidup; ketika
agidah telah mengakar kuat, maka ia akan melahirkan dorongan moral yang konsisten dan stabil dalam
perilaku. Kajian konseptual dalam pendidikan Islam menunjukkan bahwa hubungan iman-—moral
merupakan “moral nexus”: akhlak (ethics, morality, character) dibangun dari iman dan menjadi
manifestasi karakter yang melekat (Abidin, 2022). Pendidikan karakter tidak bisa cukup jika hanya
mengajarkan nilai moral secara teori atau norma tanpa internalisasi dan pembiasaan nilai secara
berkelanjutan. Studi internalisasi nilai di madrasah menunjukkan bahwa ketika agidah dan akhlak
diajarkan bersamaan, melalui metode habituasi, keteladanan, dan praktik keagamaan secara konsisten,
karakter Islami seperti kejujuran, tanggung jawab, disiplin, dan akhlak sosial bisa terbentuk dengan
kokoh (Atin & Maemonah, 2022).

Selanjutnya, akhlak dalam pandangan pendidikan Islam mutakhir dirumuskan sebagai konsep
multidimensi: mencakup relasi vertikal manusia dan Allah (spiritual/agidah), relasi internal manusia
terhadap dirinya sendiri (pengendalian diri, kesabaran, kedisiplinan), dan relasi horizontal manusia
dengan sesama seperti amanah, adab, tanggung jawab sosial, empati (Nafsiyah dkk., 2025). Dengan
struktur seperti itu, pendidikan akhlak harus diarahkan pada pembentukan malakah / karakter batin
bukan sekadar kepatuhan pada aturan eksternal. Hal ini menegaskan bahwa akhlak sejati adalah hasil
dari internalisasi nilai dan iman, bukan sekadar perilaku yang dibuat-buat atau dimotivasi oleh tekanan
sosial. Dalam prakteknya, ini berarti pendidikan karakter Islami harus meliputi pembinaan spiritual
(agidah), pendidikan moral/etika (akhlaq), dan habituasi perilaku moral secara konsisten dalam
kehidupan sehari-hari, baik di lingkungan sekolah, keluarga, maupun masyarakat (Kasman dkk., 2022).

Dengan demikian, pendekatan ini sangat relevan untuk membangun pendidikan karakter
modern: karena karakter yang dibentuk bukan hanya respons terhadap norma atau regulasi, melainkan
hasil kondisi batin yang stabil, berdasarkan keyakinan, dan ditopang oleh internalisasi nilai moral serta
praktik nyata. Ini menjadikan pendidikan akhlak sebuah upaya transformasi pribadi secara mendalam,
berkelanjutan, dan holistik menciptakan generasi dengan karakter Islami autentik, berintegritas, dan
mampu menghadapi tantangan zaman tanpa kehilangan fondasi spiritual.

Empat Pilar Utama Akhlak

Dalam tradisi pendidikan akhlak Islam, akhlak bukan sekadar perilaku eksternal atau sekedar
pengetahuan moral, melainkan karakter batiniah yang stabil, terbentuk dari proses panjang, dan
mencakup dimensi spiritual, psikologis, dan sosial. Salah satu model klasik yang populer dalam
pemikiran etika Islam dan juga relevan dalam konteks kontemporer adalah pembagian empat pilar
akhlak: kebijaksanaan (hikmah), keberanian moral (syaja’ah / courage), kesucian/pengendalian diri



(iffah / chastity / temperance), dan keadilan (‘adl / justice). Pilar-pilar ini dianggap sebagai fondasi moral
utama; dari keempatnya tumbuh berbagai kebajikan turunannya, seperti sabar, amanah, tanggung jawab
sosial, kejujuran, empati, dan sebagainya (Salamah, 2025).

e Hikmah (kebijaksanaan) merupakan kemampuan jiwa untuk membedakan benar—salah, menilai
dengan pertimbangan akal & iman, dan mengambil keputusan yang seimbang, sehingga
individu tidak mudah terjerumus ke ekstrem atau impulsif (Hasan, 2024).

e Syaja’ah (keberanian moral) adalah kekuatan batin untuk menegakkan kebenaran dan moral
ketika mendapat tantangan, mampu menghadapi tekanan sosial, ideologis, godaan batin, bukan
semata keberanian fisik, melainkan integritas moral (Janah, 2025).

o Iffah (kesucian / pengendalian diri) menuntut kontrol terhadap hawa nafsu, keinginan, emosi,
menjaga kesucian jiwa, menjaga kehormatan, menolak perilaku merusak moral sebagai bagian
dari pematangan karakter personal (Hasan, 2024).

e ‘Adl (keadilan) adalah keseimbangan internal dalam jiwa menjaga harmonisasi antara akal,
nafsu, emosi, serta keadilan eksternal dalam hubungan sosial: adil terhadap diri sendiri, orang
lain, dan masyarakat luas (Muzammil, 2023).

Dalam perspektif ini, akhlak tidak muncul secara instan tetapi tumbuh menjadi malakah
(kebiasaan/kebajikan yang melekat). Malakah berarti sifat batin yang memotivasi seseorang berbuat
baik secara spontan dan konsisten, bukan karena tekanan eksternal atau normatif semata. Pendidikan
akhlak, oleh karenanya, harus dirancang untuk membentuk malakah melalui pembiasaan moral,
keteladanan, latihan spiritual, dan lingkungan yang kondusif sehingga karakter luhur tertanam dalam
diri (Darojat & Muhid, 2024).

Dalam kerangka interpretatif penulis, model empat pilar dan malakah ini diatributkan kepada
Ali Abdul Halim Mahmud sebagai penekanan terhadap kebutuhan pendidikan karakter Islami yang
mendalam dan komprehensif. Meskipun literatur ilmiah kontemporer yang dikaji tidak menyebut nama
Mahmud secara eksplisit, pola pemikiran klasik semacam ini yang menekankan integrasi antara iman
(agidah), karakter batin (malakah), dan akhlak aktual relevan dengan orientasi pendidikan akhlak yang
banyak diusung oleh pemikir seperti Mahmud, yang mengambil inspirasi dari tradisi klasik.

Dengan demikian, tarbiyah khulugiyah dalam interpretasi ini dipahami sebagai sistem
pendidikan karakter Islami yang holistik, integratif, dan berlandaskan empat pilar moral, dengan tujuan
membentuk malakah dan karakter yang kokoh. Pendekatan ini sangat relevan bagi pendidikan karakter
modern: bukan sekadar transfer nilai, tetapi transformasi kepribadian secara menyeluruh, spiritual,
moral, sosial, sehingga menghasilkan individu berintegritas, beretika, dan stabil dalam menjalani
kehidupan.

B. Relevansi dan Kontekstualisasi Nilai Akhlak di Ruang Digital

Pendidikan akhlak Islam dipahami sebagai proses pembentukan manusia secara holistik yang
mencakup penguatan iman (agidah), internalisasi nilai akhlak hingga menjadi karakter melekat
(malakah), serta penerapannya dalam perilaku personal dan sosial. Literatur pendidikan Islam banyak
menegaskan bahwa iman merupakan fondasi moral: akhlak yang benar lahir dari keyakinan yang benar.
Ketika agidah tertanam kuat, ia memberikan orientasi hidup dan melahirkan dorongan moral yang stabil,
sehingga perilaku bukan hanya hasil tekanan eksternal, tetapi ekspresi dari keyakinan batiniah. Hal ini
sejalan dengan temuan dalam kajian pendidikan Islam bahwa hubungan iman—akhlak membentuk apa
yang disebut sebagai moral nexus, yaitu keterkaitan integral antara keyakinan, karakter, dan perilaku
moral (Jusmaliah dkk., 2025).

Dalam kerangka interpretatif penulis, konsep ini dihubungkan dengan kecenderungan
pemikiran Ali Abdul Halim Mahmud, yang sering menekankan bahwa akhlak sejati tidak mungkin



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03 Tahun 2025, 843-851 848

berdiri tanpa fondasi iman yang kokoh (Mahmud, 2004). Meskipun literatur ilmiah yang digunakan
tidak secara eksplisit menyebut nama Mahmud, pola pemikirannya selaras dengan tradisi klasik yang ia
ikuti seperti dalam kajian etika Islam klasik yang memandang bahwa akhlak adalah buah dari iman dan
pembiasaan ruhani. Oleh karena itu, empat pilar utama pendidikan akhlak yaitu penguatan iman,
pembentukan malakah, pengendalian jiwa (self-control / iffah), dan penerapan sosial / tanggung jawab
moral diatributkan kepada Mahmud berdasarkan interpretasi penulis (bukan kutipan langsung), dengan
dasar bahwa Mahmud memang berpegang pada kerangka akhlak Klasik yang komprehensif dan
bersumber dari spiritualitas.

Atribusi interpretatif ini sejalan dengan pandangan bahwa pembentukan malakah (karakter
permanen) tidak akan terwujud tanpa iman. Akhlak yang bertentangan dengan iman dianggap tidak
memiliki akar yang kokoh dan mudah runtuh dalam situasi sulit atau tekanan sosial. Karena itu,
perbaikan akhlak menurut pendekatan ini harus dimulai dari perbaikan iman, penanaman kesadaran
spiritual, serta pengokohan hubungan dengan Allah. Dan akhlak dalam pandangan ini mencakup
dimensi personal sekaligus sosial: tidak hanya berkaitan dengan kesabaran, kejujuran, dan pengendalian
diri, tetapi juga keadilan sosial, amanah, dan adab dalam interaksi, sehingga akhlak menjadi konsep
multidimensi yang membutuhkan pembinaan iman, integrasi psikologis, dan penerapan sosial secara
seimbang. Terlebih di era digital saat ini, di mana tantangan moral dan etika meningkat, pandangan ini
mendapatkan relevansi baru: pendidikan akhlak yang integratif dapat menjadi landasan bagi pengguna
digital untuk tetap menjaga integritas moral dan sosial (Kurniawan & Annisah, 2025).

Dengan demikian, sintesis antara literatur ilmiah umum tentang akhlak Islam dan interpretasi
terhadap arah pemikiran Mahmud menunjukkan bahwa tarbiyah khulugiyah dapat dipahami sebagai
sistem pembinaan karakter Islami yang integratif, mendalam, dan berlandaskan nilai spiritual.
Pendekatan semacam ini relevan untuk pendidikan karakter modern, tidak hanya menekankan perilaku
eksternal, tetapi membangun kepribadian secara menyeluruh, berkelanjutan, dan berakar pada nilai iman
serta moral yang kokoh (Makmun & Mubin, 2025).

C. Metode Internalisasi Nilai (Implementasi Pendidikan)

Pemikiran Ali Abdul Halim Mahmud tidak hanya menekankan pentingnya pembentukan
akhlak, tetapi juga memberikan arah konkret tentang metode internalisasi nilai dalam konteks
pendidikan (Mahmud, 2004). Konsep tarbiyah khulugiyah yang bersifat integral memerlukan
pendekatan aplikatif yang dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, termasuk dalam konteks
penggunaan media digital. Implementasi nilai-nilai akhlak dalam era digital membutuhkan strategi yang
menggabungkan keteladanan, lingkungan yang kondusif, dan pendidikan seksual sejak dini, sehingga
peserta didik tidak hanya mengetahui nilai moral, tetapi juga mampu menginternalisasikannya dalam
perilaku.

Salah satu metode yang ditekankan Mahmud adalah qudwah hasanah atau keteladanan. Dalam
konteks media sosial dan penggunaan gawai, qudwah hasanah menjadi sangat penting karena anak dan
remaja cenderung meniru apa yang mereka lihat, bukan sekadar apa yang mereka dengar. Perilaku orang
tua, guru, atau figur otoritas dalam memanfaatkan gawai, mengunggah konten, dan berinteraksi secara
digital menjadi model bagi peserta didik. Keteladanan ini meliputi sikap bijak dalam berbagi informasi,
menghindari konten yang merusak moral, serta menunjukkan etika komunikasi online yang baik.
Dengan demikian, qudwah hasanah tidak hanya menjadi teori pendidikan, tetapi menjadi praktik nyata
yang membentuk karakter digital peserta didik (Anwar & Tiodara, 2021).

Metode kedua adalah biah shalihah atau lingkungan yang kondusif. Dalam era digital,
lingkungan yang kondusif dapat diterjemahkan sebagai pembentukan ™algoritma positif," yaitu
pengelolaan media sosial melalui kurasi konten yang mendukung pembelajaran moral dan nilai-nilai
tarbiyah khulugiyah. Mahmud menekankan bahwa lingkungan sangat menentukan terbentuknya
karakter, sehingga dengan mengatur following, feed, dan sumber informasi, peserta didik akan lebih
mudah memperoleh pengaruh positif dan terhindar dari konten yang merusak. Biah shalihah digital ini
berfungsi sebagai pembiasaan yang meneguhkan internalisasi akhlak, karena setiap interaksi yang



dilakukan peserta didik berada dalam konteks yang mendukung pertumbuhan moral dan spiritual
(Mutawakil Husaini dkk., 2024).

Selain itu, Mahmud menekankan pentingnya pendidikan seksual sejak dini atau tarbiyah
jinsiyah sebagai upaya preventif terhadap bahaya pornografi dan perilaku seksual yang tidak sesuai
dengan nilai Islam. Pendidikan ini menekankan pengenalan batasan aurat, norma pergaulan, dan
pengendalian diri sejak usia anak-anak, sehingga mereka memiliki pemahaman yang jelas tentang etika
seksual sebelum terpapar konten merusak di internet. Tarbiyah jinsiyah tidak hanya berfungsi sebagai
proteksi dari perilaku negatif, tetapi juga membangun kesadaran dini tentang tanggung jawab pribadi,
kehormatan diri, dan penghormatan terhadap orang lain, sehingga nilai akhlak tetap terinternalisasi
dalam kehidupan digital maupun sosial mereka (Alfiyah & Hariyadi, 2022).

Secara keseluruhan, metode internalisasi nilai dalam tarbiyah khulugiyah menurut Ali Abdul
Halim Mahmud menekankan pendekatan aplikatif yang bersifat kontekstual, sistematis, dan adaptif
terhadap perkembangan zaman. Keteladanan, lingkungan yang mendukung, dan pendidikan seksual
sejak dini menjadi strategi utama untuk menanamkan akhlak dalam diri peserta didik, khususnya dalam
menghadapi tantangan dunia digital (Rahayu dkk., 2023). Penerapan metode-metode ini memungkinkan
nilai-nilai hikmah, iffah, muraqabah, dan mas’uliyah tidak hanya dipahami secara teori, tetapi juga
diterapkan dalam perilaku nyata sehari-hari, membentuk karakter yang berintegritas, bertanggung
jawab, dan resilien terhadap godaan digital.

4. KESIMPULAN/CONCLUSION

Pemikiran Ali Abdul Halim Mahmud tentang tarbiyah khulugiyah menawarkan kerangka
pendidikan akhlak yang integral dan berlandaskan iman, dengan tujuan membentuk malakah atau
karakter permanen yang tercermin dalam perilaku sehari-hari. Konsep ini menekankan hubungan antara
iman dan akhlak, sehingga nilai-nilai moral tidak hanya bersifat teoritis tetapi juga tertanam dalam jiwa
individu. Empat pilar utama akhlak, yaitu hikmah, keberanian, iffah, dan keadilan, menjadi fondasi bagi
pembentukan keputusan bijak, pengendalian diri, tindakan adil, dan keteguhan menghadapi tantangan
hidup. Melalui pendekatan ini, pendidikan karakter dapat membangun kepribadian yang matang,
holistik, dan berintegritas.

Dalam konteks era digital, nilai-nilai tarbiyah khulugiyah relevan untuk mengatasi tantangan
informasi, interaksi sosial, dan perilaku online. Hikmah berfungsi sebagai literasi digital kritis, iffah
sebagai pengendalian diri terhadap perilaku hedonistik, muragabah sebagai kesadaran ilahiah dalam
aktivitas maya, dan mas’uliyah sebagai tanggung jawab atas jejak digital. Metode implementasi seperti
qudwah hasanah, biah shalihah, dan tarbiyah jinsiyah menegaskan pentingnya keteladanan, lingkungan
kondusif, dan pendidikan seksual sejak dini dalam membentuk karakter digital. Dengan penerapan nilai-
nilai ini, tarbiyah khulugiyah mampu membangun generasi yang beriman, bertanggung jawab, dan
beretika, sehingga pendidikan karakter dan teknologi dapat berjalan selaras dalam mencetak individu
yang berintegritas.

5. REFERENCES

Abdurrahman. (2024). Metode Penelitian Kepustakaan dalam Pendidikan Islam. Adabuna : Jurnal
Pendidikan dan Pemikiran, 3(2), 102-113. https://doi.org/10.38073/adabuna.v3i2.1563

Abidin, A. M. (2022). The Internalization Of Islamic Values In The Learning Of Agidah Akhlak In
Shaping The Character Of Students At Man 1 Bone. al-lltizam: Jurnal Pendidikan Agama
Islam, 7(2), 13-29. https://doi.org/10.33477/alt.v7i2.3402

Afifah, M. (2025). Analysis of the Akidah Akhlak Textbook to Strengthen.

Ainur, R., & Mohamad, K. (2023). Education in the Digital Age: Navigating Challenges and Cultivating
Character Values for the Next Generation. Indonesian Journal of Education and Social Studies,
1(2), 63-74. https://doi.org/10.33650/ijess.v1i2.7083

Akhlak mulia (Cet. Pertama, 1415 H/1995) (with Ali Abdul Halim Halim Mahmud, Hari Wibowo, Al-
Kattani, A. H., Ahmad Ikhwani, & Masturi). (2004). Gema InsaniPress.



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03 Tahun 2025, 843-851 850

Alfiyah, S., & Hariyadi, B. (2022). Internalisasi Pendidikan Akhlak Dalam Menguatkan Karakter Islami
Siswa Mi Perwanida Blitar. Management of Education: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam,
8(1), 110-133. https://doi.org/10.18592/moe.v8il1.6273

Anwar, H. S., & Tiodara, R. (2021). Islamic Method of Education by Qudwah Hasanah in Surah Ahzab
Verse 21 (Analytical Studies in Tafsir Munir Dr. Wahbah Az-Zuhaili). EDUCAN : JURNAL
PENDIDIKAN ISLAM, 5(1), 103-115. https://doi.org/10.21111/educan.v5il1.6487

Atin, S., & Maemonah, M. (2022). Internalisasi Nilai-Nilai Karakter Religius Melalui Pembelajaran
Akidah Akhlak Di Madrasah Ibtidaiyah. EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan
Keagamaan, 20(3), 323-337. https://doi.org/10.32729/edukasi.v20i3.1302

Bustamam, M. (2024). Instilling Faith and Morals in Early Childhood. Jurnal Al-Fikrah, 13(2), 305—
315. https://doi.org/10.54621/jiaf.v13i2.1013

Darojat, U. S. N., & Muhid, A. (2024). Konsep pembentukan akhlak Ibnu Miskawaih dalam perspektif
teori belajar behaviorisme.

Deliati, D., Asbi, A., & Elfrianto, E. (2023). Hubungan Kecerdasan Spiritual Dalam Perilaku Verbal
Abuse Pada Mahasiswa Bimbingan Dan  Konseling.  Hijri,  12(1), 79.
https://doi.org/10.30821/hijri.v12i1.16840

Efendi, A. (2024). KONSEP PENDIDIKAN ISLAM ALA DR. ALI ABDUL HALIM MAHMUD SURAT
AN NUR : 30-3.

Fatimah, N., Budiyanto, C., Ihsanda, N., Hariyanto, T., Hasanah, A., & Arifin, B. S. (2025). Urgensi
Pendidikan Karakter dalam Membentuk Akhlak Mulia: Kajian Literatur Pendidikan Islam. J-
STAF: Siddigq, Tabligh, Amanah, Fathonah, 4(2), 452-464.
https://doi.org/10.62515/staf.v4i2.1047

Hasan, 1. (2024). Integrasi Pendidikan Karakter Dan Pembelajaran Pai.

Hasniati, Khofifathul Mashfufah, Tobi Alfirdo, & Puspika Sari, H. (2025). Tantangan Dan Strategi
Dalam Pendidikan Karakteristik Islam di Era Digital. Jurnal IHSAN Jurnal Pendidikan Islam,
3(2), 349-358. https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i2.932

Hilda Melani Purba, Humairoh Sakinah Zainuri, M. Falih Daffa, Nurhafizah Nurhafizah, & Yunita
Azhari. (2024). Pendidikan Karakter di Era Digital: Tantangan dan Strategi. JURNAL
PENDIDIKAN DAN ILMU SOSIAL (JUPENDIS), 2(3), 236-246.
https://doi.org/10.54066/jupendis.v2i3.2038

Janah, M. (2025). Pemikiran Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih dan Relevansinya pada Pendidikan
Islam Kontemporer. Ngaji: Jurnal Pendidikan Islam, 5(1), 51-65.
https://doi.org/10.24260/ngaji.v5i1.96

Jusmaliah, J., Risnawati Hannang, & Nurul llma. (2025). Akidah Akhlak Dalam Pendidikan Agama
Islam: Kajian Terhadap Peran Moral Dalam Pembentukan Karakter Pelajar. Indonesian Journal
of Islamic Studies (1JIS), 1(2), 168-174. https://doi.org/10.62567/ijis.v1i2.988

Kasman, A., Ikhwan, M., & Aziz, D. (2022). Islamic Education as a Strengthening of Agidah and
Akhlaq in The Society 5.0 Era. Cendekia: Jurnal Kependidikan dan Kemasyarakatan, 20(2),
181-189. https://doi.org/10.21154/cendekia.v20i2.4962

Kurniawan, W., & Annisah, S. (2025). Islamic Moral Education and Character Building in the Era of
I0T. Jurnal Al Burhan, 5(2), 311-320. https://doi.org/10.58988/jab.v5i2.529

Mahfud, Moh. & Sofiatus Zahriyah. (2025). Internalizing Islamic Values in Students: The Role of
Character Education in Building Morals and Ethics. MA ALIM: Jurnal Pendidikan Islam, 6(1),
93-105. https://doi.org/10.21154/maalim.v6i1.10150

Makmun, S., & Mubin, A. (2025). Pendidikan Akhlak Islam Sebagai Upaya Membentengi Anak Dari
Dampak Buruk Teknologi Informasi. 21(1).

Maksudin. (2023). Uncovering the Moral Nexus, Morality, Akhlag, and Character in Islamic Religious
Education: A Comprehensive Conceptual Analysis. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 20(1),
123-135. https://doi.org/10.14421/jpai.v20i1.7028

Megawati, M., & Prahmana, R. C. I. (2025). The Role of Character Education in Supporting
Transformative Education in the Digital Era: A Systematic Review: Peran Pendidikan Karakter
dalam Mendukung Pendidikan Transformatif di Era Digital: Sebuah Tinjauan Sistematis. Edu
Cendikia: Jurnal [Imiah Kependidikan, 4(03), 1489-15083.
https://doi.org/10.47709/educendikia.v4i03.5337



Mutawakil Husaini, Q., Hasanah, A., & Samsul Arifin, B. (2024). Character Education Methods At
Islamic Boarding School. llmuna: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 6(2), 18-38.
https://doi.org/10.54437/ilmuna.v6i2.1237

Muzammil, S. (2023). Etika Islam dalam Pemikiran Ibn Maskwaih dan Relevansinya terhadap
Problem-Problem Sosial di Indonesia. 18(2).

Nafsiyah, F., Paramita, L., Sutanti, D., & Nursalim, E. (2025). The Integration of Agidah, Morals, and
Sufism in Islamic Education.

Nasution, N. A. I. A., & Masyithoh, S. (2024). Integrasi Akhlak Dalam Dimensi Spiritual, Teologis,
Syariat, Pendidikan, Dan Filosofis. Tahdzib Al-Akhlag: Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 120—
133. https://doi.org/10.34005/tahdzib.v7i1.3767

Nurazizah, V. A. & Junaidi. (2025). Effectiveness of Student Character Education in the Digital Age of
Elementary Schools: A Systematic Literature Review. International Journal of Elementary
Education, 9(1), 1-10. https://doi.org/10.23887/ijee.v9i1.92656

Rahayu, W., Zukri, A., Maimunah, A., Mayang Sari, D., Jannah, R., & Ikhlas, M. (2023). Character
Education in Islamic Education: Strengthening and Implementing in the Digital Age. At-
Tarbawi: Jurnal Kajian Kependidikan Islam, 8(2), 125-138.
https://doi.org/10.22515/attarbawi.v8i2.7498

Salamah, S. (2025). Konsep Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih dan Penerapannya dalam Pendidikan
Karakter Islami. Jurnal IImiah Guru Madrasah, 4(1), 302-318.
https://doi.org/10.69548/jigm.v4il.71

Soimah, P. (2021). Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak Dalam Buku Tarbiyah Khulugiyah Karya Dr. Ali
Abdul Halim Mahmud.

Subagiya, B. (2023). Eksplorasi penelitian Pendidikan Agama Islam melalui kajian literatur:
Pemahaman konseptual dan aplikasi praktis.

Trismayanti, E. (2024). Problematika Pendidikan Islam Anak Usia Dini Di Era Digital: Tantangan Dan
Solusi Untuk Pengembangan Karakter.

Yuliani, W. (2018). Metode Penelitian Deskriptif Kualitatif Dalam Perspektif Bimbingan Dan
Konseling. QUANTA: Jurnal Kajian Bimbingan dan Konseling dalam Pendidikan, 2(2), 83-91.
https://doi.org/10.22460/q.v2i2p83-91.1641



