
 

 

Pesantren sebagai Model Pendidikan Sepanjang Hayat (Life Long Education): 

Relevansi Metode Tradisional di Era Modern. 

Zidan El Zaldie1, Nur Khasanah2    

1 Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid, Pekalongan, Indonesia 
2 Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid, Pekalongan, Indonesia 

zidan.el.zaldie24118@mhs.uin.gusdur.ac.id1  

 

 
A B S T R A K 

Konsep pendidikan sepanjang hayat (Pendidikan Sepanjang Hayat/PJH) 

mengacu pada pembelajaran yang berlangsung terus-menerus sepanjang hidup, 

mencakup pendidikan formal, nonformal, dan informal. UNESCO (2015) 

menekankan bahwa tujuan PJH adalah untuk mengembangkan potensi individu 

secara menyeluruh dalam aspek pribadi, sosial, ekonomi, dan budaya. Konsep 

ini sejalan dengan ajaran Islam yang mengharuskan umatnya untuk menuntut 

ilmu sepanjang hidup, sebagaimana tercantum dalam hadis Nabi Muhammad 

SAW. Pendidikan sepanjang hayat dapat ditemukan dalam berbagai bentuk, 

salah satunya melalui pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional. 

Pesantren mengintegrasikan pendidikan agama dengan nilai-nilai moral, akhlak, 

dan spiritual, yang tetap relevan meskipun menghadapi tantangan modernisasi. 

Pesantren tradisional, yang berfokus pada pengajaran kitab-kitab kuning dan 

metode halaqah, memiliki peran penting dalam pembentukan karakter dan 

akhlak santri. Meskipun demikian, pesantren tidak luput dari tuntutan adaptasi 

terhadap perkembangan teknologi dan sistem pendidikan global. Di era digital, 

pesantren mulai mengintegrasikan teknologi dalam proses pembelajaran untuk 

meningkatkan efektivitas pendidikan tanpa mengorbankan nilai-nilai 

tradisional. Oleh karena itu, pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam dapat 

memainkan peran penting dalam konsep pendidikan sepanjang hayat, 

menggabungkan tradisi dengan inovasi guna menghadapi tantangan zaman 

yang terus berubah. 

 

 
A B S T R A C T  
The concept of lifelong education (PJH) refers to continuous learning throughout life, encompassing formal, non-

formal, and informal education. UNESCO (2015) emphasizes that the goal of PJH is to develop an individual's 

full potential in personal, social, economic, and cultural aspects. This concept aligns with Islamic teachings, which 

require its followers to seek knowledge throughout life, as stated in the hadith of the Prophet Muhammad (peace 

be upon him). Lifelong education can be found in various forms, one of which is through Islamic boarding schools 

(pesantren) as traditional Islamic educational institutions. Pesantren integrate religious education with moral, 

ethical, and spiritual values, which remain relevant despite the challenges of modernization. Traditional pesantren, 

which focus on the teaching of yellow books and the halaqah method, play a crucial role in shaping the character 

and morals of their students. However, pesantren are not immune to the demands of adapting to technological 

developments and the global education system. In the digital era, pesantren have begun to integrate technology 

into the learning process to increase educational effectiveness without sacrificing traditional values. Therefore, 

Islamic boarding schools as Islamic educational institutions can play an important role in the concept of lifelong 

education, combining tradition with innovation to face the challenges of the ever-changing times.

 

 

1. PENDAHULUAN 

Pendidikan sepanjang hayat (Pendidikan Sepanjang Hayat/PJH) adalah suatu konsep yang 

menekankan pentingnya pembelajaran berkelanjutan yang berlangsung sepanjang hidup, baik dalam 

bentuk pendidikan formal, nonformal, maupun informal. Konsep ini, yang semakin relevan dalam era 

A R T I C L E   I N F O 

 

Article history: 
Received 01 November 2025 

Revised 10 November 2025 

Accepted 20 November 2025 

Available online 29 November 
2025 
 

Kata Kunci: 

Pendidikan Sepanjang Hayat, 
Pesantren, Modernisasi. 

 

 

Keywords: 
Lifelong Education, Pesantren, 

Modernization 

 

 

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  

Copyright © 2025 by Author. Published by 
Universitas Garut. 
 

mailto:zidan.el.zaldie24118@mhs.uin.gusdur.ac.id1


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03,  November  2025, 738-745 739 
 

 

globalisasi dan perkembangan teknologi informasi, bertujuan untuk mengembangkan potensi individu 

secara holistik, mencakup aspek pribadi, sosial, ekonomi, dan budaya. Pendidikan sepanjang hayat 

bukan hanya mengacu pada pembelajaran di bangku sekolah, tetapi juga mencakup proses pembelajaran 

yang terjadi di berbagai situasi kehidupan, baik melalui interaksi sosial, pengalaman kerja, maupun 

kegiatan-kegiatan informal lainnya. UNESCO (2015) menjelaskan bahwa pendidikan sepanjang hayat 

harus menjadi bagian integral dari kehidupan seseorang, untuk meningkatkan kualitas hidup dan 

membentuk karakter yang lebih baik, serta memberikan kemampuan untuk menghadapi tantangan masa 

depan. 

Di sisi lain, pendidikan Islam, khususnya yang dilakukan di pesantren, telah lama mengadopsi prinsip 

pendidikan sepanjang hayat, meskipun dalam konteks yang lebih spesifik, yaitu pendidikan agama dan 

pembentukan karakter. Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional memiliki peran yang 

sangat penting dalam mencetak generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga unggul 

dalam akhlak dan spiritualitas. Sistem pendidikan di pesantren, yang dikenal dengan kurikulum berbasis 

kitab kuning dan metode halaqah, sangat menekankan pembelajaran yang bersifat kontinu dan 

berkesinambungan sepanjang hidup, mencerminkan nilai-nilai pendidikan sepanjang hayat yang lebih 

luas. Di pesantren, para santri diajarkan untuk terus belajar dan memperdalam ilmu agama sepanjang 

hidup mereka, sebuah konsep yang selaras dengan ajaran Islam yang mendorong umatnya untuk 

menuntut ilmu dari buaian hingga liang lahat. 

Namun, di tengah kemajuan zaman, pesantren menghadapi tantangan besar untuk mempertahankan 

relevansinya di era modern yang sarat dengan perkembangan teknologi dan globalisasi pendidikan. 

Modernisasi pendidikan di Indonesia, yang awalnya diperkenalkan oleh pemerintah kolonial Belanda, 

turut membawa dampak besar pada sistem pendidikan nasional dan lembaga-lembaga pendidikan Islam, 

termasuk pesantren. Untuk menjawab tantangan tersebut, pesantren mulai mengadaptasi berbagai 

inovasi, seperti penerapan teknologi dalam proses pembelajaran dan pengembangan kurikulum yang 

lebih terstruktur, tanpa kehilangan identitasnya sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional. Oleh 

karena itu, penting untuk memahami bagaimana pesantren dapat terus memainkan peran vital dalam 

konteks pendidikan sepanjang hayat, menggabungkan antara tradisi dan inovasi guna menciptakan 

pendidikan yang relevan, adaptif, dan bermanfaat bagi kehidupan masyarakat di era modern ini. 

   

 

2. METODE 

1) Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan penelitian kepustakaan. Metode 

ini dipilih karena seluruh data dan informasi yang digunakan berasal dari sumber tertulis, seperti buku 

ilmiah, jurnal akademik, laporan penelitian, dan artikel ilmiah yang membahas tentang pertumbuhan 

dan perkembangan siswa, serta peran psikologi pendidikan dalam pendidikan kognitif, afektif, 

psikomotorik, dan holistik. 

2) Sumber Data 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari: Data primer, yaitu artikel jurnal ilmiah yang secara 

langsung membahas topik pertumbuhan dan perkembangan siswa dari berbagai aspek psikologis dan 

pendidikan. Data sekunder, yaitu buku referensi, laporan penelitian, dan karya ilmiah lainnya yang 

mendukung pembahasan dan memperkaya analisis konsep yang dikaji. 

3) Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran pustaka dengan menggunakan berbagai 

sumber akademik, baik cetak maupun digital. Langkah-langkah yang dilakukan meliputi: Identifikasi 

sumber, yaitu memilih jurnal, buku, dan artikel ilmiah yang relevan dengan tema penelitian. Klasifikasi 

sumber, yaitu pengelompokan referensi berdasarkan aspek yang diteliti, seperti kognitif, afektif, 

psikomotorik, dan pendidikan holistik. Pencatatan data, yaitu pencatatan gagasan, konsep, teori, dan 

hasil penelitian yang berkaitan dengan pembahasan. Sintesis pustaka, yaitu menggabungkan temuan dari 

berbagai sumber untuk menghasilkan pemahaman yang komprehensif dan integratif. 

4) Teknik Analisis Data 

Data dianalisis menggunakan analisis deskriptif kualitatif, dengan mengkaji dan menginterpretasi 

isi dari berbagai sumber pustaka yang dikumpulkan. Analisis dilakukan melalui tiga tahap utama: 

Reduksi data, dengan memilih informasi yang relevan dengan topik penelitian. Penyajian data, berupa 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03,  November  2025, 738-745 740 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

deskripsi konseptual yang menggambarkan hasil kajian teoritis dan temuan penelitian sebelumnya. 

Penarikan kesimpulan, dilakukan untuk merumuskan pemahaman baru yang menggambarkan hubungan 

antara tumbuh kembang siswa dalam konteks psikologi pendidikan dan pendidikan holistik. 

5) Validitas Data 

Untuk memastikan validitas hasil penelitian, triangulasi sumber dilakukan dengan membandingkan 

berbagai literatur yang membahas tema yang sama. Langkah ini bertujuan untuk memastikan bahwa 

hasil analisis bersifat objektif, komprehensif, dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademis. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Pendidikan Sepanjang Hayat 

 Pendidikan sepanjang hayat mengacu pada proses pembelajaran berkelanjutan sepanjang hidup 

seseorang, yang mencakup pembelajaran formal, nonformal, dan informal. Konsep ini telah dirumuskan 

oleh sejumlah pakar dan organisasi pendidikan terkemuka. Menurut perspektif UNESCO tahun 2015, 

pendidikan sepanjang hayat mencakup semua bentuk pembelajaran yang terjadi sepanjang hidup 

seseorang, dengan tujuan mengembangkan potensi mereka secara komprehensif dalam ranah pribadi, 

sosial, ekonomi, dan budaya. Knowles, pada tahun 1980, menekankan bahwa pendidikan sepanjang 

hayat adalah pembelajaran berkelanjutan, yang tidak hanya berfokus pada masa kanak-kanak dan 

sekolah formal, tetapi juga mencakup semua tahapan kehidupan manusia. 

 Jarvis (2004) menyatakan bahwa pendidikan sepanjang hayat mencakup semua bentuk 

pembelajaran yang dilakukan seseorang sejak lahir hingga meninggal, baik melalui jalur formal, 

nonformal, maupun informal. Menurut Tough (1979), pendidikan sepanjang hayat adalah proses di 

mana individu terus-menerus terlibat dalam pembelajaran mandiri yang didukung oleh interaksi dengan 

lingkungan dan komunitas mereka. Field (2006) menggambarkan pendidikan sepanjang hayat sebagai 

pendekatan pembelajaran yang mengakui bahwa pembelajaran terjadi sepanjang hayat dan dalam 

berbagai situasi, baik di dalam maupun di luar kerangka pendidikan formal. (Nurhayati, 2024) 

 Konsep pendidikan sepanjang hayat bukanlah hal baru. Pada abad ke-14, tepatnya pada masa 

Nabi Muhammad SAW, terdapat sebuah riwayat hadis yang bermakna: Dari Abu Hurairah RA, dari 

Nabi SAW, beliau bersabda, "Tuntutlah ilmu sejak dari buaian hingga liang lahat" (H.R. Muslim). 

Dalam sebuah kajian (Wahyuddin, 2016), disimpulkan bahwa agama Islam mewajibkan umatnya untuk 

menuntut ilmu, baik laki-laki maupun perempuan, sejak lahir hingga akhir hayat. Islam memberikan 

dorongan yang kuat kepada umatnya untuk menuntut ilmu melalui keunggulan (derajat yang tinggi), 

pahala yang besar, dan berbagai kemudahan lainnya. Bahkan, dalam Islam, kedudukan seorang ilmuwan 

(ulama) lebih mulia daripada seorang pejabat, orang kaya, atau ahli ibadah. (Fauzi, 2025) 

 

Pesantren Sebagai Pendidikan Tradisional 

 Pesantren dipahami sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional karena proses pendidikan dan 

pengajarannya sangat berpegang teguh pada pemahaman, gagasan, dan pemikiran ulama abad 

pertengahan. Pesantren bukan hanya fenomena lokal dalam masyarakat Jawa, tetapi juga tersebar luas 

di seluruh kepulauan Indonesia. Lembaga serupa di Aceh dikenal sebagai dayah, sementara di 

Minangkabau disebut surau. Pesantren tradisional umumnya mempertahankan bentuk aslinya, berfokus 

pada pengajaran kitab-kitab Arab yang ditulis oleh ulama abad pertengahan, yang umumnya dikenal 

sebagai kitab kuning. Metode pembelajarannya menggunakan sistem halaqah (kelompok belajar), yang 

biasanya diadakan di masjid atau surau. Kurikulum pendidikan sepenuhnya berada di bawah wewenang 

kiai (pengurus pesantren). Para santri terdiri dari santri mukim (warga yang bermukim di dalam 

kompleks pesantren) dan santri kalong (warga yang menetap). Sementara itu, pesantren modern 

merupakan pengembangan dari model tradisional, dengan orientasi pendidikan yang mengadopsi sistem 

pembelajaran klasik yang lebih modern dan meninggalkan pola pembelajaran tradisional. (Purnamasari, 

2016) 

 Pesantren tradisional merupakan lembaga pendidikan Islam yang masih berpegang teguh pada 

tradisi klasik. Manajemen pesantren umumnya berada di bawah kendali penuh seorang kiai, sementara 

kegiatan pembelajaran berfokus pada pendidikan agama, dengan menggunakan kitab-kitab klasik 

sebagai sumber utama materi. Sistem pendidikan yang diterapkan masih menganut prinsip-prinsip 

tradisional, seperti weton (ajaran Islam), bandongan (tahbisan), dan sorogan (ajaran Islam). Lebih lanjut, 

hubungan antara kiai, ustaz (guru agama Islam), dan santri bersifat hierarkis, dengan kiai dipandang 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03,  November  2025, 738-745 741 
 

 

sebagai panutan dan patut dihormati. Kehidupan santri cenderung komunal dan egaliter. (Junaidi et al., 

2023) 

 Meskipun metode tradisional di pesantren telah lama diterapkan, metode tersebut tetap sangat 

relevan dalam menghadapi tantangan era modern. Pendidikan yang menekankan moral dan 

pembentukan karakter merupakan salah satu solusi atas meningkatnya degradasi moral di kalangan 

remaja. Pendekatan tradisional di pesantren tetap relevan hingga saat ini, dengan menitikberatkan pada 

integritas moral, kedalaman spiritual, dan kemandirian santri. Dalam konteks pendidikan modern, 

metode seperti sorogan dan bandongan masih menunjukkan signifikansinya, terutama dalam 

mengembangkan karakter dan akhlak generasi muda. Metode-metode tersebut dinilai efektif dalam 

memupuk kedekatan antara kiai dan santri serta menanamkan disiplin spiritual yang kuat (Dhofier, 

2011). Di tengah tantangan moral era modern, pendekatan-pendekatan tersebut menjadi fondasi penting 

bagi penguatan akhlak melalui interaksi personal dan pembelajaran intensif tentang nilai-nilai Islam 

(Zarkasyi, 2015). Selain mengembangkan aspek kognitif, metode tradisional juga menekankan 

pengembangan emosi dan spiritual, yang merupakan elemen esensial dalam pendidikan karakter. 

Namun, agar tetap relevan, metode-metode ini perlu beradaptasi dengan kemajuan teknologi dan 

tuntutan pendidikan global. Integrasi tradisi pesantren dengan pendekatan modern seperti pemanfaatan 

teknologi digital dalam proses pembelajaran dan pengembangan kurikulum yang lebih komprehensif 

dapat membantu pesantren merespons tantangan zaman tanpa kehilangan identitasnya sebagai lembaga 

yang berbasis pada nilai-nilai Islam (Madjid, 2008). Dengan demikian, relevansi metode pendidikan 

tradisional dapat dipertahankan melalui kombinasi kekuatan tradisi dan inovasi pendidikan yang 

berorientasi masa depan. (Wirayanti et al., 2024) 

 

Pesantren dan Life Long Education 

 Reformasi sistem persekolahan yang sejalan dengan konsep Pendidikan Sepanjang Hayat (PJH) 

merupakan suatu keharusan, terutama dalam upaya transformasi pola pendidikan tradisional menjadi 

model persekolahan yang lebih sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan 

dinamika sosial budaya manusia yang semakin kompleks. Proses pembaruan ini mencakup berbagai 

aspek, mulai dari tujuan dan isi program, metode dan perangkat pembelajaran, hingga proses evaluasi 

dan struktur pendidikan. Dalam konteks ini, pesantren memegang posisi sebagai lembaga pendidikan 

keagamaan yang menekankan kajian agama secara mendalam sebagai landasan orientasi sistem dan pola 

pendidikannya. Posisi inilah yang membedakan pesantren Salafiyah sebagai lembaga yang 

mengkhususkan diri dalam masalah keagamaan, menanamkan nilai-nilai etika dan akhlak mulia kepada 

para santrinya. Lebih lanjut, pesantren juga membekali mereka dengan keterampilan yang dibutuhkan 

untuk terjun ke masyarakat, sehingga menghasilkan kader ulama yang berkualitas. 

 Pola dasar pendidikan pesantren didasarkan pada fungsi dan relevansinya dengan berbagai 

aspek kehidupan. Dalam konteks ini, pesantren Salafiyah berperan sebagai wadah pembinaan santri 

menjadi pribadi yang taat dan berakhlak mulia. Istilah "shalih" merujuk pada individu yang berpotensi 

berperan aktif, bermanfaat, dan terampil dalam kehidupan sosial. Sementara itu, akhlak mulia 

menggambarkan pencapaian keutamaan-keutamaan yang berkaitan dengan hubungan antarmanusia, 

baik dengan sesama makhluk maupun dengan Sang Pencipta, sebagai jalan menuju kebahagiaan akhirat. 

Untuk membentuk individu yang bermanfaat bagi lingkungannya, pesantren menyediakan khazanah 

ilmu yang relevan dengan kebutuhan hidup. Untuk meraih kebahagiaan akhirat, pesantren Salafiyah 

secara kelembagaan menekankan pendalaman ilmu agama (tafaqquh fi al-din). (Fawait, 2017) 

 Pendidikan sepanjang hayat mencakup pendidikan formal, nonformal, dan informal. 

Penggunaan istilah "formal" setelah kata "pendidikan", dan terutama frasa "nonformal", mencerminkan 

fenomena ekstrastruktural dalam memahami konsep pendidikan sepanjang hayat. Akibatnya, muncul 

bias dalam menafsirkan maknanya. Perspektif bias ini dipengaruhi oleh latar belakang sejarah 

pendidikan di Indonesia, khususnya masa kolonial, serta pemikiran pragmatis modern. Pendidikan 

kemudian dipersempit menjadi proses formal yang mekanis, sementara beberapa di antaranya dilabeli 

sebagai nonformal. Namun, pendidikan agama sesungguhnya berlangsung terus menerus tanpa batas 

mekanis dan tidak selalu formal. Di banyak desa, kelompok perempuan masih rutin berpartisipasi dalam 

kegiatan "ngaji" lisan, menggunakan materi yang telah mereka pelajari sejak muda. Sementara itu, di 

kota-kota besar, masyarakat membentuk berbagai kelompok pengajian, sekte, dan berbagai bentuk 

klaim ilmiah. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03,  November  2025, 738-745 742 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

 Beberapa pandangan mengklasifikasikan kegiatan "pengajian" sebagai pendidikan informal. 

Namun, penggunaan istilah formal dan informal setelah kata "pendidikan" menunjukkan paradigma 

ideologis struktural: bahwa pendidikan harus terstruktur dan sistematis. Namun, kegiatan pengajian dan 

pendidikan agama tidak selalu, dan tidak diharuskan, mengikuti pola struktural tersebut. Oleh karena 

itu, mengklasifikasikan pengajian dan pendidikan agama seumur hidup sebagai pendidikan informal 

mencerminkan paradigma yang keliru. Asumsi ini mengasumsikan bahwa setiap proses transfer 

pengetahuan harus terjadi secara klasik, dalam kerangka terstruktur dan mekanis. Akibatnya, 

kategorisasi pendidikan Islam diperlakukan sama dengan pendidikan umum. (Inayatulloh, 2024) 

 

Relevansi Metode Tradisional di Era Modern 

 Gelombang modernisasi pendidikan di Indonesia awalnya tidak diprakarsai oleh umat Islam. 

Sistem pendidikan modern, yang kemudian berpengaruh signifikan terhadap pendidikan Islam, 

diperkenalkan oleh pemerintah kolonial Belanda melalui pendirian volkschoolen, atau sekolah rakyat 

atau sekolah desa. Awalnya, sekolah-sekolah desa ini cukup mengecewakan karena tingginya angka 

putus sekolah dan rendahnya kualitas pembelajaran. Namun, di sisi lain, upaya eksperimental Belanda 

melalui sekolah-sekolah desa atau negeri ini, bersama dengan sistem dan lembaga pendidikan Islam, 

mendorong transformasi beberapa surau (rumah ibadah Islam) di Minangkabau menjadi sekolah nagari 

dengan model pendidikan bergaya Belanda. Selain menghadapi tantangan dari sistem pendidikan 

kolonial Belanda, pendidikan Islam tradisional terutama pesantren juga menghadapi tekanan dari 

kelompok Muslim reformis atau modernis. Gerakan reformasi, yang berkembang pesat sejak awal abad 

ke-20, menuntut pembaruan sistem pendidikan Islam sebagai respons terhadap kolonialisme dan 

penyebaran pengaruh Kristen. Dalam konteks ini, upaya reformasi lembaga pendidikan Islam modern 

mengambil dua bentuk utama. Pertama, sekolah negeri bergaya Belanda tetap menyediakan ajaran 

Islam, seperti yang terlihat pada sekolah Adabiyah yang didirikan oleh Abdullah Ahmad di Padang pada 

tahun 1909, serta sekolah negeri bergaya Belanda yang mencakup pengajaran Al-Qur'an, yang 

dijalankan oleh organisasi-organisasi seperti Muhammadiyah. Kedua, munculnya madrasah-madrasah 

modern yang, sampai batas tertentu, menolak substansi dan metode pendidikan Belanda modern, 

misalnya, sekolah Diniyah yang dikembangkan oleh Zainudin Labay el-Yunusi. 

 Menurut pengamat Islam Belanda ini, pesantren merespons kemunculan dan penyebaran sistem 

pendidikan Islam modern dengan sikap "penolakan dan konformitas". Komunitas pesantren menolak 

beberapa pandangan dan asumsi keagamaan yang dibawa oleh para reformis, tetapi pada saat yang sama 

mengadopsi beberapa langkah reformis yang memungkinkan pesantren untuk bertahan. Oleh karena itu, 

pesantren melakukan berbagai akomodasi yang dianggap tidak hanya untuk menjaga keberlanjutan 

lembaga tetapi juga untuk menguntungkan para santri. 

 Secara konkret, respons pesantren terhadap tantangan-tantangan ini terlihat dalam beberapa hal. 

Pertama, memperbarui materi pendidikan dengan menambahkan mata pelajaran dan keterampilan 

umum. Kedua, memperbarui metode pembelajaran, misalnya melalui penerapan sistem klasikal dan 

jenjang pendidikan. Ketiga, mereformasi aspek kelembagaan, termasuk pola kepemimpinan dan 

diversifikasi kelembagaan. Keempat, memperluas fungsi pesantren, dari fokus awalnya semata-mata 

pada pendidikan menjadi mencakup peran sosial dan ekonomi. (Halil, 2022) 

 Tradisionalisme pesantren terlihat jelas dari fokus mereka pada ilmu agama Islam atau kitab-

kitab kuning, seperti tauhid, fikih, ushul fiqih, tafsir, hadis, akhlak, tasawuf, bahasa Arab, dan disiplin 

ilmu serupa. Meskipun beberapa pesantren menerapkan sistem madrasah, pengetahuan umum tidak 

termasuk dalam kurikulum mereka. Ciri tradisional lainnya terlihat dari orientasi pembelajaran yang 

sepenuhnya untuk Allah SWT, pelaksanaan kegiatan pembelajaran sepanjang hari, dan sistem 

pendidikan yang menekankan hubungan personal yang mendalam antara santri dan kyai. Sebagai 

lembaga pendidikan Islam tradisional, tujuan pembelajaran di pesantren bukan sekadar membekali 

santri dengan berbagai ilmu pengetahuan, melainkan berfokus pada pengembangan akhlak dan 

pembentukan kepribadian. Pendidikan di pesantren bertujuan untuk menanamkan nilai-nilai luhur, 

membiasakan santri berperilaku santun, dan mempersiapkan mereka menghadapi kehidupan dengan 

kesucian hati, keikhlasan, dan kejujuran. Oleh karena itu, tujuan utama pendidikan Islam di pesantren 

tradisional adalah pembentukan karakter dan pendidikan spiritual. Setiap mata pelajaran wajib 

mengandung nilai-nilai akhlak, dan guru atau ustadz dituntut untuk mengutamakan pengembangan 

akhlak di atas aspek-aspek pembelajaran lainnya. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03,  November  2025, 738-745 743 
 

 

 Dengan demikian, terdapat perbedaan yang signifikan antara tujuan pendidikan pesantren 

tradisional dan lembaga pendidikan formal. Pesantren tradisional berorientasi pada pengembangan 

kepribadian yang utuh, integratif, dan holistik (kaffah). Pendidikan tidak ditujukan untuk menjenuhkan 

peserta didik dengan fakta, melainkan membimbing mereka untuk menjalani kehidupan yang suci, 

murni, dan ikhlas. Proses pendidikan di pesantren tidak hanya menekankan penguasaan ilmu 

pengetahuan, tetapi juga penerapannya dalam kehidupan sehari-hari. Dengan kata lain, tujuan utama 

pendidikan pesantren adalah membentuk individu yang beriman, berilmu, berorientasi pada amal saleh, 

dan pada akhirnya berakhlak mulia. Hal ini berbeda dengan tujuan pendidikan lembaga formal yang 

lebih berfokus pada pengembangan keterampilan atau spesialisasi kerja tertentu, seringkali tanpa 

memperhatikan nilai-nilai etika dan moral secara memadai. Perbedaan orientasi pendidikan ini pada 

akhirnya menimbulkan perbedaan jenis ilmu yang dipelajari dan metode keilmuan yang digunakan. 

(Sahibuddin, 2017) 

 

Inovasi Pesantren di Era Modern 

 Terkait proses transformasi pendidikan di pesantren, Khalid Abdullah Bingimlas (2009) 

menjelaskan bahwa perubahan yang terjadi di pesantren sebelum (pra) dan sesudah (pasca) digitalisasi 

meliputi berbagai penyesuaian mendasar dalam struktur kelembagaan, metode pembelajaran, dan pola 

interaksi sosial. Pada masa sebelum digitalisasi, pesantren menerapkan metode pengajaran berbasis 

tradisi, seperti penyampaian lisan, kajian kitab-kitab klasik, dan diskusi kelompok, dengan 

memanfaatkan kitab fisik sebagai sumber belajar utama. Keterbatasan perkembangan teknologi modern 

telah membatasi akses terhadap sumber informasi dan fasilitas pendidikan yang lebih maju. Fokus 

pendidikan juga tetap berorientasi pada aspek keagamaan melalui kurikulum yang dirancang untuk 

membimbing santri sesuai ajaran Islam. 

 Sementara itu, pesantren di era pascadigitalisasi telah mulai mengintegrasikan teknologi secara 

lebih luas dan mengadopsi perubahan penting dalam praktik pembelajaran mereka. Penggunaan 

komputer, internet, dan ponsel pintar telah menjadi bagian dari proses pembelajaran. Metode 

pembelajaran juga semakin beragam, termasuk pembelajaran daring, video edukasi, dan aplikasi 

edukasi. Globalisasi pendidikan juga telah membuka peluang konektivitas yang lebih luas antara 

pesantren dan lembaga pendidikan internasional. Melalui pendekatan yang lebih holistik, pesantren 

berupaya mengintegrasikan pendidikan umum dengan pendidikan agama, sementara partisipasi 

masyarakat melalui media sosial dan berbagai platform daring semakin memperkaya interaksi pesantren 

dalam ekosistem digital. (Harmathilda et al., 2024) 

 Di era modern saat ini, pesantren tradisional dihadapkan pada dinamika perubahan sosial dan 

perkembangan teknologi yang pesat. Maksum mengklasifikasikan pesantren menjadi dua jenis: 

pesantren modern (ashriyah) dan pesantren tradisional (salafiyah). Pesantren modern merupakan 

lembaga yang menyelenggarakan pendidikan formal, sementara pesantren tradisional tidak memiliki 

sekolah formal. Pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia dan 

berperan penting dalam mencerdaskan bangsa. Sepanjang sejarah Indonesia, pesantren telah 

memberikan kontribusi yang signifikan, terutama dalam membentuk generasi yang berilmu dan 

mendalami ilmu agama. Di era globalisasi yang semakin meluas, segala aspek kehidupan mengalami 

perubahan, termasuk sistem pendidikan, dan hal ini berdampak pada penyelenggaraan pendidikan di 

pesantren. Karena sistem pendidikan nasional menitikberatkan pada pendidikan umum, pesantren 

dituntut untuk menjaga eksistensinya sebagai penyeimbang (equilibrium) pendidikan tersebut. Oleh 

karena itu, pesantren melakukan berbagai penyesuaian yang bermanfaat bagi santrinya sekaligus 

mendukung keberlanjutan dan ketahanan lembaga. Upaya ini diwujudkan melalui penerapan sistem 

berjenjang (klasik), pengembangan kurikulum yang terencana, serta proses pembelajaran yang lebih 

jelas dan terstruktur. 

 Inovasi pembelajaran di pesantren dapat dipahami sebagai upaya pembaharuan yang bertujuan 

untuk menjawab berbagai permasalahan pendidikan di lingkungan pesantren. Inovasi ini dapat berupa 

gagasan, produk, atau metode yang dianggap atau dianggap baru oleh individu maupun kelompok 

masyarakat. Inovasi ini dapat berupa temuan baru (invensi) atau penemuan kembali (discovery) yang 

digunakan untuk mencapai tujuan pendidikan pesantren atau menyelesaikan permasalahan yang 

dihadapi dalam proses pembelajaran. Dari penjelasan tersebut, dapat dipahami bahwa salah satu bentuk 

inovasi pembelajaran di pesantren adalah penggunaan kalkulator ilmiah. Alat ini dimanfaatkan untuk 

berbagai perhitungan, termasuk dalam kajian ilmiah yang membutuhkan akurasi tinggi. Jika digunakan 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03,  November  2025, 738-745 744 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

dengan benar, kalkulator ilmiah dapat menghasilkan hasil yang akurat tanpa kesalahan sintaksis, 

sehingga mendukung keakuratan proses pembelajaran. Lebih lanjut, proses pembelajaran memanfaatkan 

beragam media modern seperti proyektor LCD, papan tulis pintar, komputer, dan presentasi PowerPoint. 

Kehadiran media-media ini membantu meningkatkan pemahaman siswa. Lebih lanjut, ustadz (guru) 

juga memilih metode pembelajaran yang tepat untuk memastikan penyampaian materi yang efektif dan 

kemudahan pemahaman siswa. (Holil et al., 2023) 

 

Tantangan Pendidikan Pesantren Di Era Modern 

 Di era modern saat ini, arus globalisasi yang semakin meluas telah memengaruhi berbagai aspek 

kehidupan, termasuk sistem pendidikan, yang pada akhirnya juga berdampak pada pesantren. Di tengah 

dinamika sistem pendidikan nasional yang lebih menekankan pendidikan umum, pesantren dituntut 

untuk tetap hadir sebagai kekuatan penyeimbang. Oleh karena itu, pesantren melakukan berbagai 

penyesuaian yang bertujuan untuk memberikan manfaat bagi santrinya dan menjaga keberlanjutan serta 

ketahanan lembaga, antara lain melalui penerapan sistem berjenjang (sistem klasikal) dan 

pengembangan kurikulum yang terencana, jelas, dan terstruktur. Menghadapi modernisasi pendidikan, 

pesantren umumnya mengambil pendekatan yang hati-hati dan tidak tergesa-gesa dalam 

mentransformasi lembaga mereka menjadi lembaga modern. Mereka cenderung mengambil kebijakan 

yang hati-hati, menerima reformasi hanya dalam batas tertentu, selama reformasi tersebut tidak 

mengorbankan kemampuan sekolah untuk bertahan. Mayoritas pesantren merespons tantangan 

modernisasi dengan melakukan sejumlah penyesuaian pada sistem pendidikan, kurikulum, materi dan 

metode pengajaran, serta sistem evaluasinya. Pesantren-pesantren ini kemudian menerapkan sistem 

pendidikan bergaya madrasah, dengan sistem dan kurikulum yang mematuhi peraturan Kementerian 

Agama. Selain menyediakan sistem pendidikan berbasis madrasah, beberapa pesantren juga mengelola 

sekolah negeri. Hanya sebagian kecil pesantren di Indonesia yang mempertahankan sistem pendidikan 

tradisional mereka, yang dikenal sebagai pesantren salaf, yang masih menganut model pendidikan lama. 

(Iryana, 2015) 

 Dalam tulisannya, Abdorrahman menguraikan delapan pola umum pendidikan Islam di 

pesantren. Pola-pola ini meliputi: kedekatan antara kyai dan santri, gaya hidup sederhana atau zuhud; 

tradisi kepatuhan penuh santri kepada kyai, kemandirian yang kuat dalam diri santri, tumbuhnya budaya 

gotong royong dan suasana persaudaraan di antara para santri, disiplin yang tinggi, kesediaan untuk 

hidup sederhana demi mencapai tujuan, dan kehidupan yang bercirikan religiusitas tinggi. Dengan 

karakteristiknya yang khas, pesantren mampu bertahan sebagai pusat pendidikan Islam, terus 

melestarikan tradisinya di tengah derasnya arus modernisasi. Salah satu karakteristik utama pesantren 

adalah kurikulumnya, yang berfokus pada ilmu-ilmu agama, seperti hukum Islam, tafsir, hadis, tasawuf, 

retorika, sejarah Islam, sistem fikih Islam, dan teologi Islam. Dari segi mekanisme kerjanya, pesantren 

memiliki karakteristik unik yang membedakannya dengan lembaga pendidikan lainnya. Keunikan 

pertama terletak pada penggunaan sistem tradisional yang memungkinkan kebebasan yang lebih besar 

daripada sekolah modern, sehingga menciptakan hubungan dua arah antara kyai dan santri. Keunikan 

kedua adalah pola kehidupan di pesantren, yang sangat menekankan nilai-nilai kesederhanaan, 

idealisme, kesetaraan, persaudaraan, dan keberanian dalam menjalani hidup. (Krisdiyanto et al., 2019) 

 

4. KESIMPULAN 

  Pendidikan sepanjang hayat menegaskan bahwa proses belajar berlangsung terus-menerus 

dalam seluruh fase kehidupan manusia, baik melalui jalur formal, nonformal, maupun informal, 

sebagaimana juga tercermin dalam tradisi keilmuan Islam yang menekankan kewajiban menuntut ilmu 

sepanjang hidup. Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional, menunjukkan relevansi 

konsep ini melalui pola pembelajaran yang menitikberatkan pada pendalaman agama, pembentukan 

akhlak, dan penguatan karakter secara berkelanjutan. Meskipun berakar pada tradisi klasik, pesantren 

mampu merespons dinamika modern dengan melakukan inovasi kelembagaan, pengembangan 

kurikulum, dan pemanfaatan teknologi tanpa meninggalkan nilai-nilai fundamentalnya. Dengan 

demikian, pesantren berperan penting sebagai lembaga pendidikan yang tidak hanya melestarikan 

warisan intelektual Islam, tetapi juga menyiapkan generasi berilmu dan berakhlak mulia yang adaptif 

terhadap perkembangan zaman, sehingga tetap relevan dalam konteks Pendidikan Sepanjang Hayat. 

 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03,  November  2025, 738-745 745 
 

 

 

 

5. REFERENCES 

Fawait, A. (2017). Pendidikan Pesantren; Sebagai Suksesi Life Long Education di Indonesia. Vicratina: 

Jurnal Ilmiah Keagamaan, 2(1), 53–60. 

Halil, H. (2022). Relevansi Sistem Pendidikan Pesantren di Era Modernisasi. Al-Ibrah: Jurnal 

Pendidikan Dan Keilmuan Islam, 7(1), 95–113. 

Harmathilda, H., Yuli, Y., Hakim, A. R., Damayanti, D., & Supriyadi, C. (2024). Transformasi 

Pendidikan Pesantren Di Era Modern: Antara Tradisi Dan Inovasi. Karimiyah, 4(1), 33–50. 

Holil, M., Nada, Z., Shaleh, M., Muis, A., & Ruzakki, H. (2023). Inovasi Pembelajaran Di Pondok 

Pesantren Di Era Globalisasi. Edupedia: Jurnal Studi Pendidikan Dan Pedagogi Islam, 7(2), 189–

199. 

Inayatulloh, S. (2024). Telaah Epistemik Kapita Selekta Pendidikan Islam: Belajar Sepanjang Hayat. 

An-Nidhom: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 9(1), 33–47. 

Iryana, W. (2015). Tantangan Pesantren Salaf di Era Modern. AL-MURABBI: Jurnal Studi 

Kependidikan Dan Keislaman, 2(1), 64–87. 

Junaidi, R. A. A., Rama, B., & Yahdi, M. (2023). Lembaga Pendidikan Pesantren Di Indonesia. Iqra: 

Jurnal Ilmu Kependidikan Dan Keislaman, 18(2), 101–107. 

Krisdiyanto, G., Muflikha, M., Sahara, E. E., & Mahfud, C. (2019). Sistem pendidikan pesantren dan 

tantangan modernitas. Tarbawi: Jurnal Ilmu Pendidikan, 15(1), 11–21. 

Purnamasari, N. I. (2016). Konstruksi Sistem Pendidikan Pesantren Tradisional di Era Global: Paradoks 

dan Relevansi. EL-BANAT: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 6(2), 194–212. 

Sahibuddin, S. (2017). Relevansi Sistem Pendidikan Pesantren Tradisional Dalam Era Modernisasi 

(Studi Kasus Ponpes Miftahul Ulum Bettet Pamekasan). Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan 

Penelitian Ke Islaman, 4(1), 145–162. 

Wirayanti, W., Erna, E., Cherawati, C., & Khaerani, S. (2024). Metode pendidikan tradisional pesantren 

dalam membina akhlak santri (Studi Pesantren Nahdlatul Ulum Kabupaten Maros). Socius: Jurnal 

Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, 1(10), 424–437. 
 


