3‘~.<..

=
]
=

AL-ILMIYA: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM

JPI

Pesantren sebagai Model Pendidikan Sepanjang Hayat (Life Long Education):
Relevansi Metode Tradisional di Era Modern.

Zidan EIl Zaldie!, Nur Khasanah?

! pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid, Pekalongan, Indonesia
2 Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid, Pekalongan, Indonesia
zidan.el.zaldie24118@mhs.uin.gusdur.ac.id*

ARTICLE INFO

Article history:

Received 01 November 2025
Revised 10 November 2025
Accepted 20 November 2025
Auvailable online 29 November
2025

Kata Kunci:
Pendidikan Sepanjang Hayat,
Pesantren, Modernisasi.

Keywords:
Lifelong Education, Pesantren,
Modernization

ABSTRAK

Konsep pendidikan sepanjang hayat (Pendidikan Sepanjang Hayat/PJH)
mengacu pada pembelajaran yang berlangsung terus-menerus sepanjang hidup,
mencakup pendidikan formal, nonformal, dan informal. UNESCO (2015)
menekankan bahwa tujuan PJH adalah untuk mengembangkan potensi individu
secara menyeluruh dalam aspek pribadi, sosial, ekonomi, dan budaya. Konsep
ini sejalan dengan ajaran Islam yang mengharuskan umatnya untuk menuntut
ilmu sepanjang hidup, sebagaimana tercantum dalam hadis Nabi Muhammad
SAW. Pendidikan sepanjang hayat dapat ditemukan dalam berbagai bentuk,
salah satunya melalui pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional.
Pesantren mengintegrasikan pendidikan agama dengan nilai-nilai moral, akhlak,
dan spiritual, yang tetap relevan meskipun menghadapi tantangan modernisasi.
Pesantren tradisional, yang berfokus pada pengajaran kitab-kitab kuning dan
metode halagah, memiliki peran penting dalam pembentukan karakter dan
akhlak santri. Meskipun demikian, pesantren tidak luput dari tuntutan adaptasi

terhadap perkembangan teknologi dan sistem pendidikan global. Di era digital,
pesantren mulai mengintegrasikan teknologi dalam proses pembelajaran untuk
meningkatkan efektivitas pendidikan tanpa mengorbankan nilai-nilai
tradisional. Oleh karena itu, pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam dapat
memainkan peran penting dalam konsep pendidikan sepanjang hayat,
menggabungkan tradisi dengan inovasi guna menghadapi tantangan zaman
yang terus berubah.

This is an open access article under the CC BY-SA
license.

Copyright © 2025 by Author. Published by
Universitas Garut.

ABSTRACT

The concept of lifelong education (PJH) refers to continuous learning throughout life, encompassing formal, non-
formal, and informal education. UNESCO (2015) emphasizes that the goal of PJH is to develop an individual's
full potential in personal, social, economic, and cultural aspects. This concept aligns with Islamic teachings, which
require its followers to seek knowledge throughout life, as stated in the hadith of the Prophet Muhammad (peace
be upon him). Lifelong education can be found in various forms, one of which is through Islamic boarding schools
(pesantren) as traditional Islamic educational institutions. Pesantren integrate religious education with moral,
ethical, and spiritual values, which remain relevant despite the challenges of modernization. Traditional pesantren,
which focus on the teaching of yellow books and the halagah method, play a crucial role in shaping the character
and morals of their students. However, pesantren are not immune to the demands of adapting to technological
developments and the global education system. In the digital era, pesantren have begun to integrate technology
into the learning process to increase educational effectiveness without sacrificing traditional values. Therefore,
Islamic boarding schools as Islamic educational institutions can play an important role in the concept of lifelong
education, combining tradition with innovation to face the challenges of the ever-changing times.

1. PENDAHULUAN

Pendidikan sepanjang hayat (Pendidikan Sepanjang Hayat/PJH) adalah suatu konsep yang
menekankan pentingnya pembelajaran berkelanjutan yang berlangsung sepanjang hidup, baik dalam
bentuk pendidikan formal, nonformal, maupun informal. Konsep ini, yang semakin relevan dalam era


mailto:zidan.el.zaldie24118@mhs.uin.gusdur.ac.id1

Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03, November 2025, 738-745 739

globalisasi dan perkembangan teknologi informasi, bertujuan untuk mengembangkan potensi individu
secara holistik, mencakup aspek pribadi, sosial, ekonomi, dan budaya. Pendidikan sepanjang hayat
bukan hanya mengacu pada pembelajaran di bangku sekolah, tetapi juga mencakup proses pembelajaran
yang terjadi di berbagai situasi kehidupan, baik melalui interaksi sosial, pengalaman kerja, maupun
kegiatan-kegiatan informal lainnya. UNESCO (2015) menjelaskan bahwa pendidikan sepanjang hayat
harus menjadi bagian integral dari kehidupan seseorang, untuk meningkatkan kualitas hidup dan
membentuk karakter yang lebih baik, serta memberikan kemampuan untuk menghadapi tantangan masa
depan.

Di sisi lain, pendidikan Islam, khususnya yang dilakukan di pesantren, telah lama mengadopsi prinsip
pendidikan sepanjang hayat, meskipun dalam konteks yang lebih spesifik, yaitu pendidikan agama dan
pembentukan karakter. Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional memiliki peran yang
sangat penting dalam mencetak generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga unggul
dalam akhlak dan spiritualitas. Sistem pendidikan di pesantren, yang dikenal dengan kurikulum berbasis
kitab kuning dan metode halagah, sangat menekankan pembelajaran yang bersifat kontinu dan
berkesinambungan sepanjang hidup, mencerminkan nilai-nilai pendidikan sepanjang hayat yang lebih
luas. Di pesantren, para santri diajarkan untuk terus belajar dan memperdalam ilmu agama sepanjang
hidup mereka, sebuah konsep yang selaras dengan ajaran Islam yang mendorong umatnya untuk
menuntut ilmu dari buaian hingga liang lahat.

Namun, di tengah kemajuan zaman, pesantren menghadapi tantangan besar untuk mempertahankan
relevansinya di era modern yang sarat dengan perkembangan teknologi dan globalisasi pendidikan.
Modernisasi pendidikan di Indonesia, yang awalnya diperkenalkan oleh pemerintah kolonial Belanda,
turut membawa dampak besar pada sistem pendidikan nasional dan lembaga-lembaga pendidikan Islam,
termasuk pesantren. Untuk menjawab tantangan tersebut, pesantren mulai mengadaptasi berbagai
inovasi, seperti penerapan teknologi dalam proses pembelajaran dan pengembangan kurikulum yang
lebih terstruktur, tanpa kehilangan identitasnya sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional. Oleh
karena itu, penting untuk memahami bagaimana pesantren dapat terus memainkan peran vital dalam
konteks pendidikan sepanjang hayat, menggabungkan antara tradisi dan inovasi guna menciptakan
pendidikan yang relevan, adaptif, dan bermanfaat bagi kehidupan masyarakat di era modern ini.

2. METODE

1) Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan penelitian kepustakaan. Metode
ini dipilih karena seluruh data dan informasi yang digunakan berasal dari sumber tertulis, seperti buku
ilmiah, jurnal akademik, laporan penelitian, dan artikel ilmiah yang membahas tentang pertumbuhan
dan perkembangan siswa, serta peran psikologi pendidikan dalam pendidikan kognitif, afektif,
psikomotorik, dan holistik.
2) Sumber Data

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari: Data primer, yaitu artikel jurnal ilmiah yang secara
langsung membahas topik pertumbuhan dan perkembangan siswa dari berbagai aspek psikologis dan
pendidikan. Data sekunder, yaitu buku referensi, laporan penelitian, dan karya ilmiah lainnya yang
mendukung pembahasan dan memperkaya analisis konsep yang dikaji.
3) Teknik Pengumpulan Data

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran pustaka dengan menggunakan berbagai
sumber akademik, baik cetak maupun digital. Langkah-langkah yang dilakukan meliputi: Identifikasi
sumber, yaitu memilih jurnal, buku, dan artikel ilmiah yang relevan dengan tema penelitian. Klasifikasi
sumber, yaitu pengelompokan referensi berdasarkan aspek yang diteliti, seperti kognitif, afektif,
psikomotorik, dan pendidikan holistik. Pencatatan data, yaitu pencatatan gagasan, konsep, teori, dan
hasil penelitian yang berkaitan dengan pembahasan. Sintesis pustaka, yaitu menggabungkan temuan dari
berbagai sumber untuk menghasilkan pemahaman yang komprehensif dan integratif.
4) Teknik Analisis Data

Data dianalisis menggunakan analisis deskriptif kualitatif, dengan mengkaji dan menginterpretasi
isi dari berbagai sumber pustaka yang dikumpulkan. Analisis dilakukan melalui tiga tahap utama:
Reduksi data, dengan memilih informasi yang relevan dengan topik penelitian. Penyajian data, berupa



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03, November 2025, 738-745 740

deskripsi konseptual yang menggambarkan hasil kajian teoritis dan temuan penelitian sebelumnya.
Penarikan kesimpulan, dilakukan untuk merumuskan pemahaman baru yang menggambarkan hubungan
antara tumbuh kembang siswa dalam konteks psikologi pendidikan dan pendidikan holistik.
5) Validitas Data

Untuk memastikan validitas hasil penelitian, triangulasi sumber dilakukan dengan membandingkan
berbagai literatur yang membahas tema yang sama. Langkah ini bertujuan untuk memastikan bahwa
hasil analisis bersifat objektif, komprehensif, dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademis.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

Konsep Pendidikan Sepanjang Hayat

Pendidikan sepanjang hayat mengacu pada proses pembelajaran berkelanjutan sepanjang hidup
seseorang, yang mencakup pembelajaran formal, nonformal, dan informal. Konsep ini telah dirumuskan
oleh sejumlah pakar dan organisasi pendidikan terkemuka. Menurut perspektif UNESCO tahun 2015,
pendidikan sepanjang hayat mencakup semua bentuk pembelajaran yang terjadi sepanjang hidup
seseorang, dengan tujuan mengembangkan potensi mereka secara komprehensif dalam ranah pribadi,
sosial, ekonomi, dan budaya. Knowles, pada tahun 1980, menekankan bahwa pendidikan sepanjang
hayat adalah pembelajaran berkelanjutan, yang tidak hanya berfokus pada masa kanak-kanak dan
sekolah formal, tetapi juga mencakup semua tahapan kehidupan manusia.

Jarvis (2004) menyatakan bahwa pendidikan sepanjang hayat mencakup semua bentuk
pembelajaran yang dilakukan seseorang sejak lahir hingga meninggal, baik melalui jalur formal,
nonformal, maupun informal. Menurut Tough (1979), pendidikan sepanjang hayat adalah proses di
mana individu terus-menerus terlibat dalam pembelajaran mandiri yang didukung oleh interaksi dengan
lingkungan dan komunitas mereka. Field (2006) menggambarkan pendidikan sepanjang hayat sebagai
pendekatan pembelajaran yang mengakui bahwa pembelajaran terjadi sepanjang hayat dan dalam
berbagai situasi, baik di dalam maupun di luar kerangka pendidikan formal. (Nurhayati, 2024)

Konsep pendidikan sepanjang hayat bukanlah hal baru. Pada abad ke-14, tepatnya pada masa
Nabi Muhammad SAW, terdapat sebuah riwayat hadis yang bermakna: Dari Abu Hurairah RA, dari
Nabi SAW, beliau bersabda, "Tuntutlah ilmu sejak dari buaian hingga liang lahat" (H.R. Muslim).
Dalam sebuah kajian (Wahyuddin, 2016), disimpulkan bahwa agama Islam mewajibkan umatnya untuk
menuntut ilmu, baik laki-laki maupun perempuan, sejak lahir hingga akhir hayat. Islam memberikan
dorongan yang kuat kepada umatnya untuk menuntut ilmu melalui keunggulan (derajat yang tinggi),
pahala yang besar, dan berbagai kemudahan lainnya. Bahkan, dalam Islam, kedudukan seorang ilmuwan
(ulama) lebih mulia daripada seorang pejabat, orang kaya, atau ahli ibadah. (Fauzi, 2025)

Pesantren Sebagai Pendidikan Tradisional

Pesantren dipahami sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional karena proses pendidikan dan
pengajarannya sangat berpegang teguh pada pemahaman, gagasan, dan pemikiran ulama abad
pertengahan. Pesantren bukan hanya fenomena lokal dalam masyarakat Jawa, tetapi juga tersebar luas
di seluruh kepulauan Indonesia. Lembaga serupa di Aceh dikenal sebagai dayah, sementara di
Minangkabau disebut surau. Pesantren tradisional umumnya mempertahankan bentuk aslinya, berfokus
pada pengajaran Kitab-kitab Arab yang ditulis oleh ulama abad pertengahan, yang umumnya dikenal
sebagai kitab kuning. Metode pembelajarannya menggunakan sistem halagah (kelompok belajar), yang
biasanya diadakan di masjid atau surau. Kurikulum pendidikan sepenuhnya berada di bawah wewenang
kiai (pengurus pesantren). Para santri terdiri dari santri mukim (warga yang bermukim di dalam
kompleks pesantren) dan santri kalong (warga yang menetap). Sementara itu, pesantren modern
merupakan pengembangan dari model tradisional, dengan orientasi pendidikan yang mengadopsi sistem
pembelajaran klasik yang lebih modern dan meninggalkan pola pembelajaran tradisional. (Purnamasari,
2016)

Pesantren tradisional merupakan lembaga pendidikan Islam yang masih berpegang teguh pada
tradisi klasik. Manajemen pesantren umumnya berada di bawah kendali penuh seorang kiai, sementara
kegiatan pembelajaran berfokus pada pendidikan agama, dengan menggunakan Kkitab-kitab klasik
sebagai sumber utama materi. Sistem pendidikan yang diterapkan masih menganut prinsip-prinsip
tradisional, seperti weton (ajaran Islam), bandongan (tahbisan), dan sorogan (ajaran Islam). Lebih lanjut,
hubungan antara kiai, ustaz (guru agama Islam), dan santri bersifat hierarkis, dengan kiai dipandang

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03, November 2025, 738-745 741

sebagai panutan dan patut dihormati. Kehidupan santri cenderung komunal dan egaliter. (Junaidi et al.,
2023)

Meskipun metode tradisional di pesantren telah lama diterapkan, metode tersebut tetap sangat
relevan dalam menghadapi tantangan era modern. Pendidikan yang menekankan moral dan
pembentukan karakter merupakan salah satu solusi atas meningkatnya degradasi moral di kalangan
remaja. Pendekatan tradisional di pesantren tetap relevan hingga saat ini, dengan menitikberatkan pada
integritas moral, kedalaman spiritual, dan kemandirian santri. Dalam konteks pendidikan modern,
metode seperti sorogan dan bandongan masih menunjukkan signifikansinya, terutama dalam
mengembangkan karakter dan akhlak generasi muda. Metode-metode tersebut dinilai efektif dalam
memupuk kedekatan antara kiai dan santri serta menanamkan disiplin spiritual yang kuat (Dhofier,
2011). Di tengah tantangan moral era modern, pendekatan-pendekatan tersebut menjadi fondasi penting
bagi penguatan akhlak melalui interaksi personal dan pembelajaran intensif tentang nilai-nilai Islam
(Zarkasyi, 2015). Selain mengembangkan aspek kognitif, metode tradisional juga menekankan
pengembangan emosi dan spiritual, yang merupakan elemen esensial dalam pendidikan karakter.
Namun, agar tetap relevan, metode-metode ini perlu beradaptasi dengan kemajuan teknologi dan
tuntutan pendidikan global. Integrasi tradisi pesantren dengan pendekatan modern seperti pemanfaatan
teknologi digital dalam proses pembelajaran dan pengembangan kurikulum yang lebih komprehensif
dapat membantu pesantren merespons tantangan zaman tanpa kehilangan identitasnya sebagai lembaga
yang berbasis pada nilai-nilai Islam (Madjid, 2008). Dengan demikian, relevansi metode pendidikan
tradisional dapat dipertahankan melalui kombinasi kekuatan tradisi dan inovasi pendidikan yang
berorientasi masa depan. (Wirayanti et al., 2024)

Pesantren dan Life Long Education

Reformasi sistem persekolahan yang sejalan dengan konsep Pendidikan Sepanjang Hayat (PJH)
merupakan suatu keharusan, terutama dalam upaya transformasi pola pendidikan tradisional menjadi
model persekolahan yang lebih sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan
dinamika sosial budaya manusia yang semakin kompleks. Proses pembaruan ini mencakup berbagai
aspek, mulai dari tujuan dan isi program, metode dan perangkat pembelajaran, hingga proses evaluasi
dan struktur pendidikan. Dalam konteks ini, pesantren memegang posisi sebagai lembaga pendidikan
keagamaan yang menekankan kajian agama secara mendalam sebagai landasan orientasi sistem dan pola
pendidikannya. Posisi inilah yang membedakan pesantren Salafiyah sebagai lembaga yang
mengkhususkan diri dalam masalah keagamaan, menanamkan nilai-nilai etika dan akhlak mulia kepada
para santrinya. Lebih lanjut, pesantren juga membekali mereka dengan keterampilan yang dibutuhkan
untuk terjun ke masyarakat, sehingga menghasilkan kader ulama yang berkualitas.

Pola dasar pendidikan pesantren didasarkan pada fungsi dan relevansinya dengan berbagai
aspek kehidupan. Dalam konteks ini, pesantren Salafiyah berperan sebagai wadah pembinaan santri
menjadi pribadi yang taat dan berakhlak mulia. Istilah "shalih" merujuk pada individu yang berpotensi
berperan aktif, bermanfaat, dan terampil dalam kehidupan sosial. Sementara itu, akhlak mulia
menggambarkan pencapaian keutamaan-keutamaan yang berkaitan dengan hubungan antarmanusia,
baik dengan sesama makhluk maupun dengan Sang Pencipta, sebagai jalan menuju kebahagiaan akhirat.
Untuk membentuk individu yang bermanfaat bagi lingkungannya, pesantren menyediakan khazanah
ilmu yang relevan dengan kebutuhan hidup. Untuk meraih kebahagiaan akhirat, pesantren Salafiyah
secara kelembagaan menekankan pendalaman ilmu agama (tafagquh fi al-din). (Fawait, 2017)

Pendidikan sepanjang hayat mencakup pendidikan formal, nonformal, dan informal.
Penggunaan istilah "formal" setelah kata "pendidikan”, dan terutama frasa "nonformal”, mencerminkan
fenomena ekstrastruktural dalam memahami konsep pendidikan sepanjang hayat. Akibatnya, muncul
bias dalam menafsirkan maknanya. Perspektif bias ini dipengaruhi oleh latar belakang sejarah
pendidikan di Indonesia, khususnya masa kolonial, serta pemikiran pragmatis modern. Pendidikan
kemudian dipersempit menjadi proses formal yang mekanis, sementara beberapa di antaranya dilabeli
sebagai nonformal. Namun, pendidikan agama sesungguhnya berlangsung terus menerus tanpa batas
mekanis dan tidak selalu formal. Di banyak desa, kelompok perempuan masih rutin berpartisipasi dalam
kegiatan "ngaji" lisan, menggunakan materi yang telah mereka pelajari sejak muda. Sementara itu, di
kota-kota besar, masyarakat membentuk berbagai kelompok pengajian, sekte, dan berbagai bentuk
klaim ilmiah.



Al-llmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03, November 2025, 738-745 742

Beberapa pandangan mengklasifikasikan kegiatan "pengajian” sebagai pendidikan informal.
Namun, penggunaan istilah formal dan informal setelah kata “pendidikan” menunjukkan paradigma
ideologis struktural: bahwa pendidikan harus terstruktur dan sistematis. Namun, kegiatan pengajian dan
pendidikan agama tidak selalu, dan tidak diharuskan, mengikuti pola struktural tersebut. Oleh karena
itu, mengklasifikasikan pengajian dan pendidikan agama seumur hidup sebagai pendidikan informal
mencerminkan paradigma yang keliru. Asumsi ini mengasumsikan bahwa setiap proses transfer
pengetahuan harus terjadi secara klasik, dalam kerangka terstruktur dan mekanis. Akibatnya,
kategorisasi pendidikan Islam diperlakukan sama dengan pendidikan umum. (Inayatulloh, 2024)

Relevansi Metode Tradisional di Era Modern

Gelombang modernisasi pendidikan di Indonesia awalnya tidak diprakarsai olen umat Islam.
Sistem pendidikan modern, yang kemudian berpengaruh signifikan terhadap pendidikan Islam,
diperkenalkan oleh pemerintah kolonial Belanda melalui pendirian volkschoolen, atau sekolah rakyat
atau sekolah desa. Awalnya, sekolah-sekolah desa ini cukup mengecewakan karena tingginya angka
putus sekolah dan rendahnya kualitas pembelajaran. Namun, di sisi lain, upaya eksperimental Belanda
melalui sekolah-sekolah desa atau negeri ini, bersama dengan sistem dan lembaga pendidikan Islam,
mendorong transformasi beberapa surau (rumah ibadah Islam) di Minangkabau menjadi sekolah nagari
dengan model pendidikan bergaya Belanda. Selain menghadapi tantangan dari sistem pendidikan
kolonial Belanda, pendidikan Islam tradisional terutama pesantren juga menghadapi tekanan dari
kelompok Muslim reformis atau modernis. Gerakan reformasi, yang berkembang pesat sejak awal abad
ke-20, menuntut pembaruan sistem pendidikan Islam sebagai respons terhadap kolonialisme dan
penyebaran pengaruh Kristen. Dalam konteks ini, upaya reformasi lembaga pendidikan Islam modern
mengambil dua bentuk utama. Pertama, sekolah negeri bergaya Belanda tetap menyediakan ajaran
Islam, seperti yang terlihat pada sekolah Adabiyah yang didirikan oleh Abdullah Ahmad di Padang pada
tahun 1909, serta sekolah negeri bergaya Belanda yang mencakup pengajaran Al-Qur'an, yang
dijalankan oleh organisasi-organisasi seperti Muhammadiyah. Kedua, munculnya madrasah-madrasah
modern yang, sampai batas tertentu, menolak substansi dan metode pendidikan Belanda modern,
misalnya, sekolah Diniyah yang dikembangkan oleh Zainudin Labay el-Yunusi.

Menurut pengamat Islam Belanda ini, pesantren merespons kemunculan dan penyebaran sistem
pendidikan Islam modern dengan sikap "penolakan dan konformitas". Komunitas pesantren menolak
beberapa pandangan dan asumsi keagamaan yang dibawa oleh para reformis, tetapi pada saat yang sama
mengadopsi beberapa langkah reformis yang memungkinkan pesantren untuk bertahan. Oleh karena itu,
pesantren melakukan berbagai akomodasi yang dianggap tidak hanya untuk menjaga keberlanjutan
lembaga tetapi juga untuk menguntungkan para santri.

Secara konkret, respons pesantren terhadap tantangan-tantangan ini terlihat dalam beberapa hal.
Pertama, memperbarui materi pendidikan dengan menambahkan mata pelajaran dan keterampilan
umum. Kedua, memperbarui metode pembelajaran, misalnya melalui penerapan sistem klasikal dan
jenjang pendidikan. Ketiga, mereformasi aspek kelembagaan, termasuk pola kepemimpinan dan
diversifikasi kelembagaan. Keempat, memperluas fungsi pesantren, dari fokus awalnya semata-mata
pada pendidikan menjadi mencakup peran sosial dan ekonomi. (Halil, 2022)

Tradisionalisme pesantren terlihat jelas dari fokus mereka pada ilmu agama Islam atau Kitab-
kitab kuning, seperti tauhid, fikih, ushul figih, tafsir, hadis, akhlak, tasawuf, bahasa Arab, dan disiplin
ilmu serupa. Meskipun beberapa pesantren menerapkan sistem madrasah, pengetahuan umum tidak
termasuk dalam kurikulum mereka. Ciri tradisional lainnya terlihat dari orientasi pembelajaran yang
sepenuhnya untuk Allah SWT, pelaksanaan kegiatan pembelajaran sepanjang hari, dan sistem
pendidikan yang menekankan hubungan personal yang mendalam antara santri dan kyai. Sebagai
lembaga pendidikan Islam tradisional, tujuan pembelajaran di pesantren bukan sekadar membekali
santri dengan berbagai ilmu pengetahuan, melainkan berfokus pada pengembangan akhlak dan
pembentukan kepribadian. Pendidikan di pesantren bertujuan untuk menanamkan nilai-nilai luhur,
membiasakan santri berperilaku santun, dan mempersiapkan mereka menghadapi kehidupan dengan
kesucian hati, keikhlasan, dan kejujuran. Oleh karena itu, tujuan utama pendidikan Islam di pesantren
tradisional adalah pembentukan karakter dan pendidikan spiritual. Setiap mata pelajaran wajib
mengandung nilai-nilai akhlak, dan guru atau ustadz dituntut untuk mengutamakan pengembangan
akhlak di atas aspek-aspek pembelajaran lainnya.

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03, November 2025, 738-745 743

Dengan demikian, terdapat perbedaan yang signifikan antara tujuan pendidikan pesantren
tradisional dan lembaga pendidikan formal. Pesantren tradisional berorientasi pada pengembangan
kepribadian yang utuh, integratif, dan holistik (kaffah). Pendidikan tidak ditujukan untuk menjenuhkan
peserta didik dengan fakta, melainkan membimbing mereka untuk menjalani kehidupan yang suci,
murni, dan ikhlas. Proses pendidikan di pesantren tidak hanya menekankan penguasaan ilmu
pengetahuan, tetapi juga penerapannya dalam kehidupan sehari-hari. Dengan kata lain, tujuan utama
pendidikan pesantren adalah membentuk individu yang beriman, berilmu, berorientasi pada amal saleh,
dan pada akhirnya berakhlak mulia. Hal ini berbeda dengan tujuan pendidikan lembaga formal yang
lebih berfokus pada pengembangan keterampilan atau spesialisasi kerja tertentu, seringkali tanpa
memperhatikan nilai-nilai etika dan moral secara memadai. Perbedaan orientasi pendidikan ini pada
akhirnya menimbulkan perbedaan jenis ilmu yang dipelajari dan metode keilmuan yang digunakan.
(Sahibuddin, 2017)

Inovasi Pesantren di Era Modern

Terkait proses transformasi pendidikan di pesantren, Khalid Abdullah Bingimlas (2009)
menjelaskan bahwa perubahan yang terjadi di pesantren sebelum (pra) dan sesudah (pasca) digitalisasi
meliputi berbagai penyesuaian mendasar dalam struktur kelembagaan, metode pembelajaran, dan pola
interaksi sosial. Pada masa sebelum digitalisasi, pesantren menerapkan metode pengajaran berbasis
tradisi, seperti penyampaian lisan, kajian kitab-kitab klasik, dan diskusi kelompok, dengan
memanfaatkan Kitab fisik sebagai sumber belajar utama. Keterbatasan perkembangan teknologi modern
telah membatasi akses terhadap sumber informasi dan fasilitas pendidikan yang lebih maju. Fokus
pendidikan juga tetap berorientasi pada aspek keagamaan melalui kurikulum yang dirancang untuk
membimbing santri sesuai ajaran Islam.

Sementara itu, pesantren di era pascadigitalisasi telah mulai mengintegrasikan teknologi secara
lebih luas dan mengadopsi perubahan penting dalam praktik pembelajaran mereka. Penggunaan
komputer, internet, dan ponsel pintar telah menjadi bagian dari proses pembelajaran. Metode
pembelajaran juga semakin beragam, termasuk pembelajaran daring, video edukasi, dan aplikasi
edukasi. Globalisasi pendidikan juga telah membuka peluang konektivitas yang lebih luas antara
pesantren dan lembaga pendidikan internasional. Melalui pendekatan yang lebih holistik, pesantren
berupaya mengintegrasikan pendidikan umum dengan pendidikan agama, sementara partisipasi
masyarakat melalui media sosial dan berbagai platform daring semakin memperkaya interaksi pesantren
dalam ekosistem digital. (Harmathilda et al., 2024)

Di era modern saat ini, pesantren tradisional dihadapkan pada dinamika perubahan sosial dan
perkembangan teknologi yang pesat. Maksum mengklasifikasikan pesantren menjadi dua jenis:
pesantren modern (ashriyah) dan pesantren tradisional (salafiyah). Pesantren modern merupakan
lembaga yang menyelenggarakan pendidikan formal, sementara pesantren tradisional tidak memiliki
sekolah formal. Pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia dan
berperan penting dalam mencerdaskan bangsa. Sepanjang sejarah Indonesia, pesantren telah
memberikan kontribusi yang signifikan, terutama dalam membentuk generasi yang berilmu dan
mendalami ilmu agama. Di era globalisasi yang semakin meluas, segala aspek kehidupan mengalami
perubahan, termasuk sistem pendidikan, dan hal ini berdampak pada penyelenggaraan pendidikan di
pesantren. Karena sistem pendidikan nasional menitikberatkan pada pendidikan umum, pesantren
dituntut untuk menjaga eksistensinya sebagai penyeimbang (equilibrium) pendidikan tersebut. Oleh
karena itu, pesantren melakukan berbagai penyesuaian yang bermanfaat bagi santrinya sekaligus
mendukung keberlanjutan dan ketahanan lembaga. Upaya ini diwujudkan melalui penerapan sistem
berjenjang (klasik), pengembangan kurikulum yang terencana, serta proses pembelajaran yang lebih
jelas dan terstruktur.

Inovasi pembelajaran di pesantren dapat dipahami sebagai upaya pembaharuan yang bertujuan
untuk menjawab berbagai permasalahan pendidikan di lingkungan pesantren. Inovasi ini dapat berupa
gagasan, produk, atau metode yang dianggap atau dianggap baru oleh individu maupun kelompok
masyarakat. Inovasi ini dapat berupa temuan baru (invensi) atau penemuan kembali (discovery) yang
digunakan untuk mencapai tujuan pendidikan pesantren atau menyelesaikan permasalahan yang
dihadapi dalam proses pembelajaran. Dari penjelasan tersebut, dapat dipahami bahwa salah satu bentuk
inovasi pembelajaran di pesantren adalah penggunaan kalkulator ilmiah. Alat ini dimanfaatkan untuk
berbagai perhitungan, termasuk dalam kajian ilmiah yang membutuhkan akurasi tinggi. Jika digunakan



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03, November 2025, 738-745 744

dengan benar, kalkulator ilmiah dapat menghasilkan hasil yang akurat tanpa kesalahan sintaksis,
sehingga mendukung keakuratan proses pembelajaran. Lebih lanjut, proses pembelajaran memanfaatkan
beragam media modern seperti proyektor LCD, papan tulis pintar, komputer, dan presentasi PowerPoint.
Kehadiran media-media ini membantu meningkatkan pemahaman siswa. Lebih lanjut, ustadz (guru)
juga memilih metode pembelajaran yang tepat untuk memastikan penyampaian materi yang efektif dan
kemudahan pemahaman siswa. (Holil et al., 2023)

Tantangan Pendidikan Pesantren Di Era Modern

Di eramodern saat ini, arus globalisasi yang semakin meluas telah memengaruhi berbagai aspek
kehidupan, termasuk sistem pendidikan, yang pada akhirnya juga berdampak pada pesantren. Di tengah
dinamika sistem pendidikan nasional yang lebih menekankan pendidikan umum, pesantren dituntut
untuk tetap hadir sebagai kekuatan penyeimbang. Oleh karena itu, pesantren melakukan berbagai
penyesuaian yang bertujuan untuk memberikan manfaat bagi santrinya dan menjaga keberlanjutan serta
ketahanan lembaga, antara lain melalui penerapan sistem berjenjang (sistem Klasikal) dan
pengembangan kurikulum yang terencana, jelas, dan terstruktur. Menghadapi modernisasi pendidikan,
pesantren umumnya mengambil pendekatan yang hati-hati dan tidak tergesa-gesa dalam
mentransformasi lembaga mereka menjadi lembaga modern. Mereka cenderung mengambil kebijakan
yang hati-hati, menerima reformasi hanya dalam batas tertentu, selama reformasi tersebut tidak
mengorbankan kemampuan sekolah untuk bertahan. Mayoritas pesantren merespons tantangan
modernisasi dengan melakukan sejumlah penyesuaian pada sistem pendidikan, kurikulum, materi dan
metode pengajaran, serta sistem evaluasinya. Pesantren-pesantren ini kemudian menerapkan sistem
pendidikan bergaya madrasah, dengan sistem dan kurikulum yang mematuhi peraturan Kementerian
Agama. Selain menyediakan sistem pendidikan berbasis madrasah, beberapa pesantren juga mengelola
sekolah negeri. Hanya sebagian kecil pesantren di Indonesia yang mempertahankan sistem pendidikan
tradisional mereka, yang dikenal sebagai pesantren salaf, yang masih menganut model pendidikan lama.
(Iryana, 2015)

Dalam tulisannya, Abdorrahman menguraikan delapan pola umum pendidikan Islam di
pesantren. Pola-pola ini meliputi: kedekatan antara kyai dan santri, gaya hidup sederhana atau zuhud;
tradisi kepatuhan penuh santri kepada kyai, kemandirian yang kuat dalam diri santri, tumbuhnya budaya
gotong royong dan suasana persaudaraan di antara para santri, disiplin yang tinggi, kesediaan untuk
hidup sederhana demi mencapai tujuan, dan kehidupan yang bercirikan religiusitas tinggi. Dengan
karakteristiknya yang khas, pesantren mampu bertahan sebagai pusat pendidikan Islam, terus
melestarikan tradisinya di tengah derasnya arus modernisasi. Salah satu karakteristik utama pesantren
adalah kurikulumnya, yang berfokus pada ilmu-ilmu agama, seperti hukum Islam, tafsir, hadis, tasawuf,
retorika, sejarah Islam, sistem fikih Islam, dan teologi Islam. Dari segi mekanisme kerjanya, pesantren
memiliki karakteristik unik yang membedakannya dengan lembaga pendidikan lainnya. Keunikan
pertama terletak pada penggunaan sistem tradisional yang memungkinkan kebebasan yang lebih besar
daripada sekolah modern, sehingga menciptakan hubungan dua arah antara kyai dan santri. Keunikan
kedua adalah pola kehidupan di pesantren, yang sangat menekankan nilai-nilai kesederhanaan,
idealisme, kesetaraan, persaudaraan, dan keberanian dalam menjalani hidup. (Krisdiyanto et al., 2019)

4. KESIMPULAN

Pendidikan sepanjang hayat menegaskan bahwa proses belajar berlangsung terus-menerus
dalam seluruh fase kehidupan manusia, baik melalui jalur formal, nonformal, maupun informal,
sebagaimana juga tercermin dalam tradisi keilmuan Islam yang menekankan kewajiban menuntut ilmu
sepanjang hidup. Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional, menunjukkan relevansi
konsep ini melalui pola pembelajaran yang menitikberatkan pada pendalaman agama, pembentukan
akhlak, dan penguatan karakter secara berkelanjutan. Meskipun berakar pada tradisi klasik, pesantren
mampu merespons dinamika modern dengan melakukan inovasi kelembagaan, pengembangan
kurikulum, dan pemanfaatan teknologi tanpa meninggalkan nilai-nilai fundamentalnya. Dengan
demikian, pesantren berperan penting sebagai lembaga pendidikan yang tidak hanya melestarikan
warisan intelektual Islam, tetapi juga menyiapkan generasi berilmu dan berakhlak mulia yang adaptif
terhadap perkembangan zaman, sehingga tetap relevan dalam konteks Pendidikan Sepanjang Hayat.

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01, No. 03, November 2025, 738-745 745

5. REFERENCES

Fawait, A. (2017). Pendidikan Pesantren; Sebagai Suksesi Life Long Education di Indonesia. Vicratina:
Jurnal llmiah Keagamaan, 2(1), 53-60.

Halil, H. (2022). Relevansi Sistem Pendidikan Pesantren di Era Modernisasi. Al-lbrah: Jurnal
Pendidikan Dan Keilmuan Islam, 7(1), 95-113.

Harmathilda, H., Yuli, Y., Hakim, A. R., Damayanti, D., & Supriyadi, C. (2024). Transformasi
Pendidikan Pesantren Di Era Modern: Antara Tradisi Dan Inovasi. Karimiyah, 4(1), 33-50.
Holil, M., Nada, Z., Shaleh, M., Muis, A., & Ruzakki, H. (2023). Inovasi Pembelajaran Di Pondok
Pesantren Di Era Globalisasi. Edupedia: Jurnal Studi Pendidikan Dan Pedagogi Islam, 7(2), 189-

199.

Inayatulloh, S. (2024). Telaah Epistemik Kapita Selekta Pendidikan Islam: Belajar Sepanjang Hayat.
An-Nidhom: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 9(1), 33-47.

Iryana, W. (2015). Tantangan Pesantren Salaf di Era Modern. AL-MURABBI: Jurnal Studi
Kependidikan Dan Keislaman, 2(1), 64-87.

Junaidi, R. A. A, Rama, B., & Yahdi, M. (2023). Lembaga Pendidikan Pesantren Di Indonesia. Igra:
Jurnal llmu Kependidikan Dan Keislaman, 18(2), 101-107.

Krisdiyanto, G., Muflikha, M., Sahara, E. E., & Mahfud, C. (2019). Sistem pendidikan pesantren dan
tantangan modernitas. Tarbawi: Jurnal IImu Pendidikan, 15(1), 11-21.

Purnamasari, N. 1. (2016). Konstruksi Sistem Pendidikan Pesantren Tradisional di Era Global: Paradoks
dan Relevansi. EL-BANAT: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 6(2), 194-212.

Sahibuddin, S. (2017). Relevansi Sistem Pendidikan Pesantren Tradisional Dalam Era Modernisasi
(Studi Kasus Ponpes Miftahul Ulum Bettet Pamekasan). Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan
Penelitian Ke Islaman, 4(1), 145-162.

Wirayanti, W., Erna, E., Cherawati, C., & Khaerani, S. (2024). Metode pendidikan tradisional pesantren
dalam membina akhlak santri (Studi Pesantren Nahdlatul Ulum Kabupaten Maros). Socius: Jurnal
Penelitian llmu-1lmu Sosial, 1(10), 424-437.



