
 

Penerapan Teori Sosial Kritis Dalam Penguatan Pendidikan Agama Islam 

Abdurrahman 1*    

1 Universitas Muhammadiyah Makassar 

(*profrahman4@gmail.com )  
 

 
A B S T R A K 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penerapan teori sosial kritis dalam 

penguatan Pendidikan Agama Islam (PAI) sebagai upaya membangun 

kesadaran, emansipasi, dan transformasi sosial di lingkungan pendidikan. 

Teori sosial kritis, yang berakar dari pemikiran Frankfurt School dan tokoh-

tokoh seperti Jürgen Habermas, dipandang relevan untuk menyoroti praktik 

pendidikan agama yang tidak hanya menekankan aspek normatif-doktrinal, 

tetapi juga menumbuhkan daya kritis peserta didik terhadap realitas sosial, 

budaya, dan politik kontemporer. Metode penelitian yang digunakan adalah 

studi kepustakaan dengan pendekatan analisis konten terhadap jurnal-jurnal 

ilmiah terkait pendidikan agama Islam dan teori kritis. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa penerapan teori sosial kritis dalam PAI berimplikasi pada 

tiga dimensi utama: (1) pembebasan pendidikan agama dari sekadar transfer 

dogma menuju praksis transformatif; (2) penguatan literasi kritis peserta didik 

terhadap isu-isu ketidakadilan sosial, radikalisme, dan degradasi moral; serta 

(3) konstruksi pendidikan agama yang lebih dialogis, partisipatif, dan relevan 

dengan kebutuhan masyarakat modern. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 

penerapan teori sosial kritis dapat memperkaya paradigma PAI, sehingga tidak 

hanya membentuk kesalehan individual tetapi juga melahirkan kesadaran 

sosial dan tanggung jawab kolektif. Dengan demikian, integrasi teori sosial kritis dalam pendidikan agama Islam 

merupakan langkah strategis untuk membangun generasi muslim yang religius, kritis, dan transformatif dalam 

menghadapi dinamika global. 

A B S T R A C T 

This study aims to analyze the application of critical social theory in strengthening Islamic Religious Education 

(PAI) as an effort to build awareness, emancipation, and social transformation within educational settings. 

Critical social theory, rooted in the thought of the Frankfurt School and scholars such as Jürgen Habermas, is 

considered relevant for examining religious education practices that move beyond normative-doctrinal aspects 

and foster students’ critical awareness of contemporary social, cultural, and political realities. This research 

employs a literature study method with a content analysis approach, focusing on scientific journals related to 

Islamic religious education and critical theory. The findings indicate that the application of critical social theory 

in PAI has implications for three main dimensions: (1) liberating religious education from merely transferring 

dogma toward transformative praxis; (2) strengthening students’ critical literacy concerning issues of social 

injustice, radicalism, and moral degradation; and (3) constructing a more dialogical, participatory, and socially 

relevant model of religious education that aligns with the needs of modern society. The study concludes that the 

integration of critical social theory enriches the paradigm of PAI, enabling it not only to cultivate individual 

piety but also to foster social consciousness and collective responsibility. Thus, incorporating critical social 

theory into Islamic religious education represents a strategic step in developing Muslim generations who are 

religious, critical, and transformative in responding to global dynamics 

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION 

Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan salah satu aspek fundamental dalam sistem 

pendidikan nasional yang berfungsi membentuk kepribadian muslim yang beriman, bertakwa, dan 

berakhlak mulia. Lebih dari itu, PAI juga diharapkan mampu menghadirkan solusi atas problem sosial 

yang berkembang di masyarakat, seperti intoleransi, dekadensi moral, hingga krisis kemanusiaan. 

Namun, realitasnya praktik pendidikan agama seringkali terjebak pada pola normatif-dogmatis, 

sebatas transfer pengetahuan agama, tanpa menyentuh aspek kesadaran kritis peserta didik. Kondisi ini 

A R T I C L E   I N F O 
 

Article history: 

Received 1 November 2025 

Revised 10 November 2025 
Accepted 12 November 2025 

Available online 20 November 

2025 

 
Kata Kunci: 

Teori sosial kritis, Pendidikan 

Agama Islam, transformasi 

sosial, kesadaran kritis. 

Keywords: 

Critical social theory, Islamic 

Religious Education, social 

transformation, critical 

consciousness. 

This is an open access article under the CC BY-
SA license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by 
Universitas Garut. 
 

mailto:*profrahman4@gmail.com


Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 614-618 

mengakibatkan terjadinya kesenjangan antara nilai-nilai ideal Islam dengan tantangan sosial yang 

dihadapi. 

untuk memahami bagaimana model emansipatoris dari Habermas relevan dan dapat 

diterapkan dalam Pendidikan Agama Islam (PAI). Fokusnya adalah pada bagaimana prinsip-prinsip 

pendidikan yang membebaskan, dialogis, dan reflektif (agar siswa tidak hanya pasif tetapi berperan 

aktif) bisa diintegrasi dalam kegiatan belajar PAI. Artikel ini menyebut bahwa penerapan model 

Habermas dapat membantu membentuk pemikiran kritis dan sikap toleran di kalangan pelajar. 

Rekomendasinya adalah agar kurikulum dan metode pengajaran PAI memasukkan elemen dialog, 

refleksi kritis, dan penghargaan terhadap pluralitas sosial. 

gagasan Paulo Freire tentang pendidikan kritis—terutama konsep pendidikan sebagai proses 

humanisasi, bukan pendidikan sebagai “banking” di mana siswa hanya menerima pengetahuan pasif 

dari guru. Konteksnya adalah membandingkan realitas pendidikan PAI sekarang dengan prinsip-

prinsip pendidikan kritis Freire. Temuannya menunjukkan bahwa banyak praktik pendidikan agama 

yang masih bersifat normatif dan transmisif, kurang memberi ruang bagi siswa untuk berpikir kritis 

atau mempertanyakan. Artikel ini menyarankan agar PAI lebih bersifat dialogis, membuka ruang 

kritik, serta mengaitkan ajaran agama dengan kenyataan sosial di sekeliling siswa sehingga pendidikan 

menjadi pembebasan dan pemberdayaan. 

Dalam konteks inilah teori sosial kritis menjadi relevan. Teori sosial kritis lahir dari pemikiran 

Frankfurt School dengan tokoh-tokoh utama seperti Max Horkheimer, Theodor Adorno, Herbert 

Marcuse, hingga Jürgen Habermas. Teori ini menekankan pentingnya refleksi kritis terhadap struktur 

masyarakat yang sarat dominasi, ketidakadilan, dan hegemoni budaya. Inti dari teori sosial kritis 

adalah upaya emansipasi, yaitu membebaskan manusia dari belenggu penindasan struktural maupun 

ideologis melalui kesadaran kritis (critical consciousness). Dalam pendidikan, pendekatan ini 

mengajak peserta didik untuk tidak pasif menerima realitas, melainkan mengkritisi dan mengubahnya 

ke arah yang lebih adil dan manusiawi. 

Teori kritis Habermas (khususnya teori tindakan komunikatif) dan bagaimana teori tersebut 

memberikan kontribusi terhadap pemikiran pendidikan yang lebih humanis. Ciri-ciri pendidikan dalam 

kerangka Habermas yang ditinjau meliputi dialog antar siswa-guru, keterbukaan terhadap kritik, 

transparansi dalam komunikasi, dan pendidikan yang memungkinkan peserta didik menjadi subjek 

aktif, bukan hanya objek. Relevansinya dibahas terutama pada bagaimana pendidikan bisa menjadi 

ruang transformasi sosial, bukan hanya reproduksi norma atau kekuasaan. Meskipun fokusnya tidak 

spesifik hanya pada PAI, banyak aspek yang dapat diadopsi dalam pendidikan agama Islam. Di sisi 

lain, Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki fungsi strategis sebagai media internalisasi nilai 

keislaman yang selaras dengan prinsip rahmatan lil ‘alamin. Jika diintegrasikan dengan perspektif 

teori sosial kritis, PAI tidak hanya mengajarkan dogma agama, melainkan juga menanamkan 

keberanian untuk berpikir kritis, bersikap inklusif, serta aktif memperjuangkan keadilan sosial. Hal ini 

sesuai dengan misi Islam sebagai agama yang menegakkan nilai kemanusiaan, persaudaraan, dan 

keadilan. 

Selanjutnya, penerapan teori sosial kritis dalam PAI berimplikasi pada transformasi sosial. 

Pendidikan agama yang berbasis kesadaran kritis dapat mendorong lahirnya generasi muslim yang 

tidak hanya saleh secara personal, tetapi juga berkontribusi dalam perubahan masyarakat. Peserta didik 

dibentuk untuk memiliki kepedulian terhadap realitas sosial, seperti kemiskinan, ketidakadilan, 

radikalisme, dan krisis moral, serta memiliki keberanian untuk melakukan tindakan transformatif. 

Dengan demikian, PAI menjadi instrumen penting dalam menggerakkan perubahan sosial ke arah 

yang lebih berkeadilan, demokratis, dan bermartabat. 

Lebih jauh, penerapan teori sosial kritis juga menekankan pentingnya kesadaran kritis dalam diri 

peserta didik. Kesadaran kritis merupakan kemampuan untuk melihat realitas secara mendalam, 

mengkritisi struktur yang timpang, dan berani menawarkan alternatif perubahan. Dalam konteks PAI, 

kesadaran kritis berarti memahami ajaran Islam tidak secara tekstual semata, tetapi juga secara 

kontekstual sesuai kebutuhan zaman. Dengan kesadaran kritis, peserta didik mampu menolak sikap 

eksklusif, intoleran, serta mampu menjadikan nilai-nilai Islam sebagai dasar etika sosial yang moderat, 

humanis, dan universal. 

Berdasarkan uraian tersebut, penerapan teori sosial kritis dalam penguatan Pendidikan Agama 

Islam merupakan strategi penting untuk membangun generasi muslim yang religius, kritis, dan 

transformatif. Integrasi ini diharapkan mampu menjadikan PAI tidak hanya berfungsi sebagai mata 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 614-618  616 

 

pelajaran normatif, tetapi juga sebagai agen perubahan sosial yang mencetak manusia beriman 

sekaligus berdaya dalam menghadapi dinamika global  

 

2. METODE/METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library 

research), karena fokus kajian diarahkan untuk menganalisis gagasan, konsep, dan teori yang berkaitan 

dengan penerapan teori sosial kritis dalam penguatan Pendidikan Agama Islam (PAI). Penelitian ini 

bersifat deskriptif-analitis, yaitu dengan mendeskripsikan konsep-konsep mengenai teori sosial kritis, 

Pendidikan Agama Islam, transformasi sosial, serta kesadaran kritis, kemudian menganalisis 

relevansinya terhadap penguatan PAI. Sumber data terdiri atas data primer yang diperoleh dari 

literatur utama mengenai teori sosial kritis—termasuk karya tokoh Frankfurt School seperti 

Horkheimer, Habermas, dan Marcuse—serta sumber pendidikan Islam dari para pemikir dan tokoh 

reformis seperti K.H. Ahmad Dahlan.  

Data sekunder meliputi artikel jurnal, buku, skripsi, disertasi, dan dokumen resmi terkait 

pendidikan agama Islam di Indonesia. Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur 

ilmiah yang relevan, baik cetak maupun digital, serta menggunakan teknik dokumentasi untuk 

mengklasifikasi dan mengorganisasi data berdasarkan tema penelitian. Analisis data dilakukan dengan 

model analisis isi (content analysis), melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan untuk mensintesiskan temuan. Keabsahan data diperkuat melalui triangulasi sumber 

dengan membandingkan berbagai literatur akademik yang kredibel, serta melalui pembacaan kritis dan 

komparatif guna memastikan keakuratan dan objektivitas hasil analisis. 

. 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION 

Penerapan teori sosial kritis dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI) menekankan 

pentingnya membebaskan peserta didik dari berbagai bentuk dominasi, hegemoni, dan ketidakadilan 

melalui penguatan kesadaran kritis. Pendidikan agama tidak boleh berhenti pada penyampaian dogma 

dan hafalan ajaran, melainkan harus berfungsi sebagai sarana emansipasi yang memampukan peserta 

didik memahami realitas sosial secara mendalam. Dengan pendekatan ini, PAI menjadi ruang dialog 

yang menghidupkan kesadaran untuk mengidentifikasi struktur-struktur yang melemahkan martabat 

manusia serta merefleksikan nilai-nilai Islam dalam konteks sosial yang terus berubah. 

PAI dalam perspektif teori sosial kritis bergerak dari pola pengajaran tradisional menuju 

pendidikan dialogis, partisipatif, dan reflektif. Guru tidak lagi menjadi satu-satunya sumber 

pengetahuan yang mendominasi kelas, tetapi berperan sebagai fasilitator yang mengajak peserta didik 

berpikir kritis, berdiskusi, dan memaknai ajaran agama melalui pengalaman nyata. Pendekatan ini 

memungkinkan peserta didik menemukan keterkaitan antara nilai-nilai keislaman dan perjuangan 

mewujudkan keadilan sosial. Islam tidak hanya dipahami sebagai seperangkat ajaran ritual, tetapi 

sebagai panduan moral yang transformatif. 

Melalui teori sosial kritis, ajaran Islam diposisikan sebagai nilai emansipatoris yang dapat 

mendorong kesetaraan gender, penghormatan terhadap hak asasi manusia, dan kepedulian terhadap 

lingkungan. Nilai-nilai keadilan (‘adl), kemaslahatan (maslahah), dan keseimbangan (tawazun) 

menjadi landasan moral untuk membangun masyarakat yang berkeadaban. PAI yang memuat dimensi-

dimensi tersebut akan lebih kontekstual dan relevan dengan kondisi sosial kontemporer. 

Secara teoretis, teori sosial kritis berpijak pada gagasan para tokoh seperti Horkheimer, Adorno, 

Habermas, hingga Paulo Freire. Gagasan Habermas tentang pengetahuan emansipatoris menekankan 

bahwa manusia harus mampu keluar dari struktur sosial yang menindas. Sementara itu, Freire 

menawarkan konsep pembelajaran problem-posing yang menolak pendidikan gaya bank dan 

mengutamakan dialog untuk menumbuhkan kesadaran kritis. Pemikiran ini sangat selaras dengan 

perintah Al-Qur’an tentang pentingnya tafakkur, tadabbur, dan tajdid. 

Ayat-ayat Al-Qur’an mendorong manusia untuk berpikir kritis, melakukan refleksi mendalam, dan 

memperbaiki kondisi sosial yang tidak adil. Prinsip perubahan yang tertuang dalam QS. Ar-Ra’d [13]: 

11 memberikan dasar filosofis bahwa perubahan sosial hanya dapat terjadi ketika perubahan batiniah, 

kesadaran, dan cara berpikir manusia telah terbentuk. Hal ini menjadi titik temu antara teori sosial 

kritis dan PAI dalam membangun peserta didik yang sadar akan realitas sosial. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 614-618 

Dalam konteks PAI, teori sosial kritis memberikan arah agar pembelajaran agama tidak 

terjebak pada moralitas individual saja, tetapi juga mencakup dimensi sosial. Peserta didik dituntut 

untuk tidak hanya memahami teks-teks keagamaan, tetapi juga mampu mengaitkannya dengan situasi 

nyata seperti ketidakadilan, kemiskinan, atau penyalahgunaan kekuasaan. Kesadaran ini membuat 

pembelajaran agama menjadi lebih hidup, relevan, dan bermakna bagi peserta didik. 

Pembelajaran agama berorientasi kritis membantu peserta didik memahami bahwa ajaran 

Islam memiliki relevansi kuat terhadap isu-isu sosial kontemporer. Misalnya, nilai amar ma’ruf nahi 

munkar dapat diterapkan dalam upaya memberantas korupsi, kekerasan terhadap perempuan, dan 

kerusakan lingkungan. Dengan demikian, peserta didik tidak hanya menjadi pribadi yang saleh secara 

spiritual, tetapi juga hadir sebagai agen perubahan sosial dalam masyarakatnya. 

Implementasi teori sosial kritis dalam PAI menuntut transformasi pada kurikulum. Kurikulum 

tidak hanya memuat materi normatif dan ritual, tetapi harus mengintegrasikan isu-isu sosial seperti 

intoleransi, radikalisme, ketimpangan ekonomi, dan etika lingkungan. Integrasi ini membantu peserta 

didik memandang ajaran Islam sebagai pedoman praktis dalam menghadapi persoalan sosial sehari-

hari. 

Metode pembelajaran pun perlu diarahkan pada pendekatan dialogis dan partisipatif. Guru 

dapat mengembangkan studi kasus sosial, diskusi terbuka, refleksi mendalam, proyek sosial-

keagamaan, serta pembelajaran berbasis masalah. Pendekatan ini tidak hanya memperkaya 

pengetahuan peserta didik, tetapi juga melatih kemampuan analitis, empati, dan keterampilan sosial 

mereka. 

Relasi antara guru dan peserta didik dalam konteks ini juga mengalami perubahan signifikan. 

Hubungan yang sebelumnya bersifat hierarkis dan otoritatif menjadi lebih egaliter dan manusiawi. 

Guru berperan sebagai pendamping yang membantu peserta didik membaca realitas kehidupan melalui 

kacamata nilai-nilai Islam. Relasi yang demikian menciptakan iklim belajar yang kondusif, 

demokratis, dan memerdekakan. 

Evaluasi pembelajaran dalam PAI berbasis teori sosial kritis tidak hanya terfokus pada aspek 

kognitif. Lebih dari itu, evaluasi harus mampu mengukur perubahan sikap, perkembangan kesadaran 

sosial, dan kemampuan peserta didik dalam menerapkan nilai-nilai Islam dalam tindakan nyata. 

Evaluasi menjadi alat untuk menumbuhkan refleksi diri dan memotivasi peserta didik untuk terus 

berkembang. 

Penguatan nilai keimanan dan kesadaran kritis merupakan inti penting dari pendekatan PAI 

berbasis teori sosial kritis. Keimanan tidak dipahami secara dogmatis, tetapi sebagai energi moral yang 

menggerakkan manusia untuk bersikap adil, empatik, dan peduli terhadap sesama. Kesadaran kritis 

menjadi fondasi untuk memahami persoalan sosial dengan lebih objektif dan reflektif. Gabungan 

antara keimanan dan kesadaran kritis melahirkan pribadi muslim yang utuh. 

Dimensi transformasi sosial dalam PAI menegaskan bahwa pendidikan agama harus mampu 

mendorong peserta didik untuk berkontribusi dalam membangun masyarakat yang adil dan 

berkeadaban. Transformasi ini tidak hanya menyentuh aspek spiritual, tetapi juga mencakup dimensi 

intelektual dan tindakan sosial. Peserta didik didorong untuk memahami persoalan masyarakat, 

menganalisis akar masalahnya, dan mengambil tindakan sesuai nilai-nilai Islam. 

Dalam konteks Indonesia, teori sosial kritis menjadi sangat relevan karena masyarakat sedang 

berhadapan dengan problem intoleransi, radikalisme, ketimpangan, dan degradasi moral. PAI menjadi 

sarana penting untuk memperkuat moderasi beragama, toleransi, dan karakter kebangsaan. Melalui 

pendekatan kritis, peserta didik didorong untuk melihat keragaman sebagai kekayaan dan bukan 

ancaman. 

PAI yang menerapkan teori sosial kritis juga mampu menanamkan nilai-nilai keberlanjutan 

sosial dan lingkungan. Peserta didik tidak hanya mempelajari hukum agama, tetapi juga memahami 

bagaimana Islam mengatur hubungan manusia dengan alam dan sesama. Dengan demikian, mereka 

menjadi pribadi yang bertanggung jawab terhadap kelestarian bumi dan kesejahteraan masyarakat. 

Implikasi penerapan teori sosial kritis dalam PAI sangat luas. Secara personal, melahirkan 

pribadi muslim yang beriman, kritis, dan peduli lingkungan sosial. Secara pedagogis, mendorong guru 

untuk mengembangkan kreativitas dalam mengajar dan menciptakan pembelajaran yang 

membebaskan. Secara kurikuler, menuntut penyusunan materi yang responsif terhadap perkembangan 

zaman. 



Al-Ilmiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 614-618  618 

 

Pada tingkat masyarakat, pendekatan ini dapat melahirkan generasi muda yang memiliki 

sensitivitas sosial tinggi serta keberanian untuk memainkan peran dalam perubahan sosial. Pendidikan 

agama tidak lagi dianggap sebagai kajian yang terpisah dari realitas, tetapi menjadi kekuatan moral 

dan intelektual yang memperkaya kemampuan generasi muda dalam menyelesaikan tantangan bangsa. 

Secara filosofis, teori sosial kritis mengubah paradigma PAI dari sekadar transfer of 

knowledge menjadi transformation of consciousness. PAI tidak lagi dipahami sebagai upaya 

memindahkan informasi, tetapi sebagai proses membangun kesadaran luhur. Secara ideologis, PAI 

menjadi praktik pembebasan yang memperjuangkan keadilan dan kemanusiaan. Secara praktis, PAI 

menjadi sarana bagi peserta didik untuk memahami, mengkritisi, dan mengubah realitas sosial. 

Dengan demikian, penggabungan teori sosial kritis dengan Pendidikan Agama Islam membuka 

ruang yang sangat luas untuk mewujudkan pendidikan yang humanis, transformatif, dan relevan 

dengan kebutuhan zaman. Pendekatan ini menjadi pijakan penting dalam membangun generasi muslim 

yang cerdas, berkarakter, kritis, dan siap berkontribusi bagi kemajuan masyarakat. 

4. KESIMPULAN/CONCLUSION 

Penerapan teori sosial kritis dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki relevansi besar untuk 

merevitalisasi peran pendidikan agama sebagai sarana pembebasan, pemberdayaan, dan transformasi 

sosial. Pendekatan ini mengarahkan PAI keluar dari pola dogmatis menuju pembelajaran yang 

dialogis, reflektif, dan partisipatif, sehingga ajaran Islam tidak hanya dipahami secara tekstual, tetapi 

dikontekstualisasikan dengan realitas sosial seperti intoleransi, ketidakadilan, radikalisme, dan krisis 

moral. Melalui pemikiran Habermas yang menekankan dialog dan emansipasi serta konsep pendidikan 

kritis Paulo Freire yang menolak pendidikan gaya bank, PAI mampu melahirkan peserta didik yang 

beriman, kritis, humanis, dan sadar akan tanggung jawab sosial. Implementasi teori sosial kritis 

menuntut perubahan kurikulum, metode pembelajaran, dan peran guru agar lebih integratif, dialogis, 

dan membangun kesadaran kritis. Dengan demikian, PAI dapat menjadi pendidikan profetik yang 

memadukan keimanan, kemanusiaan, dan tindakan sosial, serta membentuk generasi muslim moderat 

yang mampu menjadi agen perubahan untuk mewujudkan keadilan, kemaslahatan, dan Islam rahmatan 

lil ‘alamin dalam kehidupan nyata. 

5. REFERENCES 

Althusser, L. (2006). On the reproduction of capitalism: Ideology and ideological state apparatuses. 

Verso. 

Azra, A. (2018). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi menuju milenium baru. Logos Wacana 

Ilmu. 

Bagir, H. (2017). Islam Tuhan Islam Manusia: Agama dan spiritualitas di zaman kacau. Mizan. 

Dewan Perwakilan Rakyat Republik Indonesia. (1945). Undang-Undang Dasar Negara Republik 

Indonesia Tahun 1945, Pasal 31 ayat (3). 

Freire, P. (1998). Pedagogy of freedom: Ethics, democracy, and civic courage. Rowman & Littlefield. 

Freire, P. (2005). Pendidikan kaum tertindas (U. Dananjaya, Trans.). LP3ES. 

Habermas, J. (1971). Knowledge and human interests (J. J. Shapiro, Trans.). Beacon Press. 

Habermas, J. (1987). The theory of communicative action. Beacon Press. 

Hidayat, R. (2019). Teori sosial kritis dan relevansinya dalam pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan 

Islam, 8(2), 130–145. 

Kurniawan, M. B. (2021). Pendidikan kritis perspektif Paulo Freire dan relevansinya dengan 

Pendidikan Agama Islam. Universitas Islam Darul ’Ulum. 

Madjid, N. (1997). Bilik-bilik pesantren: Sebuah potret perjalanan. Paramadina. 

Mas’ud, A. (2002). Menggagas format pendidikan nondikotomik. Gama Media. 

Mulkhan, A. M. (2010). K.H. Ahmad Dahlan dan Muhammadiyah dalam perspektif sosial-budaya. 

Suara Muhammadiyah. 

Qur’an, Surah Saba’ [34]:15. 

Kuntowijoyo. (2001). Islam sebagai ilmu: Epistemologi, metodologi, dan etika. Tiara Wacana. 

Kuntowijoyo. (2008). Paradigma Islam: Interpretasi untuk aksi. Mizan. 

Zuhdi, M. (2018). Pendidikan Islam dan tantangan globalisasi: Analisis perspektif kritis. Jurnal Al-

Tarbiyah, 25(1), 60–75. 


