N

AL-ILMIYA: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM

Penerapan Teori Sosial Kritis Dalam Penguatan Pendidikan Agama Islam

Abdurrahman

L Universitas Muhammadiyah Makassar

(*profrahman4@gmail.com )

ARTICLE INFO

Article history:

Received 1 November 2025
Revised 10 November 2025
Accepted 12 November 2025
Available online 20 November
2025

Kata Kunci:

Teori sosial kritis, Pendidikan
Agama Islam, transformasi
sosial, kesadaran kritis.

Keywords:

Critical social theory, Islamic
Religious  Education,  social
transformation, critical

consciousness.

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penerapan teori sosial kritis dalam
penguatan Pendidikan Agama Islam (PAI) sebagai upaya membangun
kesadaran, emansipasi, dan transformasi sosial di lingkungan pendidikan.
Teori sosial kritis, yang berakar dari pemikiran Frankfurt School dan tokoh-
tokoh seperti Jirgen Habermas, dipandang relevan untuk menyoroti praktik
pendidikan agama yang tidak hanya menekankan aspek normatif-doktrinal,
tetapi juga menumbuhkan daya kritis peserta didik terhadap realitas sosial,
budaya, dan politik kontemporer. Metode penelitian yang digunakan adalah
studi kepustakaan dengan pendekatan analisis konten terhadap jurnal-jurnal
ilmiah terkait pendidikan agama Islam dan teori kritis. Hasil kajian
menunjukkan bahwa penerapan teori sosial kritis dalam PAI berimplikasi pada
tiga dimensi utama: (1) pembebasan pendidikan agama dari sekadar transfer
dogma menuju praksis transformatif; (2) penguatan literasi kritis peserta didik
terhadap isu-isu ketidakadilan sosial, radikalisme, dan degradasi moral; serta
(3) konstruksi pendidikan agama yang lebih dialogis, partisipatif, dan relevan
dengan kebutuhan masyarakat modern. Penelitian ini menyimpulkan bahwa
penerapan teori sosial kritis dapat memperkaya paradigma PAI, sehingga tidak

- ©© © 77 hanya membentuk kesalehan individual tetapi juga melahirkan kesadaran
sosial dan tanggung jawab Kkolektif. Dengan demikian, integrasi teori sosial kritis dalam pendidikan agama Islam
merupakan langkah strategis untuk membangun generasi muslim yang religius, kritis, dan transformatif dalam
menghadapi dinamika global.

ABSTRACT

This study aims to analyze the application of critical social theory in strengthening Islamic Religious Education
(PAI) as an effort to build awareness, emancipation, and social transformation within educational settings.
Critical social theory, rooted in the thought of the Frankfurt School and scholars such as Jirgen Habermas, is
considered relevant for examining religious education practices that move beyond normative-doctrinal aspects
and foster students’ critical awareness of contemporary social, cultural, and political realities. This research
employs a literature study method with a content analysis approach, focusing on scientific journals related to
Islamic religious education and critical theory. The findings indicate that the application of critical social theory
in PAI has implications for three main dimensions: (1) liberating religious education from merely transferring
dogma toward transformative praxis; (2) strengthening students’ critical literacy concerning issues of social
injustice, radicalism, and moral degradation; and (3) constructing a more dialogical, participatory, and socially
relevant model of religious education that aligns with the needs of modern society. The study concludes that the
integration of critical social theory enriches the paradigm of PAI, enabling it not only to cultivate individual
piety but also to foster social consciousness and collective responsibility. Thus, incorporating critical social
theory into Islamic religious education represents a strategic step in developing Muslim generations who are
religious, critical, and transformative in responding to global dynamics

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION

Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan salah satu aspek fundamental dalam sistem
pendidikan nasional yang berfungsi membentuk kepribadian muslim yang beriman, bertakwa, dan
berakhlak mulia. Lebih dari itu, PAI juga diharapkan mampu menghadirkan solusi atas problem sosial
yang berkembang di masyarakat, seperti intoleransi, dekadensi moral, hingga krisis kemanusiaan.
Namun, realitasnya praktik pendidikan agama seringkali terjebak pada pola normatif-dogmatis,
sebatas transfer pengetahuan agama, tanpa menyentuh aspek kesadaran kritis peserta didik. Kondisi ini


mailto:*profrahman4@gmail.com

Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 614-618

mengakibatkan terjadinya kesenjangan antara nilai-nilai ideal Islam dengan tantangan sosial yang
dihadapi.

untuk memahami bagaimana model emansipatoris dari Habermas relevan dan dapat
diterapkan dalam Pendidikan Agama Islam (PAI). Fokusnya adalah pada bagaimana prinsip-prinsip
pendidikan yang membebaskan, dialogis, dan reflektif (agar siswa tidak hanya pasif tetapi berperan
aktif) bisa diintegrasi dalam kegiatan belajar PAI. Artikel ini menyebut bahwa penerapan model
Habermas dapat membantu membentuk pemikiran kritis dan sikap toleran di kalangan pelajar.
Rekomendasinya adalah agar kurikulum dan metode pengajaran PAI memasukkan elemen dialog,
refleksi kritis, dan penghargaan terhadap pluralitas sosial.
gagasan Paulo Freire tentang pendidikan kritis—terutama konsep pendidikan sebagai proses
humanisasi, bukan pendidikan sebagai “banking” di mana siswa hanya menerima pengetahuan pasif
dari guru. Konteksnya adalah membandingkan realitas pendidikan PAI sekarang dengan prinsip-
prinsip pendidikan kritis Freire. Temuannya menunjukkan bahwa banyak praktik pendidikan agama
yang masih bersifat normatif dan transmisif, kurang memberi ruang bagi siswa untuk berpikir kritis
atau mempertanyakan. Artikel ini menyarankan agar PAI lebih bersifat dialogis, membuka ruang
kritik, serta mengaitkan ajaran agama dengan kenyataan sosial di sekeliling siswa sehingga pendidikan
menjadi pembebasan dan pemberdayaan.

Dalam konteks inilah teori sosial kritis menjadi relevan. Teori sosial kritis lahir dari pemikiran
Frankfurt School dengan tokoh-tokoh utama seperti Max Horkheimer, Theodor Adorno, Herbert
Marcuse, hingga Jirgen Habermas. Teori ini menekankan pentingnya refleksi kritis terhadap struktur
masyarakat yang sarat dominasi, ketidakadilan, dan hegemoni budaya. Inti dari teori sosial Kritis
adalah upaya emansipasi, yaitu membebaskan manusia dari belenggu penindasan struktural maupun
ideologis melalui kesadaran kritis (critical consciousness). Dalam pendidikan, pendekatan ini
mengajak peserta didik untuk tidak pasif menerima realitas, melainkan mengkritisi dan mengubahnya
ke arah yang lebih adil dan manusiawi.

Teori kritis Habermas (khususnya teori tindakan komunikatif) dan bagaimana teori tersebut
memberikan kontribusi terhadap pemikiran pendidikan yang lebih humanis. Ciri-ciri pendidikan dalam
kerangka Habermas yang ditinjau meliputi dialog antar siswa-guru, keterbukaan terhadap Kkritik,
transparansi dalam komunikasi, dan pendidikan yang memungkinkan peserta didik menjadi subjek
aktif, bukan hanya objek. Relevansinya dibahas terutama pada bagaimana pendidikan bisa menjadi
ruang transformasi sosial, bukan hanya reproduksi norma atau kekuasaan. Meskipun fokusnya tidak
spesifik hanya pada PAI, banyak aspek yang dapat diadopsi dalam pendidikan agama Islam. Di sisi
lain, Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki fungsi strategis sebagai media internalisasi nilai
keislaman yang selaras dengan prinsip rahmatan lil ‘alamin. Jika diintegrasikan dengan perspektif
teori sosial kritis, PAI tidak hanya mengajarkan dogma agama, melainkan juga menanamkan
keberanian untuk berpikir kritis, bersikap inklusif, serta aktif memperjuangkan keadilan sosial. Hal ini
sesuai dengan misi Islam sebagai agama yang menegakkan nilai kemanusiaan, persaudaraan, dan
keadilan.

Selanjutnya, penerapan teori sosial kritis dalam PAI berimplikasi pada transformasi sosial.
Pendidikan agama yang berbasis kesadaran kritis dapat mendorong lahirnya generasi muslim yang
tidak hanya saleh secara personal, tetapi juga berkontribusi dalam perubahan masyarakat. Peserta didik
dibentuk untuk memiliki kepedulian terhadap realitas sosial, seperti kemiskinan, ketidakadilan,
radikalisme, dan krisis moral, serta memiliki keberanian untuk melakukan tindakan transformatif.
Dengan demikian, PAI menjadi instrumen penting dalam menggerakkan perubahan sosial ke arah
yang lebih berkeadilan, demokratis, dan bermartabat.

Lebih jauh, penerapan teori sosial kritis juga menekankan pentingnya kesadaran kritis dalam diri
peserta didik. Kesadaran kritis merupakan kemampuan untuk melihat realitas secara mendalam,
mengkritisi struktur yang timpang, dan berani menawarkan alternatif perubahan. Dalam konteks PAI,
kesadaran kritis berarti memahami ajaran Islam tidak secara tekstual semata, tetapi juga secara
kontekstual sesuai kebutuhan zaman. Dengan kesadaran kritis, peserta didik mampu menolak sikap
eksklusif, intoleran, serta mampu menjadikan nilai-nilai Islam sebagai dasar etika sosial yang moderat,
humanis, dan universal.

Berdasarkan uraian tersebut, penerapan teori sosial kritis dalam penguatan Pendidikan Agama
Islam merupakan strategi penting untuk membangun generasi muslim yang religius, kritis, dan
transformatif. Integrasi ini diharapkan mampu menjadikan PAI tidak hanya berfungsi sebagai mata



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 614-618 616

pelajaran normatif, tetapi juga sebagai agen perubahan sosial yang mencetak manusia beriman
sekaligus berdaya dalam menghadapi dinamika global

2. METODE/METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library
research), karena fokus kajian diarahkan untuk menganalisis gagasan, konsep, dan teori yang berkaitan
dengan penerapan teori sosial kritis dalam penguatan Pendidikan Agama Islam (PAl). Penelitian ini
bersifat deskriptif-analitis, yaitu dengan mendeskripsikan konsep-konsep mengenai teori sosial kritis,
Pendidikan Agama Islam, transformasi sosial, serta kesadaran kritis, kemudian menganalisis
relevansinya terhadap penguatan PAI. Sumber data terdiri atas data primer yang diperoleh dari
literatur utama mengenai teori sosial kritis—termasuk karya tokoh Frankfurt School seperti
Horkheimer, Habermas, dan Marcuse—serta sumber pendidikan Islam dari para pemikir dan tokoh
reformis seperti K.H. Ahmad Dahlan.

Data sekunder meliputi artikel jurnal, buku, skripsi, disertasi, dan dokumen resmi terkait
pendidikan agama Islam di Indonesia. Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur
ilmiah yang relevan, baik cetak maupun digital, serta menggunakan teknik dokumentasi untuk
mengklasifikasi dan mengorganisasi data berdasarkan tema penelitian. Analisis data dilakukan dengan
model analisis isi (content analysis), melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan untuk mensintesiskan temuan. Keabsahan data diperkuat melalui triangulasi sumber
dengan membandingkan berbagai literatur akademik yang kredibel, serta melalui pembacaan kritis dan
komparatif guna memastikan keakuratan dan objektivitas hasil analisis.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION

Penerapan teori sosial kritis dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI) menekankan
pentingnya membebaskan peserta didik dari berbagai bentuk dominasi, hegemoni, dan ketidakadilan
melalui penguatan kesadaran kritis. Pendidikan agama tidak boleh berhenti pada penyampaian dogma
dan hafalan ajaran, melainkan harus berfungsi sebagai sarana emansipasi yang memampukan peserta
didik memahami realitas sosial secara mendalam. Dengan pendekatan ini, PAI menjadi ruang dialog
yang menghidupkan kesadaran untuk mengidentifikasi struktur-struktur yang melemahkan martabat
manusia serta merefleksikan nilai-nilai Islam dalam konteks sosial yang terus berubah.

PAI dalam perspektif teori sosial kritis bergerak dari pola pengajaran tradisional menuju
pendidikan dialogis, partisipatif, dan reflektif. Guru tidak lagi menjadi satu-satunya sumber
pengetahuan yang mendominasi kelas, tetapi berperan sebagai fasilitator yang mengajak peserta didik
berpikir kritis, berdiskusi, dan memaknai ajaran agama melalui pengalaman nyata. Pendekatan ini
memungkinkan peserta didik menemukan keterkaitan antara nilai-nilai keislaman dan perjuangan
mewujudkan keadilan sosial. Islam tidak hanya dipahami sebagai seperangkat ajaran ritual, tetapi
sebagai panduan moral yang transformatif.

Melalui teori sosial kritis, ajaran Islam diposisikan sebagai nilai emansipatoris yang dapat
mendorong kesetaraan gender, penghormatan terhadap hak asasi manusia, dan kepedulian terhadap
lingkungan. Nilai-nilai keadilan (‘adl), kemaslahatan (maslahah), dan keseimbangan (tawazun)
menjadi landasan moral untuk membangun masyarakat yang berkeadaban. PAI yang memuat dimensi-
dimensi tersebut akan lebih kontekstual dan relevan dengan kondisi sosial kontemporer.

Secara teoretis, teori sosial kritis berpijak pada gagasan para tokoh seperti Horkheimer, Adorno,
Habermas, hingga Paulo Freire. Gagasan Habermas tentang pengetahuan emansipatoris menekankan
bahwa manusia harus mampu keluar dari struktur sosial yang menindas. Sementara itu, Freire
menawarkan konsep pembelajaran problem-posing yang menolak pendidikan gaya bank dan
mengutamakan dialog untuk menumbuhkan kesadaran kritis. Pemikiran ini sangat selaras dengan
perintah Al-Qur’an tentang pentingnya tafakkur, tadabbur, dan tajdid.

Ayat-ayat Al-Qur’an mendorong manusia untuk berpikir kritis, melakukan refleksi mendalam, dan
memperbaiki kondisi sosial yang tidak adil. Prinsip perubahan yang tertuang dalam QS. Ar-Ra’d [13]:
11 memberikan dasar filosofis bahwa perubahan sosial hanya dapat terjadi ketika perubahan batiniah,
kesadaran, dan cara berpikir manusia telah terbentuk. Hal ini menjadi titik temu antara teori sosial
kritis dan PAI dalam membangun peserta didik yang sadar akan realitas sosial.



Al-lImiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 614-618

Dalam konteks PAI, teori sosial kritis memberikan arah agar pembelajaran agama tidak
terjebak pada moralitas individual saja, tetapi juga mencakup dimensi sosial. Peserta didik dituntut
untuk tidak hanya memahami teks-teks keagamaan, tetapi juga mampu mengaitkannya dengan situasi
nyata seperti ketidakadilan, kemiskinan, atau penyalahgunaan kekuasaan. Kesadaran ini membuat
pembelajaran agama menjadi lebih hidup, relevan, dan bermakna bagi peserta didik.

Pembelajaran agama berorientasi kritis membantu peserta didik memahami bahwa ajaran
Islam memiliki relevansi kuat terhadap isu-isu sosial kontemporer. Misalnya, nilai amar ma’ruf nahi
munkar dapat diterapkan dalam upaya memberantas korupsi, kekerasan terhadap perempuan, dan
kerusakan lingkungan. Dengan demikian, peserta didik tidak hanya menjadi pribadi yang saleh secara
spiritual, tetapi juga hadir sebagai agen perubahan sosial dalam masyarakatnya.

Implementasi teori sosial kritis dalam PAI menuntut transformasi pada kurikulum. Kurikulum
tidak hanya memuat materi normatif dan ritual, tetapi harus mengintegrasikan isu-isu sosial seperti
intoleransi, radikalisme, ketimpangan ekonomi, dan etika lingkungan. Integrasi ini membantu peserta
didik memandang ajaran Islam sebagai pedoman praktis dalam menghadapi persoalan sosial sehari-
hari.

Metode pembelajaran pun perlu diarahkan pada pendekatan dialogis dan partisipatif. Guru
dapat mengembangkan studi kasus sosial, diskusi terbuka, refleksi mendalam, proyek sosial-
keagamaan, serta pembelajaran berbasis masalah. Pendekatan ini tidak hanya memperkaya
pengetahuan peserta didik, tetapi juga melatih kemampuan analitis, empati, dan keterampilan sosial
mereka.

Relasi antara guru dan peserta didik dalam konteks ini juga mengalami perubahan signifikan.
Hubungan yang sebelumnya bersifat hierarkis dan otoritatif menjadi lebih egaliter dan manusiawi.
Guru berperan sebagai pendamping yang membantu peserta didik membaca realitas kehidupan melalui
kacamata nilai-nilai Islam. Relasi yang demikian menciptakan iklim belajar yang kondusif,
demokratis, dan memerdekakan.

Evaluasi pembelajaran dalam PAI berbasis teori sosial kritis tidak hanya terfokus pada aspek
kognitif. Lebih dari itu, evaluasi harus mampu mengukur perubahan sikap, perkembangan kesadaran
sosial, dan kemampuan peserta didik dalam menerapkan nilai-nilai Islam dalam tindakan nyata.
Evaluasi menjadi alat untuk menumbuhkan refleksi diri dan memotivasi peserta didik untuk terus
berkembang.

Penguatan nilai keimanan dan kesadaran kritis merupakan inti penting dari pendekatan PAI
berbasis teori sosial kritis. Keimanan tidak dipahami secara dogmatis, tetapi sebagai energi moral yang
menggerakkan manusia untuk bersikap adil, empatik, dan peduli terhadap sesama. Kesadaran Kritis
menjadi fondasi untuk memahami persoalan sosial dengan lebih objektif dan reflektif. Gabungan
antara keimanan dan kesadaran kritis melahirkan pribadi muslim yang utuh.

Dimensi transformasi sosial dalam PAI menegaskan bahwa pendidikan agama harus mampu
mendorong peserta didik untuk berkontribusi dalam membangun masyarakat yang adil dan
berkeadaban. Transformasi ini tidak hanya menyentuh aspek spiritual, tetapi juga mencakup dimensi
intelektual dan tindakan sosial. Peserta didik didorong untuk memahami persoalan masyarakat,
menganalisis akar masalahnya, dan mengambil tindakan sesuai nilai-nilai Islam.

Dalam konteks Indonesia, teori sosial kritis menjadi sangat relevan karena masyarakat sedang
berhadapan dengan problem intoleransi, radikalisme, ketimpangan, dan degradasi moral. PAIl menjadi
sarana penting untuk memperkuat moderasi beragama, toleransi, dan karakter kebangsaan. Melalui
pendekatan kritis, peserta didik didorong untuk melihat keragaman sebagai kekayaan dan bukan
ancaman.

PAI yang menerapkan teori sosial kritis juga mampu menanamkan nilai-nilai keberlanjutan
sosial dan lingkungan. Peserta didik tidak hanya mempelajari hukum agama, tetapi juga memahami
bagaimana Islam mengatur hubungan manusia dengan alam dan sesama. Dengan demikian, mereka
menjadi pribadi yang bertanggung jawab terhadap kelestarian bumi dan kesejahteraan masyarakat.

Implikasi penerapan teori sosial kritis dalam PAI sangat luas. Secara personal, melahirkan
pribadi muslim yang beriman, kritis, dan peduli lingkungan sosial. Secara pedagogis, mendorong guru
untuk mengembangkan kreativitas dalam mengajar dan menciptakan pembelajaran yang
membebaskan. Secara kurikuler, menuntut penyusunan materi yang responsif terhadap perkembangan
zaman.



Al-limiya: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 01 No 03 November 2025, 614-618 618

Pada tingkat masyarakat, pendekatan ini dapat melahirkan generasi muda yang memiliki
sensitivitas sosial tinggi serta keberanian untuk memainkan peran dalam perubahan sosial. Pendidikan
agama tidak lagi dianggap sebagai kajian yang terpisah dari realitas, tetapi menjadi kekuatan moral
dan intelektual yang memperkaya kemampuan generasi muda dalam menyelesaikan tantangan bangsa.

Secara filosofis, teori sosial kritis mengubah paradigma PAI dari sekadar transfer of
knowledge menjadi transformation of consciousness. PAIl tidak lagi dipahami sebagai upaya
memindahkan informasi, tetapi sebagai proses membangun kesadaran luhur. Secara ideologis, PAI
menjadi praktik pembebasan yang memperjuangkan keadilan dan kemanusiaan. Secara praktis, PAI
menjadi sarana bagi peserta didik untuk memahami, mengkritisi, dan mengubah realitas sosial.

Dengan demikian, penggabungan teori sosial kritis dengan Pendidikan Agama Islam membuka
ruang yang sangat luas untuk mewujudkan pendidikan yang humanis, transformatif, dan relevan
dengan kebutuhan zaman. Pendekatan ini menjadi pijakan penting dalam membangun generasi muslim
yang cerdas, berkarakter, kritis, dan siap berkontribusi bagi kemajuan masyarakat.

4. KESIMPULAN/CONCLUSION

Penerapan teori sosial kritis dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki relevansi besar untuk
merevitalisasi peran pendidikan agama sebagai sarana pembebasan, pemberdayaan, dan transformasi
sosial. Pendekatan ini mengarahkan PAI keluar dari pola dogmatis menuju pembelajaran yang
dialogis, reflektif, dan partisipatif, sehingga ajaran Islam tidak hanya dipahami secara tekstual, tetapi
dikontekstualisasikan dengan realitas sosial seperti intoleransi, ketidakadilan, radikalisme, dan krisis
moral. Melalui pemikiran Habermas yang menekankan dialog dan emansipasi serta konsep pendidikan
kritis Paulo Freire yang menolak pendidikan gaya bank, PAI mampu melahirkan peserta didik yang
beriman, kritis, humanis, dan sadar akan tanggung jawab sosial. Implementasi teori sosial kritis
menuntut perubahan kurikulum, metode pembelajaran, dan peran guru agar lebih integratif, dialogis,
dan membangun kesadaran kritis. Dengan demikian, PAI dapat menjadi pendidikan profetik yang
memadukan keimanan, kemanusiaan, dan tindakan sosial, serta membentuk generasi muslim moderat
yang mampu menjadi agen perubahan untuk mewujudkan keadilan, kemaslahatan, dan Islam rahmatan
lil ‘alamin dalam kehidupan nyata.

5. REFERENCES

Althusser, L. (2006). On the reproduction of capitalism: Ideology and ideological state apparatuses.
Verso.

Azra, A. (2018). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi menuju milenium baru. Logos Wacana
lImu.

Bagir, H. (2017). Islam Tuhan Islam Manusia: Agama dan spiritualitas di zaman kacau. Mizan.

Dewan Perwakilan Rakyat Republik Indonesia. (1945). Undang-Undang Dasar Negara Republik
Indonesia Tahun 1945, Pasal 31 ayat (3).

Freire, P. (1998). Pedagogy of freedom: Ethics, democracy, and civic courage. Rowman & Littlefield.

Freire, P. (2005). Pendidikan kaum tertindas (U. Dananjaya, Trans.). LP3ES.

Habermas, J. (1971). Knowledge and human interests (J. J. Shapiro, Trans.). Beacon Press.

Habermas, J. (1987). The theory of communicative action. Beacon Press.

Hidayat, R. (2019). Teori sosial kritis dan relevansinya dalam pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan
Islam, 8(2), 130-145.

Kurniawan, M. B. (2021). Pendidikan kritis perspektif Paulo Freire dan relevansinya dengan
Pendidikan Agama Islam. Universitas Islam Darul *Ulum.

Madjid, N. (1997). Bilik-bilik pesantren: Sebuah potret perjalanan. Paramadina.

Mas’ud, A. (2002). Menggagas format pendidikan nondikotomik. Gama Media.

Mulkhan, A. M. (2010). K.H. Ahmad Dahlan dan Muhammadiyah dalam perspektif sosial-budaya.
Suara Muhammadiyah.

Qur’an, Surah Saba’ [34]:15.

Kuntowijoyo. (2001). Islam sebagai ilmu: Epistemologi, metodologi, dan etika. Tiara Wacana.

Kuntowijoyo. (2008). Paradigma Islam: Interpretasi untuk aksi. Mizan.

Zuhdi, M. (2018). Pendidikan Islam dan tantangan globalisasi: Analisis perspektif kritis. Jurnal Al-
Tarbiyah, 25(1), 60-75.



