
Al-Ilmiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556  546 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

 

 

Telaah Konseptual Metode Pembelajaran Rasulullah صلى الله عليه وسلم dalam 

Mengoptimalkan Pertumbuhan dan Perkembangan Anak 
 

Fijrah Hayati Alis*, Afnibar2,  Ulfatmi3    

1 Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang 
2 Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang 

3 Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang 

(*fijrah.hayati.alis@uinib.ac.id)  
 

 
A B S T R A K 

Pendidikan dalam Islam tidak hanya merupakan mekanisme tranfer 

pengetahuan semata, melainkan sarana untuk membentuk manusia yang 

beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Salah satu unsur penting dalam proses 

pendidikan adalah metode pembelajaran. Metode pembelajaran Rasulullah  صلى الله عليه وسلم 

mencerminkan pendekatan yang holistik dan humanistik, yang 

menyeimbangkan aspek spiritual, kognitif, afektif, dan fisik peserta didik. 

Sehingga pendekatan ini relevan digunakan dalam upaya mengoptimalkan 

pertumbuhan dan perkembangan anak, baik dari segi kemampuan berpikir, 

kematangan emosional, maupun pembentukan karakter. Oleh karena itu, 

penelitian ini bertujuan untuk menelaah konseptual terhadap motode 

pembelajaran Rasulullah  صلى الله عليه وسلم dalam perspektif hadis, serta menganalisis 

relevansinya terhadap optimalisasi pertumbuhan dan perkembangan anak pada 

era pendidikan modern. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan jenis penelitian kepustakaan (library research). Dari kajian ini 

dihasilkan bahwa metode pembelajaran yang diterapkan oleh Rasulullah  صلى الله عليه وسلم 

sesuai dengan teori-teori pembelajaran masa kini. Sehingga pendidik di era 

modern dapat meneladani pendekatan tersebut dengan menciptakan proses 

belajar yang bertahap, aktif, bervariasi, dan penuh makna agar pertumbuhan dan 

perkembangan anak dapat berjalan optimal sesuai dengan tahapan 

perkembangannya. 

 
A B S T R A C T 

Education in Islam is not merely a mechanism for transferring knowledge, but 

also a means to shape individuals who are faithful, knowledgeable, and virtuous. 

One crucial element in the educational process is the learning method. The 

Prophet Muhammad's (peace be upon him) learning method reflects a holistic 

and humanistic approach, balancing the spiritual, cognitive, affective, and 

physical aspects of students. Therefore, this approach is relevant for optimizing 

children's growth and development, including thinking skills, emotional 

maturity, and character development. Therefore, this study aims to conceptually 

examine the Prophet Muhammad's (peace be upon him) learning method from 

the perspective of the hadith and analyze its relevance to optimizing children's 

growth and development in the modern educational era. This study employed a 

qualitative approach with library research. This study concluded that the 

Prophet Muhammad's (peace be upon him) learning method aligns with current 

learning theories. Therefore, modern educators can emulate this approach by 

creating a gradual, active, varied, and meaningful learning process to ensure 

optimal child growth and development according to their developmental stages. 
 

 

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION 

Pendidikan dalam Islam tidak hanya merupakan mekanisme transfer pengetahuan semata, 

melainkan sarana untuk membentuk manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Salah satu 

A R T I C L E   I N F O 

 

Article history: 
Received 1 November 2025 

Revised 8 November 2025 

Accepted 12 November 2025 

Available online 16 November 

2025 

Kata Kunci: 

Metode pembelajaran Rasulullah 

 ,Pendidikan Islam ,صلى الله عليه وسلم

Pertumbuhan dan 

perkembangan anak 

 

Keywords: 

Prophet Muhammad's Learning 
Method, Islamic education, Child 
growth and development 

 

 

This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  
Copyright © 2025 by Author. Published by 
Universitas Garut. 
 

mailto:(*fijrah.hayati.alis@uinib.ac.id


Al-Ilmiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556  547 
 

 

 

unsur penting dalam proses pendidikan adalah metode pembelajaran, yaitu cara yang digunakan 

pendidik dalam proses pembelajaran untuk menyampaikan materi agar dapat mencapai tujuan yang 

diharapkan. Metode pembelajaran menjadi unsur penting yang menentukan bagaimana proses 

pendidikan berlangsung secara efektif dan bermakna, tidak hanya menuntut pendekatan yang berfokus 

pada kognitif, tetapi juga melibatkan afektif dan psikomotorik. Oleh karena itu, keberhasilan pendidikan 

tidak hanya bergantung pada isi materi, tetapi juga pada metode pembelajaran yang digunakan oleh 

pendidik. 

Dalam pendidikan Islam, metode pembelajaran harus mampu menanamkan nilai, menumbuhkan 

akhlak, dan mengembangkan potensi peserta didik secara menyeluruh.  Rasulullah  صلى الله عليه وسلم merupakan figur 

pendidik yang telah mencontohkan berbagai prinsip dan strategi pembelajaran yang relevan untuk 

diadaptasi dalam konteks pendidikan modern. Metode pembelajaran yang diterapkan beliau tidak hanya 

menyentuh aspek intelektual, tetapi juga memperhatikan perkembangan emosional dan fisik peserta 

didik, yang di dalam konteks psikologi pendidikan dapat dipahami sebagai bagian dari upaya 

mengoptimalkan pertumbuhan dan perkembangan anak (Muhammed Thani dkk., 2021). 

Beberapa metode yang digunakan oleh Rasulullah صلى الله عليه وسلم antara lain metode tanya jawab yang dapat 

menstimulasi kemampuan berpikir kritis peserta didik; metode keteladanan (uswah hasanah) sebagai 

media pendidikan moral dan karakter; metode demonstrasi untuk mengaktifkan visual dan psikomotorik 

peserta didik (Suwarin Rais Nusi dkk., 2024). Semua metode tersebut terbukti efektif membangkitkan 

partisipasi aktif dan kesadaran belajar di kalangan sahabat.  

Selain itu, Rasulullah صلى الله عليه وسلم juga memberikan jeda waktu dan kondisi psikologi peserta didik dalam 

memberikan pelajaran kepada para sahabat. Di dalam sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Imam 

Bukhari: 

لنُاَ باِلْمَوْعِظَةِ فيِ الْْيََّامِ  ُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ يتَخََوَّ  كَرَاهَةَ السَّامَةِ عَليَْنَاعَنْ ابْنِ مَسْعوُدٍ قاَلَ كَانَ النَّبيُِّ صَلَّى اللََّّ
Artinya: Dari ‘Abdullah bin Mas’ud, dia berkata, “Nabi Saw.  memberikan senggang waktu ketika 

memberikan nasihat kepada kami, karena tidak ingin membuat kami bosan” (HR. Bukhari) 

Hadis ini menunjukkan bahwa Rasulullah صلى الله عليه وسلم menerapkan prinsip tadarruj (bertahap) dan empati 

pedagogis, dimana beliau memahami keterbatasan daya serap dan kondisi emosional peserta didik. 

Prinsip ini sejalan dengan teori perkembangan anak yang menekankan pentingnya menyesuaikan 

pembelajaran dengan tahapan usia dan kesiapan belajar peserta didik (Arfani & Iskarim, 2023).  

Penelitian sebelumnya menjelaskan bahwa untuk menerapkan metode dalam mengajar harus 

memperhatikan dasar-dasar. Adapun dasar-dasar metode Pendidikan Islam terdiri dari dasar agamis, 

biologis, psikologis, dan sosiologis. Metode pembelajaran sudah diterapkan mulai pada masa Rasulullah 

SAW yang merupakan pendidik yang patut diteladani dengan cara-cara yang dilakukan Rasulullah 

mampu mewujudkan tujuan pendidikan Islam (Nahwiyah dkk., 2025). Hadis Tarbawi menawarkan 

sistem pendidikan komprehensif melalui 17 metode pembelajaran yang saling melengkapi yaitu metode 

ceramah, diskusi, eksperimen, tanya jawab, demontrasi, keteladanan, pembiasaan, gradual (bertahap), 

nasihat, perumpamaan, kinayah (metafora), reward-punishment, al-hikmah (kebijaksanaan), al-

mau’izah hasanah (nasihat baik), dan al-mujadalah (dialog argumentatif). Metode-metode tersebut 

tidak hanya relevan secara historis tetapi terbukti efektif untuk pendidikan kontemporer yang 

menghadapi distrupsi teknologi dan perubahan sosial (Miftahul Jannah dkk., 2025). Dalam konteks 

pendidikan Islam masa kini, metode Rasulullah SAW perlu dikontekstualisasikan ke dalam sistem 

pembelajaran yang interaktif, berbasis nilai, dan menekankan pada integrasi ilmu dan amal (Nelli & 

Syabuddin, 2025). Untuk itu, peneliti ingin menggali metode pembelajaran yang digunakan Rasulullah 

 .dalam mengoptimalkan pertumbuhan dan perkembangan صلى الله عليه وسلم

Metode pembelajaran Rasulullah صلى الله عليه وسلم mencerminkan pendekatan yang holistik dan humanistik, yang 

menyeimbangkan aspek spiritual, kognitif, afektif, dan fisik peserta didik. Sehingga pendekatan ini 

relevan digunakan dalam upaya mengoptimalkan pertumbuhan dan perkembangan anak, baik dari segi 

kemampuan berpikir, kematangan emosional, maupun pembentukan karakter. Oleh karena itu, 

penelitian ini bertujuan untuk menelaah konseptual terhadap motode pembelajaran Rasulullah صلى الله عليه وسلم dalam 

perspektif hadis, serta menganalisis relevansinya terhadap optimalisasi pertumbuhan dan perkembangan 

anak pada era pendidikan modern. 

 

 

 



Al-Ilmiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556  548 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

2. METODE/METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library 

research). Jenis penelitian ini dipilih karena fokus kajian ini adalah menelaah konsep-konsep pendidikan 

pendidikan yang bersumber dari hadis Rasulullah صلى الله عليه وسلم yang relevan mengenai metode pembelajaran dan 

teori perkembangan anak. Penelitian jenis ini tidak melibatkan pengumpulan data lapangan, melainkan 

analisis terhadap sumber tertulis yang otoratif. Sumber dari penelitian ini bersumber dari buku dan 

artikel-artikel ilmiah yang membahas teori pendidikan Islam, metode pembelajaran Rasulullah صلى الله عليه وسلم, serta 

teori pertumbuhan dan perkembangan anak. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION 

A. Metode Pembelajaran dalam Perspektif Islam  

Metode merupakan al-manhaj atau al-wasalah, yaitu skema maupun siasat juga fasilitas yang 

dimanfaatkan demi mencapai pada tujuan yang diinginkan. Dengan non metode maka proses 

pendidikan dan pengajaran tidak akan berhasil dan tidak tepat guna dalam mencapai sasaran 

edukasi. Metode atau cara edukasi tidak akurat dapat menjadi sandungan dalam pelaksanaan proses 

pendidikan dan pembelajaran dan berakibat banyak energi dan massa percuma. Oleh sebab itu, 

metode maupun cara yang diimplementasikan oleh guru selaku pendidik, akan efektif dan 

bermanfaat jika menggunakan metode akurat maka akan tercapai tujuan edukasi sesuai harapan 

(Suwarin Rais Nusi dkk., 2024). 

Metode adalah cara yang digunakan untuk menyajikan materi pembelajaran pada peserta didik. 

Namun, melihat dari segi bahasa metode berasal dari dua kata yaitu metha dan hodos. Metha berarti 

melalui dan hodos berarti jalan atau cara. Dengan demikian metode dapat berarti cara atau jalan 

yang harus dilalui untuk mencapai suatu tujuan. Dalam Bahasa Arab, metode disebut dengan istilah 

at-Thariqoh yang berarti langkah-langkah strategis yang dipersiapkan untuk melakukan suatu 

pekerjaan (Reno Okhtiyanto, 2024). Sedangkan mengajar merupakan aktivitas menyampaikan 

materi pembelajaran. Maka, metode pengajaran adalah cara atau gaya yang harus dilaksanakan 

dalan rangka penyampaian materi pembelajaran sehingga tujuan terpenuhi sesuai yang diharapkan 

Menurut Ilyas dan Syahid, metode pembelajaran adalah cara atau teknik  yang digunakan 

untuk mencapai tujuan pembelajaran yang telah ditentukan. Dalam dunia pendidikan, metode 

pembelajaran berfungsi sebagai alat untuk memudahkan proses penyampaian ilmu dari pendidik 

kepada peserta didik, sehingga tujuan pembelajaran dapat tercapai dengan efektif dan efisien 

(Miftahul Jannah dkk., 2025).  

Dalam Muhammad Naim dkk. (2020), dijelaskan bahwa metode pembelajaran yang 

didasarkan pada learning competency yang diharapkan dapat mengembangkan dan membangun 

tiga pilar keterampilan, yaitu: 

1. Learning skills, keterampilan mengembangkan dan mengola pengetahuan dan 

pengalaman serta kemampuan dalam menjalani belajar sepanjang hayat. 

2. Thinking skills, keterampilan berpikir kritis, kreatif dan inovatif untuk menghasilkan 

keputusan dan pemecahan masalah secara optimal.  

3. Living skills,keterampilan hidup yang mencakup kematangan emosi dan sosial yang 

bermuara pada daya juang, tanggungjawab dan kepekaan sosil yang tinggi. 

Sejalan dengan itu, Abuddin Nata & Fauzan (2005) menjelaskan bahwa tidak ada satu metode 

yang tepat untuk mencapai tujuan dalam setiap situasi, karena metode mempunyai kelebihan dan 

kekurangannya masing-masing. Untuk itu, guru perlu mengetahui kapan suatu metode tepat 

digunakan dan kapan harus dikombinasikan dengan metode-metode lain agar tujuan pembelajaran 

dapat dicapai. Adapun beberapa faktor yang perlu dipertimbangkan dalam memilih metode antara 

lain: 

1. Faktor Psikologis 

Dalam proses pendidikan ada nilai-nilai yang akan di transfer dari pendidik ke peserta 

didik, baik berupa nilai agama, keterampilan, kebudayaan dan lain sebagainya. Untuk itu, perlu 

memperhatikan keadaan psikis peserta didik ketika berlangsungnya proses belajar mengajar. 

Hal ini sudah dipraktekkan oleh Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم dalam mengajar sahabat-sahabatnya. 

Nabi menjelaskan bagaimana pergaulan yang baik untuk menjaga perasaan (jaminan 

psikologi) teman, sebagaimana sabda nabi صلى الله عليه وسلم: 



Al-Ilmiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556  549 
 

 

 

اذا كنتم ثلاثة فلا يتنا : وعن ابن المسعود رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال 

  )متفق عليه)جي اثنان دون الْ خر حتى تختلطوا بالناس من اجل ان ذالك يحزنه 
Artinya: “Apabila kalian ada tiga orang, maka janganlah yang dua orang berbisik-bisik 

meninggalkan yang lain, sampai kalian berbaur dengan orang banyak. Sebab 

demikian (dua orang berbisik meninggalkan yang lain) adalah menyakiti hatinya 

(mengecewakan orang ketiga)”. (HR. Bukhari dan Muslim). 

Lebih lanjut Abuddin Nata dan Fauzan mengutip dari Ibnu Qayyim, bahwa dalam diri 

manusia ada dawafi (motivasi) yang tersimpan dalam diri manusia sejak lahir (Ad-Dawafi al-

Awwaiyah). Dawafi ini diistilahkan sebagai kebutuhan primer dan tuntutan jiwa yang harus 

selalu dipenuhi. 

2. Faktor Peserta Didik  

Nabi صلى الله عليه وسلم mengingatkan agar memperhatikan dengan siapa dia berbicara atau pada tingkatan 

apa pengajaran itu berlangsung agar dapat disesuaikan dengan umur, pengetahuan dan 

kesiapan peserta didik. Rasulullah صلى الله عليه وسلم memberikan contoh tentang cara pemberian pengajaran 

melalui perkataan: 

 (رواه البخاري)أمر نا أنب الناس على قدر عقولهم 
Artinya : “Kami disuruh berdialog dengan manusia menurut tingkat intelektualnya” 

Penjenjangan dalam pendidikan dan penyusunan kurikulum yang tepat sangat 

berpengaruh pada pencapaian tujuan pembelajaran. Pendidik harus mampu menyesuaikan 

metode pembelajaran dengan kapasitas anak didiknya. Selain itu, pendidik juga harus 

mengetahui bentuk sapaan yang akrab sehingga tidak terjadi jarak pemisah yang menyulitkan 

komunikasi antara peserta didik dan pendidik. 

3. Faktor Sarana dan Prasarana 

Tempat proses belajar dan mengajar harus dipantau dahulu sebelum berlangsungnya 

proses pembelajaran. Bila kondisi memungkinkan maka proses pembelajaran itu sebaiknya 

mengaktifkan seluruh peserta didik, Pelajaran yang langsung dipraktekkan oleh peserta didik 

lebih baik dari pada mengajar secara verbal karena peserta didik dapat  terganggu dengan 

pemikiran yang lain, seperti yang dicontohkan oleh Nabi sewaktu mengajarkan cara 

mengerjakan haji yang benar. Sebagaimana sabda beliau: 

 (رواه المسلم)خذوا عني من اسككم 
Artinya: “Ambillah manasik haji dari padaku”. (HR. Muslim) 

4. Faktor Tujuan 

Pendidikan Islam merupakan pendidikan yang berkesadaran dan bertujuan, Allah telah 

menyusun landasan pendidikan yang jelas bagi seluruh manusia melalui syariat Islam. Ada 

beberapa tujuan tarbiyah menurut Ibnu Qayyim adalah sebagai berikut: 

a. Ahdaf Jismiah (tujuan yang berkaitan dengan badan). Tarbiyah ini dimaksudkan untuk 

menjaga kesehatan badan anak didik 

b. Abdaf Akhlaqiyah, (tujuan yang berkaitan dengan pembinaan akhiak). Menurut Ibm 

Qayyim kebahagiaan akan tercapai bila diri dihiasi dengan akhlak mulia dan terjauh dari 

akhlak yang buruk. 

c. Ahdaf Fikriyah (tujuan yang berkaitan dengan pembinaan akal). Tarbiyah yang baik ialah 

yang bertujuan untuk membina dan menjaga anak pemikiran anak didik, agar mereka 

tidak berinteraksi dengan sesuatu yang dapat merusak akalnya, seperti makanan dan 

minuman yang diharamkan. 

d. Ahdaf Mastakiyah (tujuan yang berkaitan dengan skill). Dalam pandangan Ibnu Qayyim, 

tarbiyah harus memiliki tujuan menyingkap bakat dan keahlian (skill) yang tersimpan 

dalam diri anak. 

5. Faktor Situasi dan Kondisi 

Dalam menyampaikan materi, Nabi sangat memperhatikan kapan, di mana dan dengan 

siapa beliau berbicara. Sebagaimana kondisi yang terjadi waktu pemotongan hewan kurban 

pada hari raya Idul Adha Nabi bersabda: 

 )رواه النسائي)دفت  یكنت نهيتكم عن ادخار لحوم الْضاحى من أجل الدفة الت



Al-Ilmiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556  550 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

Artinya: “Aku nelarang kamu menyimpan daging kurban karena banyak orang 

memerlukannya”.(HR. Al-Nasai) 

Pada Idul Adha tahun berikutnya tidak banyak lagi tamu yang datang ke Madinah, maka 

Nabi bersabda: 

 )رواه النسائي)كنت نهيتكم عن ادخار لحوم الْضاحى من أجل الدفة التي دفت فكلوا و ادخروا 
Artinya: “Aku pernah melarang kamu menyimpan daging kurban karena banyak yang 

memerlukannya, maka sekarang makanlah dan simpanlah”. (HR. Al-Nasai) 

Ucapan Nabi yang berbeda ini bukan karena tidak konsisten, tetapi Nabi 

mempertimbangkan situasi dan kondisi umat pada saat itu. 

6. Faktor Materi 

Dalam menyampaikan materi Nabi tidak banyak berkomentar tetapi cara 

penyampaiannya singkat, padat dengan makna dan pesertanya tidak merasa tertekan. 

Sebagaimana dijelaskan Ibnu Mas'ud: 

كان رسول الله صـــــــلى الله عليه وسلم يتجلنا بالموعظة  :  عن ابن المسعود رضي الله عنه قال

 (رواه البخاري) في الْيام كـــرا هــــة السامية علينا 
Artinya: “Dari Ibnu Mas'ud ra. Ia berkata: Nabi SAW selalu menyentuh (perasaan) kami 

dengan petuah (materi pelajaran) di hari-hari dimana kami terjauh dari rasa jenuh”. (HR. 

Bukhari) 

Dalam menyampaikan materi haruslah dengan ungkapan yang baik dan kata-kata yang 

mengena, memadukan masalah rumit dengan canda-canda yang segar dan meramu hikmah 

dalam bentuk lelucun yang menarik. 

7. Faktor Pendidik 

Dalam lingkungan belajar, pendidik adalah model yang paling dekat ditiru oleh peserta 

didik. Proses imitasi ini ada yang secara sengaja ada yang tidak secara sengaja dilakukan. Ada 

yang ditiru karena senang, ada karena kagum dan lain sebagainya. 

 

B. Tahapan  Pertumbuhan dan Perkembangan Anak  

Pertumbuhan dan perkembangan adalah dua istilah yang sering dipakai dalam biologi, 

psikologi, dan ilmu sosial yang sering digunakan untuk menggambarkan perubahan pada makhluk 

hidup, baik secara fisik maupun psikologis. Meskipun sering digunakan bersamaan, keduanya 

memiliki makna yang berbeda. 

Menurut Hapsari yang dikutip oleh Dinda Qurrota Limbong & Sri Maharani (2024),  

pertumbuhan berkaitan dengan perubahan fisik kuantitatif yang melibatkan peningkatan ukuran 

dan stuktur biologis. Pertumbuhan merupakan suatu perubahan fisiologis sebagai akibat proses 

pematangan fungsional dalam jangka waktu tertentu. Pertumbuhan juga dapat diartikan sebagai 

suatu proses transmisi konstitusi fisik yang bersifat herediter (kondisi tubuh atau kondisi fisik) 

dalam bentuk suatu proses aktif yang terus-menerus.  

Sedangkan perkembangan menurut Azam (dikutip oleh Dwiyono, 2021) adalah perubahan 

yang dialami oleh individu menuju Tingkat kematangan yang berlangsung secara sistematis, 

progresif, dan berkesinambungan, baik mengenai fisik maupun psikis. Sistematis berarti perubahan 

dalam perkembangan saling bergantung atau saling mempengaruhi antar bagian organisme (fisik 

dan psikis), di mana bagian-bagian tersebut merupakan satu kesatuan yang harmonis. Contoh: 

kemampuan berjalan anak, seiring dengan matangnya otot-otot kaki. Progresif, berarti perubahan 

yang terjadi bersifat maju, meningkat dan mendalam/meluas baik kuantitatif (fisik) maupun 

kualitatif (psikis). Contoh: perubahan proporsi dan ukuran fisik anak, perubahan kemampuan anak. 

Sedangkan berkesinambungan, berarti perubahan pada bagian fungsi organisme berlangsung secara 

beraturan dan berurutan. Perubahan tersebut tidak terjadi secara loncat. Contoh: untuk dapat berdiri, 

anak harus menguasai tahapan perkembangan sebelumnya, yaitu kemampuan duduk dan 

merangkak. 

Pertumbuhan dan perkembangan anak ditandai dengan kesiapan yang disebut dengan 

kematangan. Menurut Suyahmah yang dikutip oleh Dwiyono (2021), kematangan merupakan 

terlaksananya dengan baik tugas-tugas pertumbuhan dan perkembangan seseorang menuju stuktur 

tingkah laku yang lebih tinggi. Selain itu, kematangan juga dapat diartikan sebagai (a) 

perkembangan, proses mencapai kemasakan atau usai masak: (b) proses perkembangan, yang 



Al-Ilmiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556  551 
 

 

 

dianggap berasal dari keturunan atau merupakan tingkah laku. (c) munculnya pola perilaku tertentu 

yang bergantung pada pertumbuhan jasmani dan kesiapan susunan saraf; (d) proses yang sangat 

bergantung pada gen, (e) perubahan-perubahan tertentu dan penyesuaian struktur pada diri 

individu, seperti adanya kematangan jaringan-jaringan tubuh, saraf, dan kelanjar-kelenjar di dalam 

tubuh. Selanjutnya Dwiyono (2021) menjelaskan bahwa dalam proses pertumbuhan dan 

perkembangan serta kematangan individu akan selalu mengalami perubahan dalam diri individu 

baik dalam aspek fisik, pola pikir maupun kedewasaan. Interaksi antara kekuatan dari dalam dan 

luar individulah yang akan mengahasilkan perubahan, tetapi perubahan tersebut belum tentu 

teratur, sistematis, atau bahkan perubahan itu menuju ke arah yang benar. 

Dalam ilmu psikologi pendidikan, tahapan-tahapan pertumbuhan dan perkembangan anak 

dikemukakan oleh beberapa ahli, diantaranya: 

1. Jean Piaget, yang menyatakan perkembangan kognitif anak berlangsung melalui empat tahap: 

(a) tahap sensori motor (0-2), dimana pada tahap ini anak mulai memahami hubungan benda 

dan nama yang diberikan kepada benda tersebut; (b) tahap praoperasional (2-7), di tahap ini 

naka mengambil keputusan hanya berdasarkan intuisi; (c) tahap operasional konkret (7-11), 

pada tahap ini kemampuan berpikir logis sudah muncul; dan (d) tahap operasional formal (11-

15) yang ditandai dengan pola berpikir orang dewasa (Mulyani Sumantri, 2020). 

2. Erik H. Erikson mengemukakan bahwa perkembangan manusia adalah sintesis dari tugas-

tugas perkembangan dan tugas-tugas sosial. Kemudian dia juga mengemukakan bahwa 

perkembangan afekktif merupakan dasar perkembangan manusia. Erikson melahirkan teori 

perkembangan afektif yang terdiri atas delapan tahap, yaitu: Trust vs Mistrust/Kepercayaan 

dasar (0-1), Autonomy vs Shame and Doubt/Otonomi (1-3), Initiative vs Guilt/Inisiatif (3-5), 

Industry vs Inferiority/Produktivitas (6-11), Identity vs Role Confusion/Identitas (12-18), 

Intimacy vs Isolation/Keakraban (19-25), Generavity vs Self Absorption/Generasi Berikut (25-

45), Integrity vs Despair/Integritas (45 dan seterusnya) (Mulyani Sumantri, 2020). 

3. Robert J. Harvighust mengemukakan bahwa pada usia-usia tertentu seseorang harus mampu 

melakukan tugas-tugas perkembangan dengan beberapa tahapan, yaitu: Masa kanak-kanak 

(usia bayi dan usia TK), masa anak (usia SD), masa remaja, masa dewasa awal, masa setengah 

baya, dan masa tua. Menurut Harvighust, setiap tahap perkembangan individu harus sejalan 

dengan perkembangan aspek-aspek lainnya, yaitu fisik, psikis, emosional, moral dan sosial 

(Mulyani Sumantri, 2020). 

 

Dalam pandangan Islam, pendidikan tidak hanya ditujukan untuk meningkatkan kecerdasan 

rasional, tetapi juga menumbuhkan kesadaran spiritual agar ilmu yang diperoleh membawa manfaat 

bagi diri sendiri dan orang sekitarnya. Hal ini sejalan dengan prinsip al-‘ilmi al-nafi’ (ilmu yang 

bermanfaat) yang diajarkan Rasulullah صلى الله عليه وسلم. 

 

C. Hadis-hadis Rasulullah SAW tentang Metode Pembelajaran dalam Mengoptimalkan 

Pertumbuahan dan Perkembangan 

Agar tujuan pendidikan dapat dicapai, guru harus memiliki suatu cara atau metode yang dapat 

menarik perhatian peserta didik agar materi yang diajarkan mudah diterima dan dicerna. Selain itu, 

metode pembelajaran juga harus disesuaikan dengan kondisi peserta didik karena  metode yang 

digunakan dalam proses pembelajaran sangat berpengaruh terhadap penguasaan siswa kepada 

pesan yang diberikan, dengan kata lain jika metode pembelajaran yang digunakan guru tidak sesuai 

dengan kondisi peserta didik maka hasil proses belajar mengajarpun tidak maksimal.  

Merujuk pada pola kependidikan dan keguruan Rasulullah صلى الله عليه وسلم dalam prespektif   Islam,   guru   

menjadi   posisi   kunci   dalam   membentuk   kepribadian   muslim sejati. Keberhasilan Rasulullah 

 menggunakan صلى الله عليه وسلم  dalam mengajar dan mendidik umatnya lebih menyentuh  perilaku.  Rasulullah صلى الله عليه وسلم

berbagai metode yang disesuaikan dengan keadaan, kemampuan dan kebutuhan orang atau umat 

yang dihadapinya. Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم sebagai teladan serta guru bagi umatnya dalam mendidik 

dan membina peserta didik, beliau menerapkan beberapa metode pembelajaran yang disesuaikan 

dengan kondisi atau keadaan peserta didiknya, kemampuan dan karakteristiknya, serta disesuaikan 

dengan kebutuhan peserta didik (Ujang Saefuddin Rosyid, 2020). Adapun metode-metode 

pembelajaran yang digunakan oleh Rasulullah صلى الله عليه وسلم diantaranya: 

 



Al-Ilmiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556  552 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

1. Metode Pembelajaran Bertahap 

Pembelajaran berjenjang dan bertahap adalah metode  pendidikan  yang  diterapkan oleh 

Nabi   Muhammad   Saw.   untuk   memastikan   bahwa   para   sahabat   dapat   memahami   

dan menguasai   ajaran   Islam   secara   progresif.   Metode   ini   memungkinkan   sahabat   

untuk membangun   pengetahuan   mereka   dengan   fondasi   yang   kuat,   di   mana   setiap   

tingkat pembelajaran  disusun  secara  sistematis  sehingga  siswa  tidak  hanya  mendapatkan  

informasi, tetapi juga dapat mencerna dan mengimplementasikan nilai-nilai yang diajarkan. 

Metode  ini  juga  Nabi  Saw.  ajarkan  kepada  sahabat  agar  mereka  melakukan  hal  sama 

ketika  akan  berdakwah  kepada  suatu  kaum.  Misalnya  seperti  yang  diwasiatkan  oleh  

Nabi Saw. kepada sahabat Mu’adz bin Jabal (Neuis Marpuah, 2024). Disebutkan dalam suatu 

hadits bahwa Nabi Saw. mengutus Mu’adz untuk berdakwah ke Yaman, lalu beliau bersabda:  

داً رَسُوْ إنَِّكَ سَتأَتْيِ قوَْمًا أَ  ُ وَأنََّ مُحَمَّ لَ مَا تدَْعُوْهُمْ إِليَْهِ شَهَادةَُ أنَْ لََ إِلهََ إلََِّ اللََّّ لُ هْلَ كِتاَبٍ ، فَلْيَكُنْ أوََّ

َ قدَْ فرََضَ  فإَنِْ هُمْ أطََاعُوْا لكََ بِذلِكَ ، فأَخَْبرِْهُمْ أنََّ  -إِلىَ أنَْ يوَُجَدوُا اللهَ :  -وَفيِ رِوَايةٍَ  -اللهِ  اللََّّ

َ قَدْ  فرََضَ عَليَْهِمْ    عَليَْهِمْ خَمْسَ صَلوََاتٍ فيِ كُل ِ يوَْمٍ وَليَْلةَ فإَنِْ هُمْ أطََاعُوا لكََ بِذلِكَ ، فأَخَْبرِْهُمْ أنََّ اللََّّ

ا لكََ بِذلِكَ ، فإَيَِّاكَ وَكَرَائِمَ أمَْوَالِهِمْ ، صَدقَةًَ تؤُْخَذُ مِنْ أغَْنيِاَئِهِمْ فتَرَُدُّ عَلىَ فقُرََائِهِمْ ، فإَنِْ هُمْ أطََاعُوْ 

ِ حِجَاب    وَاتَّقِ دعَْوَةَ الْمَظْلوُْمِ ، فإَنَِّهُ ليَْسَ بيَْنهَُ وَبيَْنَ اللََّّ
Artinya : “Sesungguhnya engkau akan mendatangi satu kaum Ahli Kitab (Yahudi dan 

Nasrani), maka hendaklah pertama kali yang kamu sampaikan kepada mereka ialah 

syahadat Laa Ilaaha Illallaah wa anna Muhammadar Rasulullah -dalam riwayat 

lain disebutkan, ‘Sampai mereka mentauhidkan Allah.’-Jika mereka telah 

mentaatimu dalam hal itu, maka sampaikanlah kepada mereka bahwa Allah Azza 

wa Jalla mewajibkan kepada mereka shalat lima waktu sehari semalam.  Jika  

mereka  telah  mentaati  hal  itu,  maka  sampaikanlah  kepada  mereka bahwa Allah 

mewajibkan kepada mereka zakat yang diambil dari orang-orang kaya di antara 

mereka  untuk  diberikan  kepada  orang-orang  fakir.  Dan  jika  mereka  telah  

mentaati  hal  itu, maka  jauhkanlah  dirimu  (jangan  mengambil)  dari  harta  

terbaik  mereka,  dan  lindungilah dirimu dari do’a orang yang teraniaya karena 

sesungguhnya tidak satu penghalang pun.” 

Ali bin Abi Thalib membagi 3 tahapan dalam mendidik anak agar metode pembelajaran 

dapat disesuaikan dengan perkembangannya (Mifta Huljannah & Oktari Kanus, 2023). 

Adapun 3 tahapan tersebut adalah: 

a. Tahap pertama usia 0-7 tahun, perlakukan anak seperti raja 

Pada tahap ini anak lebih cenderung meniru sikap orang tuanya. Jika orang tua 

memberikan kasih sayang dan memperlakukannya dengan lembut maka kelak anak akan 

tumbuh menjadi orang yang lembut dan penyayang juga. Cara terbaik untuk mendidik 

anak pada tahap ini menurut Ali bin Abi Thalib adalah dengan melayani anak dengan 

sepenuh hati dan tulus dan dianjurkan memperlakukan anak seperti raja. 

b. Tahap kedua usia 8-14 tahun, perlakukan anak seperti tawanan 

Pada tahap ini, anak sudah saatnya untuk memahami hak dan kewajiban, baik 

mengenai akidah, hukum, dan sesuatu yang dilarang dan diperbolehkan. Seperti shalat 5 

waktu, menjaga pergaulan dengan lawan jenis dan lain sebagainya. Pada tahap ini orang 

tua sudah harus memulai untuk menerapkan sikap disiplin pada anak agar anak mengerti 

tanggung jawab dan konsekuensi yang akan mereka terima ketika mengerjakan sesuatu. 

c. Tahap ketiga usia 15-21 tahun, perlakukan anak sebagai sahabat 

Pada tahap ini anak secara umum sudah memasuki akil baligh. Orang tua harus 

mampu memposisikan diri sebagai sahabat dan teladan yang baik secara bersamaan. 

Karena pada usia ini, selain mengalami perubahan fisik, anak juga mengalami perubahan 

mental, spiritual, sosial budaya dan lingkungan yang memungkinkan timbulnya 

permasalahan yang harus mereka hadapi. Oleh karena itu, orang tua harus mampu 

memposisikan diri sebagai sahabat agar anak mau terbuka dan berbagi cerita mengenai 

apa yang sedang mereka hadapi untuk dicarikan solusi bersama. Sehingga orang tua bisa 

mengawasi anak tanpa disertai sikap otoriter agar anak merasa tidak terkekang.  



Al-Ilmiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556  553 
 

 

 

Selain itu, orang tua juga harus memberikan kepercayaan dan tanggung jawab kepada 

anak agar dapat membentuk anak menjadi pribadi yang cekatan, bertanggung jawab, mandiri 

dan dapat diandalkan. Hal ini penting untuk membekali anak dengan keahlian yang akan 

mereka butuhkan kelak ketika merasa sudah terjun ke masyarakat. Konsep di atas relevan 

dengan teori jean Piaget, dimana anak akan memahami konsep abstrak setelah melalui tahap 

konkret. 

 

2. Metode Tanya-Jawab (Su’āl wa Jawāb) 

ٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قاَلَ  الَْعَلْمُ خَزَ ئِنُ وَمَفتَاِ حُهَا الَسُؤَّ :   قاَلَ رَسُوْلُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ : عَنْ ابِْنُ عَلِي 

رُ فيِْهِ ارَْبَعةَ    (رَوَاهُ ابَوُْانعُيَْمِ )الَسَّا ئلُِ وَالْعاَلِمُ وَالْمُسْتمَِعُ وَالْمُحِبُّ لَهُمْ : الُ ألَََ فاَ سْئلَوُْ ا فاَِنَّهُ يؤَُجَّ
Artinya: Dari Ibnu Ali R.A ia berkata : Rasulullah SAW bersabda :Ilmu itu laksana lemari (yang 

tertutup rapat), dan sebagai anak kunci pembukanya adalah pertanyaan. Oleh karena itu, 

bertanyalah kalian, karena sesungguhnya dalam tanya jawab akan diberi pahala empat 

macam, yaitu penanya, orang yang berilmu, pendengar dan orang yang mencintai 

mereka.” (Diriwayatkan oleh Abu Mu’aim). 

Berdasarkan keterangan hadits tersebut bahwa bertanya untuk mendapatkan pelajaran atau 

ilmu dari seorang guru memiliki peran penting, sehingga bertanya menjadi obat dari setiap 

permasalahan, dan orang yang bertanya pun mendapatkan ganjaran pahala dari Allah swt. Oleh 

karena itu, jangan pernah malu untuk bertanya ketika dalam pembelajaran, sebagaimana pepatah 

mengatakan malu bertanya sesat di jalan, dalam arti malu bertanya, keliru dalam memahami suatu 

ilmu, dan sesat dalam pemahaman. Sehingga obat yang sangat jitu untuk menghilangkan kesesatan 

dan kekeliruannya adalah bertanya. Tentunya pertanyaan tersebut disampaikan kepada orang yang 

memiliki kemampuan untuk menjawabnya (Hasbiyallah & Moh. Sulhan, 2013).  Sebagaimana 

firman Allah SWT : (QS. Al-Anbiya’:7) 

كْرِ اِنْ كُنْتمُْ لََ تعَْلَمُوْنَ وَمَآ ارَْسَ  ا اهَْلَ الذ ِ  ۝٧لْناَ قبَْلكََ الََِّ رِجَالًَ نُّوْحِيْٓ اِليَْهِمْ فسَْـَٔلوُْٓ
Artinya: Kami tidak mengutus sebelum engkau (Nabi Muhammad) melainkan beberapa orang laki-

laki yang Kami beri wahyu kepada mereka. Maka, bertanyalah kepada orang yang berilmu 

jika kamu tidak mengetahui. 

Dalam Alquran banyak pula disebutkan berbagai bentuk pertanyaan untuk menyingkap atau 

memahami masalah yang muncul dalam kehidupan umat Islam. Belajar dengan bertanya menjadi 

kajian menarik karena dalam Alquran tercatat oleh Mohammad Abdul Baqi dalam Mu’jam 

Mufahras lia Alfazil Quran yang menggunakan kata “saala” dan segala derivasinya [yuas’alu, 

yus’aluna, yas’alu, mas’ula dll.] terdapat lebih dari 130 tempat ayat dalam Alquran. 

Konsep metode tanya jawab ini sesuai dengan teori perkembangan Erikson, bahwa 

perkembangan moral dan sosial anak terjadi melalui interaksi interpersonal ynag bermakna dan 

suportif. Selain itu, memberikan kesempatan berbicara dan menjawab pertanyaan akan memperkuat 

rasa percaya diri dan kemampuan sosial peserta didik.  

 

3. Metode Drill dan Eksperimen 

ِ صَلَّ عَنْ أبَيِ هرَُيْرَةَ أنَْ رَسُوْلَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ دخََلَ الْمَسْخِدَ فَدخََلَ رَجُل  فصََلَّى فسََلَّ  مَ عَلَ النَّبِي 

ُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ  ِ اللََّّ   فرََدَّ وَقاَلَ أرَْ جِعْ فصََل ِ فإَنَِّكَ لَمْ تصَُل ِ فرََجَعَ يصَُل ِي كَمَا صَلَّى ثمَُّ جَاءَ فسََلَّمَ عَلَ النَّبِي 

ا أحُْسِنُ غَيْرَهُ   مَ صَلَّ اللهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ فقَاَلَ أرَْ جِعْ فصََل ِ فإَنَِّكَ لَمْ تصَُل ِ ثلََاثاً فقَاَلَ وَالَّذِي بَعثَكََ باِلْحَق ِ 

لَاةِ فَكَب رِْ ثمَُّ اقْرَأْ مَا تيَسََّرَ مَعكََ مِنْ القرُْآنِ ثمَُّ ارْكَعْ  حَتَّى تطَْمَئِنَّ رَاكِعاً ثمَُّ  فَعَلَّمْنيِ فقَاَلَ إِذاَ قمُْتَ إِلىَ الصَّ

ثمَُّ ارْفَعْ حَتَّى تطَْمَئِنَّ جَالِسًا وَافْعلَْ ذلَِكَ فيِ صَلَاتِكَ  أرَْفَعْ حَتَّى تعَْدِلَ قاَئمًِا ثمَُّ أسَْجُدْ حَتَّى تطَْمَئِنَّ سَاجِداً 

 (متفق عليه)كُلَّهَا 
Artinya: dari Abu Hurairah r.a bahwa Rasulullah SAW masuk ke mesjid, kemudian ada seorang 

laki-laki masuk juga untuk melaksanakan sholat. Setelah shalat member salam kepada 

Nabi SAW, Nabipun menjawab dan bersabda: "ulangi, maka shalatlah sesungguhnya 

engkau belum shalat". Laki-laki itu mengulangi shalat sebagai mana yang telah 

dilaksanakan kemudian datang member salam kepada Nabi, beliau bersabda lagi: 

"ulangi shalatlah, sesungguhnya engkau belum shalat" sampai tiga kali. Laki-laki itu 

berkata: "demi Dzat yang mengutus engkau dengan membawa kebenaran akutidak dapat 



Al-Ilmiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556  554 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

memperbaiki shalat selainnya, maka ajarkanlah aku." Beliau bersabda: "jikakamu 

berdiriakan shalat maka bertakbirlah kemudian bacalah apa yang muda bersama mu 

daripada Al-Qur'an, kemudian rukuklah sehingga tenang sebagai orang yang rukuk 

benaran (thumakninah). Kemudian bangun darirukuk sehingga tegak berdiri (1'tidal). 

Kemudian sujudlah sehingga orang yang sujud benaran (thumakninah). Kemudian 

bangunlah dari sujud sehingga tenang sebagaimana orang yang duduk (thumakninah) 

dan kerjakanlah yang demikian itu di seluruh shalat mu." (HR. Bukhari dan Muslim). 

 

Hadits diatas menjelaskan bagaimana nabi mengajarkan shalat kepada seorang sahabat yang 

belum bisa melakukannya dengan benar. Begitu beliau masuk duduk di dalam masjid ada seorang 

laki-laki dalam satu Riwayat Khalad bin Rafi' bin kakek ali bin Yahya sanad hadits masuk ke masjid 

melakukan shalat Tahiyyatul masjid dua raka'at (Abdul Majid Khon, 2012). 

 فصلي فسلم

"Laki-laki itu melaksanakan shalat kemudian memberi salam kepada Nabi SAW ". Al-Nasa'I 

melalui Riwayat Daud bin Qays menambah shalat sua rakat. Ini memberikan isyarat bahwa shalat 

yang dikerjakannya adalah sunnah dan yang lebih mendekati adalah shalat Tahiyatul masjid. 

Selesai melaksanakan shalat laki-laki ini menemui Rasulullah SAW dengan memberi salam. Beliau 

pun menjawab salamnya wa'alaykal-salam. Kemudian beliau bersabda: 

 ارجع فصل فانك لم تصل 

“ulangi shalatmu, sesungguhnya engkau belum melaksanakan shalat ". Laki-laki ini lahirnya 

sudah melaksanakan shalat tetapi disuruh mengulangi shalatnya. Hal ini terjadi dikarenakan 

shalatnya tidak didasari ilmu yakni meninggalkan atau menggampangkan sebagian rukun shalat, 

misalnya rukuk dan sujudnya tidak ada thumakninah (tenang sejenak seluruh anggota).  

Al- Nawawi berpendapat bahwa maksud apa yang mudah bersamamu adalah surat al- Fatihah 

karena dia mudah bagi semua kaum muslimin atau diartikan tambahan surat setelah al-Fatihah atau 

surat apa saja bagi orang yang tidak mampu membaca al-fatihah. Kalau tidak mampu membaca 

surat dari al-qur'an boleh dengan kalimat Thayyibah seperti membaca Tahmid, Tasbih dan Tahlil. 

Setelah itu rasul mengajarkan shalat yang benar yakni rukuk disertai thumakninah (tenang 

sejenak) dikerjakan dengan sempurna, iktidal bangun dari rukuk sampai tegak lurus dan 

thumakninah, sujud dan duduk diantara sujud juga demikian. Tampaknya laki laki diatas shalatnya 

terlalu cepat tidak memperhatikan thumakninah pada rukuk, iktidal, sujud, dan duduk diantara dua 

sujud. Shalat seperti diatas tentunya tidak sah, karena meninggalkan Sebagian rukun yakni 

Thumakninah pada beberapa tempat tersebut. Shalat yang seperti tersebut ibarat makannya seekor 

burung atau ayam, paruh nya diletakkan sekadar menangkap makanan tanpa ada diam sejenak. 

Metode pengajaran shalat yang dilakukan Nabi pada Hadits diatas dapat disebut metode drill, 

eksperimen, dan demonstrasi. Karena seorang laki-laki tersebut memperlihatkan bagaimana cara 

shalat yang benar dan berusaha melaksanakannya secara benar, sehingga diulang-ulang sampai tiga 

kali. Kemungkinan ia sudah pernah belajar dari orang lain tetapi belum memenuhi sasaran yang 

benar. Kemampuannya terbatas pelaksanaan shalatnya kurang benar kemudian diluruskan dan 

didemonstrasikan Nabi Saw begini cara shalat yang benar. Metode eksperimen disini guru yakni 

nabi SAW Bersama seorang sahabat tersebutb sebagai muridnya mengerjakan cara shalat yang 

benar sebagai Latihan praktis dari apa yang diketahuinya. Ia dicoba melakukan sesuai dengan 

pengetahuan dan kemampuannya, setelah tidak ada kemampuan memperbaiki shalatnya baru 

diluruskan oleh nabi SAW, metode ini juga disebut metode inkuiri. (Inquiry) arti harfiahnya adalah 

pertanyaan, pemeriksaan dan penyelidikan. Maksudnya rangkaian pembelajaran yang menekankan 

pada proses berfikir secara kritis dan analisis untuk mencari dan menentukan sendiri jawaban dan 

satu masalah yang dipertanyakan. 

Metode ini sejalan dengan teori Jean Piaget terkhusus pada tahap operasional konkret (7-11 

tahun), di mana anak belajar melalui tindakan nyata dan pengalaman langsung. Peserta didik akan 

mudah memahami konsep ibadah ketika ia melihat, meniru, dan melakukan sendiri, disamping 

diberikan penjelasan. 

 

4. Metode Pembelajaran Bervariasi 

Ibnu Mas'ud telah menceritakan apa yang dilakukan Nabi dalam proses pembelajaran 

(Khotimah Suryani, 2018). Hal ini tertuang dalam ungkapannya: 



Al-Ilmiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556  555 
 

 

 

ِ إنِ يِ لَْخَْبرَُ بِمَجْ  ِ  قاَلَ عَبْدُ اللََّّ لِسِكُمْ فَمَا يمَْنَعْنيِ أنَْ أخَْرُجَ إِليَْكُمْ إلََِّ كَرَاهِيةًَ أنَْ أمُِلَّكُمْ، وَإِنَّ رَسُولَ اللََّّ

لنُاَ باِلْمَوْعِظَةِ فيِ الْْيََّامِ كَرَاهَة السَّامَةِ عَليَْنَا  صَلَّى اللهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يتَخََوَّ
Artinya: Abdullah bin Mas'ud berkata: Saya telah diberitahu oleh seseorang tentang majlis ilmu 

yang kalian adakan. Saya tidak datang (untuk mengajar) ke majlis tersebut karena 

khawatir membosankan kalian. Sesungguhnya Rasulullah SAW dalam proses 

pembelajarannya dalam jeda waktu tertentu diisi dengan pemberian motivasi (mauidhah) 

untuk menghindari kebosanan dalam proses pembelajaran tersebut. 

Jeda waktu pembelajaran yang diisi dengan cerita orang-orang sukses misalnya (success story) 

atau ungkapan motivasi, menjadi salah satu cara untuk menghilangkan kebosanan dalam proses 

pembelajaran. Kapasitas otak peserta didik memiliki daya rekam terbatas. Maka pembelajaran yang 

bersifat monoton tidak menghasilkan capaian pembelajaran yang maksimal. Dalam teori 

psikososial Erikson, variasi dalam pembelajaran berperan penting dalam memenuhi kebutuhan 

emosi anak pada tahap Industry vs Inferiority. 

 

4. KESIMPULAN/CONCLUSION 

Pendidikan dalam perspektif Islam tidak hanya ditujukan untuk transfer ilmu pengetahuan, 

melainkan sarana untuk membentuk manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia, serta 

mengoptimalkan pertumbuhan dan perkembangan anak. Rasulullah صلى الله عليه وسلم telah mencontohkan penggunaan 

metode pembelajaran yang dapat mengoptimalkan pertumbuhan dan perkembangan anak. 

Dari hasil kajian konseptual ini dapat disimpulkan bahwa terdapat beberapa metode pembelajaran 

utama yang digunakan Rasulullah صلى الله عليه وسلم, antara lain:  

1. Metode pembelajaran bertahap, yang mencerminkan proses pembelajaran harus berlangsung secara 

bertahap sesuai tingkat usia, kemampuan, dan kesiapan anak. Rasulullah  صلى الله عليه وسلم tidak pernah 

memaksakan kemampuan di luar batas perkembangan peserta didik, tetapi membimbing sedikit 

demi sedikit agar dapat memahami pembelajaran secara utuh. Metode ini relevan dengan teori jean 

Piaget, di mana anak akan memahami konsep abstrak setelah melalui tahap konkret. 

2. Metode tanya jawab, yang menumbuhkan rasa ingin tahu dan kemampuan berpikir kritis peserta 

didik. Metode ini sesuai dengan teori perkembangan Erikson, bahwa perkembangan moral dan 

sosial anak terjadi melalui interaksi interpersonal yang bermakna dan suportif. Selain itu, 

memberikan kesempatan berbicara dan menjawab pertanyaan akan memperkuat rasa percaya diri 

dan kemampuan sosial peserta didik. 

3. Metode drill dan eksperimen, yang mengajarkan pentingnya latihan dan pengalaman langsung oleh 

peserta didik. Metode ini sejalan dengan teori Jean Piaget terkhusus pada tahap operasional konkret 

(7-11 tahun), di mana anak belajar melalui tindakan nyata dan pengalaman langsung. Peserta didik 

akan mudah memahami konsep ibadah ketika ia melihat, meniru, dan melakukan sendiri, di 

samping diberikan penjelasan. 

4. Metode pembelajaran bervariasi, yang menunjukkan bahwa Rasulullah صلى الله عليه وسلم yang memperhatikan 

kondisi psikologis peserta didiknya dengan cara melakukan variasi dalam pembelajaran agar tidak 

menimbulkan kejenuhan. 

Dari pemaparan di atas, dapat dilihat bahwa metode pembelajaran yang diterapkan oleh Rasulullah 

 sesuai dengan teori-teori pembelajaran masa kini. Sehingga pendidik di era modern dapat meneladani صلى الله عليه وسلم

pendekatan  tersebut dengan menciptakan proses belajar yang bertahap, aktif, bervariasi, dan penuh 

makna agar pertumbuhan dan perkembangan anak dapat berjalan optimal sesuai dengan tahapan 

perkembangannya. 

 

5. REFERENCES 

Arfani, A. A. D., & Iskarim, M. (2023). The Urgency of the Teaching Method of the Prophet 

Muhammad and Its Implications for Millennial Era Learning Models. Tadibia Islamika, 3(1), 

21–32. https://doi.org/10.28918/tadibia.v3i1.347 

Dwiyono, Y. (2021). Perkembangan Peserta Didik. Penerbit Deepublish. 

Hasbiyallah & Moh. Sulhan. (2013). HADITS TARBAWI &  HADITS2 DI SEKOLAH DAN 

MADRASAH. Remaja Rosdakarya. 



Al-Ilmiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556  556 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

Huljannah, Mifta & Oktari Kanus. (2023). Metode-Metode Pembelajaran Rasulullah SAW Dalam Kitab 

Hadis Tarbawi. An-Nuha: Jurnal Pendidikan Islam, 3(4), 493–507. 

Jannah, M., Bagas Nirwana Selian, Safrina Ariani, & Ahmad Syauky. (2025). Metode Pembelajaran 

dalam Perspektif Hadis Tarbawi. Jurnal Tarbawi, 16(1), 39–59. 

Khon, Abdul Majid. (2012). Hadis Tarbawi (1 ed.). Prenada Media Group. 

Limbong, Dinda Qurrota & Sri Maharani. (2024). Pertumbuhan, Perkembangan dan Peserta Didik. 

Jurnal Pendidikan Tambusai, 8(1), 1911–1918. 

Marpuah, Neuis. (2024). Metode Pembelajaran dalam Hadits dan Relevansinya dengan Konteks 

Pendidikan Kontemporer. JSIM: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, 5(5), 1130-. 

Muhammed Thani, T., Dahiru Idriss, I., Abubakar Muhammad, A., & Sulaiman Idris, H. (2021). The 

Teaching Methods and Techniques Of The Prophet (PBUH): An Exploratory Study. Journal Of 

Hadith Studies, 61–69. https://doi.org/10.33102/johs.v6i1.128 

Nahwiyah, S., Husti, I., & Nurhadi. (2025). METODE PEMBELAJARAN YANG DITERAPKAN 

RASULULLAH DALAM MENDIDIK SAHABATNYA. JSSR: Jurnal Sains Student 

Research, 3(1), 296–305. 

Naim, M., Abd Rajab, & Muhammad Alip. (2020). Esensi Metode Pembelajaran Perspektif Pendidikan 

Islam. Istiqra’, 7(2), 75–88. 

Nata, Abuddin & Fauzan. (2005). Pendidikan Dalam Perspektif Hadits (1 ed.). UIN Jakarta Press. 

Nelli & Syabuddin. (2025). Analisis Hadis Pendidikan: Studi Atas Metode Pembelajaran Rasulullah 

SAW  (Studi Hadis: “Shallu Kama Ra’aytumuni Ushalli”). CARONG: Jurnal Pendidikan, 

Sosial Dan Humaniora, 1(4), 686–693. https://doi.org/doi.org/10.62710/x2e78n94 

Nusi, S. R., Kasim Yahiji, Rahmin Thalib Husain, & Ilyas Daud. (2024). Metode Pembelajaran Dalam 

Perspektif Alqur’an Dan Hadits. Jurnal Manajemen dan Pendidikan Agama Islam, 2(4), 187–

213. https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i4.397 

Okhtiyanto, Reno. (2024). METODE PEMBELAJARAN DALAM PERSPEKTIF HADIS. Jurnal 

Ekonomi Ar-Rachman, 11(1), 167–186. 

Rosyid, Ujang Saefuddin. (2020). METODE PEMBELAJARAN DALAM PERSPEKTIF NABI 

MUHAMMAD SHALLALLAHU ‘ALAIHI WASALLAM. Jurnal Aksioma Ad-Diniyyah : The 

Indonesian Journal of Islamic Studies, 8(1). https://doi.org/10.55171/jad.v8i1.414 

Sumantri, Mulyani. (2020). Pertumbuhan dan Perkembangan Anak: MKDK4002 Modul 1. Universitas 

Terbuka. 

Suryani, Khotimah. (2018). METODE PEMBELAJARAN DALAM PERSPEKTIF HADIS NABI. Dar 

el-Ilmi : Jurnal Studi Keagamaan, Pendidikan, dan Humaniora, 5(2), 136–161. 

 


