v v

Telaah  Konseptual

K

AL-ILMIYA: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM

JP1

Metode Pembelajaran Rasulullah dalam

Mengoptimalkan Pertumbuhan dan Perkembangan Anak

Fijrah Hayati Alis*, Afnibar?, Ulfatmi3
L Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang
2 Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang
3 Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang

(*fijrah.hayati.alis@uinib.ac.id)

ARTICLE INFO

Article history:

Received 1 November 2025
Revised 8 November 2025
Accepted 12 November 2025
Available online 16 November
2025

Kata Kunci:
Metode pembelajaran Rasulullah

£ Pendidikan Islam,
Pertumbuhan dan
perkembangan anak
Keywords:

Prophet - Muhammad's 1 earning

Method, Islamic education, Child
growth and development

Ao bln LA DYV CA

Mhin in ;e asoase ;acann cbiala o

ABSTRACT

ABSTRAK

Pendidikan dalam Islam tidak hanya merupakan mekanisme tranfer
pengetahuan semata, melainkan sarana untuk membentuk manusia yang
beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Salah satu unsur penting dalam proses
pendidikan adalah metode pembelajaran. Metode pembelajaran Rasulullah %
mencerminkan  pendekatan yang holistik dan  humanistik, yang
menyeimbangkan aspek spiritual, kognitif, afektif, dan fisik peserta didik.
Sehingga pendekatan ini relevan digunakan dalam upaya mengoptimalkan
pertumbuhan dan perkembangan anak, baik dari segi kemampuan berpikir,
kematangan emosional, maupun pembentukan karakter. Oleh karena itu,
penelitian ini bertujuan untuk menelaah konseptual terhadap motode
pembelajaran Rasulullah %2 dalam perspektif hadis, serta menganalisis
relevansinya terhadap optimalisasi pertumbuhan dan perkembangan anak pada
era pendidikan modern. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan jenis penelitian kepustakaan (library research). Dari kajian ini
dihasilkan bahwa metode pembelajaran yang diterapkan oleh Rasulullah %
sesuai dengan teori-teori pembelajaran masa kini. Sehingga pendidik di era
modern dapat meneladani pendekatan tersebut dengan menciptakan proses
belajar yang bertahap, aktif, bervariasi, dan penuh makna agar pertumbuhan dan
perkembangan anak dapat berjalan optimal sesuai dengan tahapan
perkembangannya.

Education in Islam is not merely a mechanism for transferring knowledge, but
also a means to shape individuals who are faithful, knowledgeable, and virtuous.
One crucial element in the educational process is the learning method. The
Prophet Muhammad's (peace be upon him) learning method reflects a holistic
and humanistic approach, balancing the spiritual, cognitive, affective, and
physical aspects of students. Therefore, this approach is relevant for optimizing
children's growth and development, including thinking skills, emotional
maturity, and character development. Therefore, this study aims to conceptually
examine the Prophet Muhammad's (peace be upon him) learning method from
the perspective of the hadith and analyze its relevance to optimizing children's
growth and development in the modern educational era. This study employed a
qualitative approach with library research. This study concluded that the
Prophet Muhammad's (peace be upon him) learning method aligns with current
learning theories. Therefore, modern educators can emulate this approach by
creating a gradual, active, varied, and meaningful learning process to ensure
optimal child growth and development according to their developmental stages.

1. PENDAHULUAN/INTRODUCTION

Pendidikan dalam Islam tidak hanya merupakan mekanisme transfer pengetahuan semata,
melainkan sarana untuk membentuk manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Salah satu

JPAI E-ISSN : 2828-2337


mailto:(*fijrah.hayati.alis@uinib.ac.id

Al-lImiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556 547

unsur penting dalam proses pendidikan adalah metode pembelajaran, yaitu cara yang digunakan
pendidik dalam proses pembelajaran untuk menyampaikan materi agar dapat mencapai tujuan yang
diharapkan. Metode pembelajaran menjadi unsur penting yang menentukan bagaimana proses
pendidikan berlangsung secara efektif dan bermakna, tidak hanya menuntut pendekatan yang berfokus
pada kognitif, tetapi juga melibatkan afektif dan psikomotorik. Oleh karena itu, keberhasilan pendidikan
tidak hanya bergantung pada isi materi, tetapi juga pada metode pembelajaran yang digunakan oleh
pendidik.

Dalam pendidikan Islam, metode pembelajaran harus mampu menanamkan nilai, menumbuhkan
akhlak, dan mengembangkan potensi peserta didik secara menyeluruh. Rasulullah # merupakan figur
pendidik yang telah mencontohkan berbagai prinsip dan strategi pembelajaran yang relevan untuk
diadaptasi dalam konteks pendidikan modern. Metode pembelajaran yang diterapkan beliau tidak hanya
menyentuh aspek intelektual, tetapi juga memperhatikan perkembangan emosional dan fisik peserta
didik, yang di dalam konteks psikologi pendidikan dapat dipahami sebagai bagian dari upaya
mengoptimalkan pertumbuhan dan perkembangan anak (Muhammed Thani dkk., 2021).

Beberapa metode yang digunakan oleh Rasulullah # antara lain metode tanya jawab yang dapat
menstimulasi kemampuan berpikir kritis peserta didik; metode keteladanan (uswah hasanah) sebagai
media pendidikan moral dan karakter; metode demonstrasi untuk mengaktifkan visual dan psikomotorik
peserta didik (Suwarin Rais Nusi dkk., 2024). Semua metode tersebut terbukti efektif membangkitkan
partisipasi aktif dan kesadaran belajar di kalangan sahabat.

Selain itu, Rasulullah # juga memberikan jeda waktu dan kondisi psikologi peserta didik dalam
memberikan pelajaran kepada para sahabat. Di dalam sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Imam
Bukhari:

e ZALL) 28138 S 8 dae sally Ul5a% g 4ile D Jla 2 OIS 08 3 5 ) G2

Artinya: Dari ‘Abdullah bin Mas’ud, dia berkata, “Nabi Saw. memberikan senggang waktu ketika
memberikan nasihat kepada kami, karena tidak ingin membuat kami bosan” (HR. Bukhari)

Hadis ini menunjukkan bahwa Rasulullah # menerapkan prinsip tadarruj (bertahap) dan empati
pedagogis, dimana beliau memahami keterbatasan daya serap dan kondisi emosional peserta didik.
Prinsip ini sejalan dengan teori perkembangan anak yang menekankan pentingnya menyesuaikan
pembelajaran dengan tahapan usia dan kesiapan belajar peserta didik (Arfani & Iskarim, 2023).

Penelitian sebelumnya menjelaskan bahwa untuk menerapkan metode dalam mengajar harus
memperhatikan dasar-dasar. Adapun dasar-dasar metode Pendidikan Islam terdiri dari dasar agamis,
biologis, psikologis, dan sosiologis. Metode pembelajaran sudah diterapkan mulai pada masa Rasulullah
SAW yang merupakan pendidik yang patut diteladani dengan cara-cara yang dilakukan Rasulullah
mampu mewujudkan tujuan pendidikan Islam (Nahwiyah dkk., 2025). Hadis Tarbawi menawarkan
sistem pendidikan komprehensif melalui 17 metode pembelajaran yang saling melengkapi yaitu metode
ceramah, diskusi, eksperimen, tanya jawab, demontrasi, keteladanan, pembiasaan, gradual (bertahap),
nasihat, perumpamaan, kinayah (metafora), reward-punishment, al-hikmah (kebijaksanaan), al-
mau’izah hasanah (nasihat baik), dan al-mujadalah (dialog argumentatif). Metode-metode tersebut
tidak hanya relevan secara historis tetapi terbukti efektif untuk pendidikan kontemporer yang
menghadapi distrupsi teknologi dan perubahan sosial (Miftahul Jannah dkk., 2025). Dalam konteks
pendidikan Islam masa Kini, metode Rasulullah SAW perlu dikontekstualisasikan ke dalam sistem
pembelajaran yang interaktif, berbasis nilai, dan menekankan pada integrasi ilmu dan amal (Nelli &
Syabuddin, 2025). Untuk itu, peneliti ingin menggali metode pembelajaran yang digunakan Rasulullah
# dalam mengoptimalkan pertumbuhan dan perkembangan.

Metode pembelajaran Rasulullah £ mencerminkan pendekatan yang holistik dan humanistik, yang
menyeimbangkan aspek spiritual, kognitif, afektif, dan fisik peserta didik. Sehingga pendekatan ini
relevan digunakan dalam upaya mengoptimalkan pertumbuhan dan perkembangan anak, baik dari segi
kemampuan berpikir, kematangan emosional, maupun pembentukan karakter. Oleh karena itu,
penelitian ini bertujuan untuk menelaah konseptual terhadap motode pembelajaran Rasulullah £ dalam
perspektif hadis, serta menganalisis relevansinya terhadap optimalisasi pertumbuhan dan perkembangan
anak pada era pendidikan modern.



Al-limiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556 548

2. METODE/METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library
research). Jenis penelitian ini dipilih karena fokus kajian ini adalah menelaah konsep-konsep pendidikan
pendidikan yang bersumber dari hadis Rasulullah ¥ yang relevan mengenai metode pembelajaran dan
teori perkembangan anak. Penelitian jenis ini tidak melibatkan pengumpulan data lapangan, melainkan
analisis terhadap sumber tertulis yang otoratif. Sumber dari penelitian ini bersumber dari buku dan
artikel-artikel ilmiah yang membahas teori pendidikan Islam, metode pembelajaran Rasulullah %, serta
teori pertumbuhan dan perkembangan anak.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN/RESULT AND DISCUSSION

A. Metode Pembelajaran dalam Perspektif Islam

Metode merupakan al-manhaj atau al-wasalah, yaitu skema maupun siasat juga fasilitas yang
dimanfaatkan demi mencapai pada tujuan yang diinginkan. Dengan non metode maka proses
pendidikan dan pengajaran tidak akan berhasil dan tidak tepat guna dalam mencapai sasaran
edukasi. Metode atau cara edukasi tidak akurat dapat menjadi sandungan dalam pelaksanaan proses
pendidikan dan pembelajaran dan berakibat banyak energi dan massa percuma. Oleh sebab itu,
metode maupun cara yang diimplementasikan oleh guru selaku pendidik, akan efektif dan
bermanfaat jika menggunakan metode akurat maka akan tercapai tujuan edukasi sesuai harapan
(Suwarin Rais Nusi dkk., 2024).

Metode adalah cara yang digunakan untuk menyajikan materi pembelajaran pada peserta didik.
Namun, melihat dari segi bahasa metode berasal dari dua kata yaitu metha dan hodos. Metha berarti
melalui dan hodos berarti jalan atau cara. Dengan demikian metode dapat berarti cara atau jalan
yang harus dilalui untuk mencapai suatu tujuan. Dalam Bahasa Arab, metode disebut dengan istilah
at-Tharigoh yang berarti langkah-langkah strategis yang dipersiapkan untuk melakukan suatu
pekerjaan (Reno Okhtiyanto, 2024). Sedangkan mengajar merupakan aktivitas menyampaikan
materi pembelajaran. Maka, metode pengajaran adalah cara atau gaya yang harus dilaksanakan
dalan rangka penyampaian materi pembelajaran sehingga tujuan terpenuhi sesuai yang diharapkan

Menurut Ilyas dan Syahid, metode pembelajaran adalah cara atau teknik yang digunakan
untuk mencapai tujuan pembelajaran yang telah ditentukan. Dalam dunia pendidikan, metode
pembelajaran berfungsi sebagai alat untuk memudahkan proses penyampaian ilmu dari pendidik
kepada peserta didik, sehingga tujuan pembelajaran dapat tercapai dengan efektif dan efisien
(Miftahul Jannah dkk., 2025).

Dalam Muhammad Naim dkk. (2020), dijelaskan bahwa metode pembelajaran yang
didasarkan pada learning competency yang diharapkan dapat mengembangkan dan membangun
tiga pilar keterampilan, yaitu:

. Learning skills, keterampilan mengembangkan dan mengola pengetahuan dan
pengalaman serta kemampuan dalam menjalani belajar sepanjang hayat.
2. Thinking skills, keterampilan berpikir kritis, kreatif dan inovatif untuk menghasilkan
keputusan dan pemecahan masalah secara optimal.
3. Living skills,keterampilan hidup yang mencakup kematangan emosi dan sosial yang
bermuara pada daya juang, tanggungjawab dan kepekaan sosil yang tinggi.

Sejalan dengan itu, Abuddin Nata & Fauzan (2005) menjelaskan bahwa tidak ada satu metode
yang tepat untuk mencapai tujuan dalam setiap situasi, karena metode mempunyai kelebihan dan
kekurangannya masing-masing. Untuk itu, guru perlu mengetahui kapan suatu metode tepat
digunakan dan kapan harus dikombinasikan dengan metode-metode lain agar tujuan pembelajaran
dapat dicapai. Adapun beberapa faktor yang perlu dipertimbangkan dalam memilih metode antara
lain:

1. Faktor Psikologis
Dalam proses pendidikan ada nilai-nilai yang akan di transfer dari pendidik ke peserta
didik, baik berupa nilai agama, keterampilan, kebudayaan dan lain sebagainya. Untuk itu, perlu
memperhatikan keadaan psikis peserta didik ketika berlangsungnya proses belajar mengajar.

Hal ini sudah dipraktekkan oleh Nabi Muhammad % dalam mengajar sahabat-sahabatnya.

Nabi menjelaskan bagaimana pergaulan yang baik untuk menjaga perasaan (jaminan

psikologi) teman, sebagaimana sabda nabi #:

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556 549

Lty DU 2306 LS 13) 2 U Al g dgle dll Loa dll) J gy O e dlll oaza ) 3 gl Gl 0

(4o (3die) 43 3ay Gl o Jal e (el | halids i A W) 50 1 o

Artinya: “Apabila kalian ada tiga orang, maka janganlah yang dua orang berbisik-bisik

meninggalkan yang lain, sampai kalian berbaur dengan orang banyak. Sebab

demikian (dua orang berbisik meninggalkan yang lain) adalah menyakiti hatinya
(mengecewakan orang ketiga)”. (HR. Bukhari dan Muslim).

Lebih lanjut Abuddin Nata dan Fauzan mengutip dari Ibnu Qayyim, bahwa dalam diri
manusia ada dawafi (motivasi) yang tersimpan dalam diri manusia sejak lahir (Ad-Dawafi al-
Awwaiyah). Dawafi ini diistilahkan sebagai kebutuhan primer dan tuntutan jiwa yang harus
selalu dipenuhi.

2. Faktor Peserta Didik

Nabi # mengingatkan agar memperhatikan dengan siapa dia berbicara atau pada tingkatan
apa pengajaran itu berlangsung agar dapat disesuaikan dengan umur, pengetahuan dan
kesiapan peserta didik. Rasulullah 2 memberikan contoh tentang cara pemberian pengajaran

melalui perkataan: ) ;
(Léjhﬂ\o\j))?gjjﬂc Jm‘;r_w\_d\ il Uyl

Artinya : “Kami disuruh berdialog dengan manusia menurut tingkat intelektualnya”
Penjenjangan dalam pendidikan dan penyusunan kurikulum yang tepat sangat
berpengaruh pada pencapaian tujuan pembelajaran. Pendidik harus mampu menyesuaikan
metode pembelajaran dengan kapasitas anak didiknya. Selain itu, pendidik juga harus
mengetahui bentuk sapaan yang akrab sehingga tidak terjadi jarak pemisah yang menyulitkan
komunikasi antara peserta didik dan pendidik.
3. Faktor Sarana dan Prasarana
Tempat proses belajar dan mengajar harus dipantau dahulu sebelum berlangsungnya
proses pembelajaran. Bila kondisi memungkinkan maka proses pembelajaran itu sebaiknya
mengaktifkan seluruh peserta didik, Pelajaran yang langsung dipraktekkan oleh peserta didik
lebih baik dari pada mengajar secara verbal karena peserta didik dapat terganggu dengan
pemikiran yang lain, seperti yang dicontohkan oleh Nabi sewaktu mengajarkan cara
mengerjakan haji yang benar. Sebagaimana sabda beliau:
(M‘D\JJ)?SSM\UA@Q \JJA
Artinya: “Ambillah manasik haji dari padaku”. (HR. Muslim)
4. Faktor Tujuan
Pendidikan Islam merupakan pendidikan yang berkesadaran dan bertujuan, Allah telah
menyusun landasan pendidikan yang jelas bagi seluruh manusia melalui syariat Islam. Ada
beberapa tujuan tarbiyah menurut Ibnu Qayyim adalah sebagai berikut:

a. Ahdaf Jismiah (tujuan yang berkaitan dengan badan). Tarbiyah ini dimaksudkan untuk
menjaga kesehatan badan anak didik

b. Abdaf Akhlagiyah, (tujuan yang berkaitan dengan pembinaan akhiak). Menurut lbm
Qayyim kebahagiaan akan tercapai bila diri dihiasi dengan akhlak mulia dan terjauh dari
akhlak yang buruk.

c. Ahdaf Fikriyah (tujuan yang berkaitan dengan pembinaan akal). Tarbiyah yang baik ialah
yang bertujuan untuk membina dan menjaga anak pemikiran anak didik, agar mereka
tidak berinteraksi dengan sesuatu yang dapat merusak akalnya, seperti makanan dan
minuman yang diharamkan.

d. Ahdaf Mastakiyah (tujuan yang berkaitan dengan skill). Dalam pandangan Ibnu Qayyim,
tarbiyah harus memiliki tujuan menyingkap bakat dan keahlian (skill) yang tersimpan
dalam diri anak.

5. Faktor Situasi dan Kondisi
Dalam menyampaikan materi, Nabi sangat memperhatikan kapan, di mana dan dengan
siapa beliau berbicara. Sebagaimana kondisi yang terjadi waktu pemotongan hewan kurban
pada hari raya Idul Adha Nabi bersabda:

(claill o 5 5) by A8 Jal (e alia) ol Sl (e aSigs €



Al-limiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556 550

Artinya:  “dku nelarang kamu menyimpan daging kurban karena banyak orang
memerlukannya”.(HR. Al-Nasai)

Pada Idul Adha tahun berikutnya tidak banyak lagi tamu yang datang ke Madinah, maka
Nabi bersabda:

(bl ol 5 ) 1 yaal 515188 by ) A8 Jal e alial) asal Jlaa) oo aSigs cuiS
Artinya: “Aku pernah melarang kamu menyimpan daging kurban karena banyak yang
memerlukannya, maka sekarang makanlah dan simpanlah”. (HR. Al-Nasai)

Ucapan Nabi yang berbeda ini bukan karena tidak konsisten, tetapi Nabi
mempertimbangkan situasi dan kondisi umat pada saat itu.

6. Faktor Materi

Dalam menyampaikan materi Nabi tidak banyak berkomentar tetapi cara
penyampaiannya singkat, padat dengan makna dan pesertanya tidak merasa tertekan.
Sebagaimana dijelaskan lbnu Mas'ud:

Z.szdl,aul;:g(,hth AL adl) Jewy S B ) iy 3 gmadd) () e
(il ol 5)) Lule Al i), S ALY

Artinya: “Dari Ibnu Mas'ud ra. la berkata: Nabi SAW selalu menyentuh (perasaan) kami
dengan petuah (materi pelajaran) di hari-hari dimana kami terjauh dari rasa jenuh”. (HR.
Bukhari)

Dalam menyampaikan materi haruslah dengan ungkapan yang baik dan kata-kata yang
mengena, memadukan masalah rumit dengan canda-canda yang segar dan meramu hikmah
dalam bentuk lelucun yang menarik.

7. Faktor Pendidik

Dalam lingkungan belajar, pendidik adalah model yang paling dekat ditiru oleh peserta
didik. Proses imitasi ini ada yang secara sengaja ada yang tidak secara sengaja dilakukan. Ada
yang ditiru karena senang, ada karena kagum dan lain sebagainya.

B. Tahapan Pertumbuhan dan Perkembangan Anak

Pertumbuhan dan perkembangan adalah dua istilah yang sering dipakai dalam biologi,
psikologi, dan ilmu sosial yang sering digunakan untuk menggambarkan perubahan pada makhluk
hidup, baik secara fisik maupun psikologis. Meskipun sering digunakan bersamaan, keduanya
memiliki makna yang berbeda.

Menurut Hapsari yang dikutip oleh Dinda Qurrota Limbong & Sri Maharani (2024),
pertumbuhan berkaitan dengan perubahan fisik kuantitatif yang melibatkan peningkatan ukuran
dan stuktur biologis. Pertumbuhan merupakan suatu perubahan fisiologis sebagai akibat proses
pematangan fungsional dalam jangka waktu tertentu. Pertumbuhan juga dapat diartikan sebagai
suatu proses transmisi konstitusi fisik yang bersifat herediter (kondisi tubuh atau kondisi fisik)
dalam bentuk suatu proses aktif yang terus-menerus.

Sedangkan perkembangan menurut Azam (dikutip oleh Dwiyono, 2021) adalah perubahan
yang dialami oleh individu menuju Tingkat kematangan yang berlangsung secara sistematis,
progresif, dan berkesinambungan, baik mengenai fisik maupun psikis. Sistematis berarti perubahan
dalam perkembangan saling bergantung atau saling mempengaruhi antar bagian organisme (fisik
dan psikis), di mana bagian-bagian tersebut merupakan satu kesatuan yang harmonis. Contoh:
kemampuan berjalan anak, seiring dengan matangnya otot-otot kaki. Progresif, berarti perubahan
yang terjadi bersifat maju, meningkat dan mendalam/meluas baik kuantitatif (fisik) maupun
kualitatif (psikis). Contoh: perubahan proporsi dan ukuran fisik anak, perubahan kemampuan anak.
Sedangkan berkesinambungan, berarti perubahan pada bagian fungsi organisme berlangsung secara
beraturan dan berurutan. Perubahan tersebut tidak terjadi secara loncat. Contoh: untuk dapat berdiri,
anak harus menguasai tahapan perkembangan sebelumnya, yaitu kemampuan duduk dan
merangkak.

Pertumbuhan dan perkembangan anak ditandai dengan kesiapan yang disebut dengan
kematangan. Menurut Suyahmah yang dikutip oleh Dwiyono (2021), kematangan merupakan
terlaksananya dengan baik tugas-tugas pertumbuhan dan perkembangan seseorang menuju stuktur
tingkah laku yang lebih tinggi. Selain itu, kematangan juga dapat diartikan sebagai (a)
perkembangan, proses mencapai kemasakan atau usai masak: (b) proses perkembangan, yang

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556 551

dianggap berasal dari keturunan atau merupakan tingkah laku. (c) munculnya pola perilaku tertentu

yang bergantung pada pertumbuhan jasmani dan kesiapan susunan saraf; (d) proses yang sangat

bergantung pada gen, (e) perubahan-perubahan tertentu dan penyesuaian struktur pada diri
individu, seperti adanya kematangan jaringan-jaringan tubuh, saraf, dan kelanjar-kelenjar di dalam
tubuh. Selanjutnya Dwiyono (2021) menjelaskan bahwa dalam proses pertumbuhan dan
perkembangan serta kematangan individu akan selalu mengalami perubahan dalam diri individu
baik dalam aspek fisik, pola pikir maupun kedewasaan. Interaksi antara kekuatan dari dalam dan
luar individulah yang akan mengahasilkan perubahan, tetapi perubahan tersebut belum tentu
teratur, sistematis, atau bahkan perubahan itu menuju ke arah yang benar.

Dalam ilmu psikologi pendidikan, tahapan-tahapan pertumbuhan dan perkembangan anak
dikemukakan oleh beberapa ahli, diantaranya:

1. Jean Piaget, yang menyatakan perkembangan kognitif anak berlangsung melalui empat tahap:
(a) tahap sensori motor (0-2), dimana pada tahap ini anak mulai memahami hubungan benda
dan nama yang diberikan kepada benda tersebut; (b) tahap praoperasional (2-7), di tahap ini
naka mengambil keputusan hanya berdasarkan intuisi; (c) tahap operasional konkret (7-11),
pada tahap ini kemampuan berpikir logis sudah muncul; dan (d) tahap operasional formal (11-
15) yang ditandai dengan pola berpikir orang dewasa (Mulyani Sumantri, 2020).

2. Erik H. Erikson mengemukakan bahwa perkembangan manusia adalah sintesis dari tugas-
tugas perkembangan dan tugas-tugas sosial. Kemudian dia juga mengemukakan bahwa
perkembangan afekktif merupakan dasar perkembangan manusia. Erikson melahirkan teori
perkembangan afektif yang terdiri atas delapan tahap, yaitu: Trust vs Mistrust/Kepercayaan
dasar (0-1), Autonomy vs Shame and Doubt/Otonomi (1-3), Initiative vs Guilt/Inisiatif (3-5),
Industry vs Inferiority/Produktivitas (6-11), Identity vs Role Confusion/ldentitas (12-18),
Intimacy vs Isolation/Keakraban (19-25), Generavity vs Self Absorption/Generasi Berikut (25-
45), Integrity vs Despair/Integritas (45 dan seterusnya) (Mulyani Sumantri, 2020).

3. Robert J. Harvighust mengemukakan bahwa pada usia-usia tertentu seseorang harus mampu
melakukan tugas-tugas perkembangan dengan beberapa tahapan, yaitu: Masa kanak-kanak
(usia bayi dan usia TK), masa anak (usia SD), masa remaja, masa dewasa awal, masa setengah
baya, dan masa tua. Menurut Harvighust, setiap tahap perkembangan individu harus sejalan
dengan perkembangan aspek-aspek lainnya, yaitu fisik, psikis, emosional, moral dan sosial
(Mulyani Sumantri, 2020).

Dalam pandangan Islam, pendidikan tidak hanya ditujukan untuk meningkatkan kecerdasan
rasional, tetapi juga menumbuhkan kesadaran spiritual agar ilmu yang diperoleh membawa manfaat
bagi diri sendiri dan orang sekitarnya. Hal ini sejalan dengan prinsip al-‘ilmi al-nafi’ (ilmu yang
bermanfaat) yang diajarkan Rasulullah £,

C. Hadis-hadis Rasulullah SAW tentang Metode Pembelajaran dalam Mengoptimalkan
Pertumbuahan dan Perkembangan

Agar tujuan pendidikan dapat dicapai, guru harus memiliki suatu cara atau metode yang dapat
menarik perhatian peserta didik agar materi yang diajarkan mudah diterima dan dicerna. Selain itu,
metode pembelajaran juga harus disesuaikan dengan kondisi peserta didik karena metode yang
digunakan dalam proses pembelajaran sangat berpengaruh terhadap penguasaan siswa kepada
pesan yang diberikan, dengan kata lain jika metode pembelajaran yang digunakan guru tidak sesuai
dengan kondisi peserta didik maka hasil proses belajar mengajarpun tidak maksimal.

Merujuk pada pola kependidikan dan keguruan Rasulullah % dalam prespektif Islam, guru
menjadi posisi kunci dalam membentuk kepribadian muslim sejati. Keberhasilan Rasulullah
% dalam mengajar dan mendidik umatnya lebih menyentuh perilaku. Rasulullah ¥ menggunakan
berbagai metode yang disesuaikan dengan keadaan, kemampuan dan kebutuhan orang atau umat
yang dihadapinya. Nabi Muhammad % sebagai teladan serta guru bagi umatnya dalam mendidik
dan membina peserta didik, beliau menerapkan beberapa metode pembelajaran yang disesuaikan
dengan kondisi atau keadaan peserta didiknya, kemampuan dan karakteristiknya, serta disesuaikan
dengan kebutuhan peserta didik (Ujang Saefuddin Rosyid, 2020). Adapun metode-metode
pembelajaran yang digunakan oleh Rasulullah ¥ diantaranya:



Al-limiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556 552

1. Metode Pembelajaran Bertahap

Pembelajaran berjenjang dan bertahap adalah metode pendidikan yang diterapkan oleh
Nabi Muhammad Saw. untuk memastikan bahwa para sahabat dapat memahami
dan menguasai ajaran Islam secara progresif. Metode ini memungkinkan sahabat
untuk membangun pengetahuan mereka dengan fondasi yang kuat, di mana setiap
tingkat pembelajaran disusun secara sistematis sehingga siswa tidak hanya mendapatkan
informasi, tetapi juga dapat mencerna dan mengimplementasikan nilai-nilai yang diajarkan.
Metode ini juga Nabi Saw. ajarkan kepada sahabat agar mereka melakukan hal sama
ketika akan berdakwah kepada suatu kaum. Misalnya seperti yang diwasiatkan oleh
Nabi Saw. kepada sahabat Mu’adz bin Jabal (Neuis Marpuah, 2024). Disebutkan dalam suatu
hadits bahwa Nabi Saw. mengutus Mu’adz untuk berdakwah ke Yaman, lalu beliau bersabda:
O5a) \Jmu\jdm ‘ymwu\ aa@u\gpmudj\u&h‘ uusda\ujswamd.a\
a8 Al u\ ea).mls J..\JJ\}QLE\(.\A u\a 0 \jh}.}u\ ‘_;\ _du\jj‘_;} 4l
?@_\X.CUAJBJSAJJ\LJ\?Q‘).\ALS de\ftk\»uum”yds@u\pw;&h

?@J\y\e;\)sjduucdmdx\ﬁw»uu‘a@\ﬁgggﬂa@m\wgyém
t_ﬂaaﬂ\ uu)mu.dmu 3 e}ﬂgd\ o)ca Q.i\j
Artinya : “Sesungguhnya engkau akan mendatangi satu kaum Ahli Kitab (Yahudi dan
Nasrani), maka hendaklah pertama kali yang kamu sampaikan kepada mereka ialah
syahadat Laa llaaha lllallaah wa anna Muhammadar Rasulullah -dalam riwayat
lain disebutkan, ‘Sampai mereka mentauhidkan Allah.’-Jika mereka telah
mentaatimu dalam hal itu, maka sampaikanlah kepada mereka bahwa Allah Azza
wa Jalla mewajibkan kepada mereka shalat lima waktu sehari semalam. Jika
mereka telah mentaati hal itu, maka sampaikanlah kepada mereka bahwa Allah
mewajibkan kepada mereka zakat yang diambil dari orang-orang kaya di antara
mereka untuk diberikan kepada orang-orang fakir. Dan jika mereka telah
mentaati hal itu, maka jauhkanlah dirimu (jangan mengambil) dari harta
terbaik mereka, dan lindungilah dirimu dari do’a orang yang teraniaya karena
sesungguhnya tidak satu penghalang pun.”

Ali bin Abi Thalib membagi 3 tahapan dalam mendidik anak agar metode pembelajaran
dapat disesuaikan dengan perkembangannya (Mifta Huljannah & Oktari Kanus, 2023).
Adapun 3 tahapan tersebut adalah:

a. Tahap pertama usia 0-7 tahun, perlakukan anak seperti raja
Pada tahap ini anak lebih cenderung meniru sikap orang tuanya. Jika orang tua
memberikan kasih sayang dan memperlakukannya dengan lembut maka kelak anak akan
tumbuh menjadi orang yang lembut dan penyayang juga. Cara terbaik untuk mendidik
anak pada tahap ini menurut Ali bin Abi Thalib adalah dengan melayani anak dengan
sepenuh hati dan tulus dan dianjurkan memperlakukan anak seperti raja.
b. Tahap kedua usia 8-14 tahun, perlakukan anak seperti tawanan
Pada tahap ini, anak sudah saatnya untuk memahami hak dan kewajiban, baik
mengenai akidah, hukum, dan sesuatu yang dilarang dan diperbolehkan. Seperti shalat 5
waktu, menjaga pergaulan dengan lawan jenis dan lain sebagainya. Pada tahap ini orang
tua sudah harus memulai untuk menerapkan sikap disiplin pada anak agar anak mengerti
tanggung jawab dan konsekuensi yang akan mereka terima ketika mengerjakan sesuatu.
c. Tahap ketiga usia 15-21 tahun, perlakukan anak sebagai sahabat
Pada tahap ini anak secara umum sudah memasuki akil baligh. Orang tua harus

mampu memposisikan diri sebagai sahabat dan teladan yang baik secara bersamaan.
Karena pada usia ini, selain mengalami perubahan fisik, anak juga mengalami perubahan
mental, spiritual, sosial budaya dan lingkungan yang memungkinkan timbulnya
permasalahan yang harus mereka hadapi. Oleh karena itu, orang tua harus mampu
memposisikan diri sebagai sahabat agar anak mau terbuka dan berbagi cerita mengenai
apa yang sedang mereka hadapi untuk dicarikan solusi bersama. Sehingga orang tua bisa
mengawasi anak tanpa disertai sikap otoriter agar anak merasa tidak terkekang.

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556 553

Selain itu, orang tua juga harus memberikan kepercayaan dan tanggung jawab kepada
anak agar dapat membentuk anak menjadi pribadi yang cekatan, bertanggung jawab, mandiri
dan dapat diandalkan. Hal ini penting untuk membekali anak dengan keahlian yang akan
mereka butuhkan kelak ketika merasa sudah terjun ke masyarakat. Konsep di atas relevan
dengan teori jean Piaget, dimana anak akan memahami konsep abstrak setelah melalui tahap
konkret.

2. Metode Tanya-Jawab (Su’al wa Jawab)

;J\L@Au.qju;ﬁehj\ élajucﬂ\‘;mm\d du Ja e & ”\U_.AJQJ:.U.,\
(a3 8155) 2 il 5 aaiaall s Aladl g Lyu\ fany 4% A ‘A:,u\j“uw )

Artinya: Dari Ibnu Ali R.A ia berkata : Rasulullah SAW bersabda :1lmu |tu laksana lemari (yang
tertutup rapat), dan sebagai anak kunci pembukanya adalah pertanyaan. Oleh karena itu,
bertanyalah kalian, karena sesungguhnya dalam tanya jawab akan diberi pahala empat
macam, yaitu penanya, orang yang berilmu, pendengar dan orang yang mencintai
mereka.” (Diriwayatkan oleh Abu Mu’aim).

Berdasarkan keterangan hadits tersebut bahwa bertanya untuk mendapatkan pelajaran atau
ilmu dari seorang guru memiliki peran penting, sehingga bertanya menjadi obat dari setiap
permasalahan, dan orang yang bertanya pun mendapatkan ganjaran pahala dari Allah swt. Oleh
karena itu, jangan pernah malu untuk bertanya ketika dalam pembelajaran, sebagaimana pepatah
mengatakan malu bertanya sesat di jalan, dalam arti malu bertanya, keliru dalam memahami suatu
ilmu, dan sesat dalam pemahaman. Sehingga obat yang sangat jitu untuk menghilangkan kesesatan
dan kekeliruannya adalah bertanya. Tentunya pertanyaan tersebut disampaikan kepada orang yang
memiliki kemampuan untuk menjawabnya (Hasbiyallah & Moh. Sulhan, 2013). Sebagaimana
firman Allah SWT : (QS. Al-Anbiya’:7)

(D G3alad ¥ 25 &) KN JaT 1 3d 2 o 5 Vs, W) Sl U G
Artinya: Kami tidak mengutus sebelum engkau (Nabi Muhammad) melainkan beberapa orang laki-
laki yang Kami beri wahyu kepada mereka. Maka, bertanyalah kepada orang yang berilmu

jika kamu tidak mengetahui.

Dalam Alqguran banyak pula disebutkan berbagai bentuk pertanyaan untuk menyingkap atau
memahami masalah yang muncul dalam kehidupan umat Islam. Belajar dengan bertanya menjadi
kajian menarik karena dalam Alquran tercatat oleh Mohammad Abdul Bagi dalam Mu’jam
Mufahras lia Alfazil Quran yang menggunakan kata “saala” dan segala derivasinya [yuas’alu,
yus’aluna, yas’alu, mas’ula dll.] terdapat lebih dari 130 tempat ayat dalam Alquran.

Konsep metode tanya jawab ini sesuai dengan teori perkembangan Erikson, bahwa
perkembangan moral dan sosial anak terjadi melalui interaksi interpersonal ynag bermakna dan
suportif. Selain itu, memberikan kesempatan berbicara dan menjawab pertanyaan akan memperkuat
rasa percaya diri dan kemampuan sosial peserta didik.

3. Metode Drill dan Eksperimen
dm‘fj\ds(,im‘;md;)d;’qéw\dmehjmb \éms&‘dy)u‘b}ﬁ ‘_5_1\
@A\d;em;uﬁgmusg@ )sd;ajeldabdms@)\du}aﬁeh}un
oﬁw\bgﬂhdﬂ_\dﬂ\jdmb)u eld:udﬁasc;)\dmeiujd}_ \‘_LA
L;S\Ju@ﬁéj\e;u\ﬂ\wdu - u\ﬁ\ W”M\é\m\q\dm@m
d.umédhd,.s\)hm;u@@;@)\ \.\;Luu.mh.\s.mm\ Luudw@;@)\
Artinya: dari Abu Hurairah r.a bahwa Rasulullah SAW masuk ke mesjid, kemudlan ada seorang
laki-laki masuk juga untuk melaksanakan sholat. Setelah shalat member salam kepada
Nabi SAW, Nabipun menjawab dan bersabda: "ulangi, maka shalatlah sesungguhnya
engkau belum shalat". Laki-laki itu mengulangi shalat sebagai mana yang telah
dilaksanakan kemudian datang member salam kepada Nabi, beliau bersabda lagi:

"ulangi shalatlah, sesungguhnya engkau belum shalat" sampai tiga kali. Laki-laki itu
berkata: "demi Dzat yang mengutus engkau dengan membawa kebenaran akutidak dapat



Al-limiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556 554

memperbaiki shalat selainnya, maka ajarkanlah aku." Beliau bersabda: "jikakamu
berdiriakan shalat maka bertakbirlah kemudian bacalah apa yang muda bersama mu
daripada Al-Qur'an, kemudian rukuklah sehingga tenang sebagai orang yang rukuk
benaran (thumakninah). Kemudian bangun darirukuk sehingga tegak berdiri (1'tidal).
Kemudian sujudlah sehingga orang yang sujud benaran (thumakninah). Kemudian
bangunlah dari sujud sehingga tenang sebagaimana orang yang duduk (thumakninah)
dan kerjakanlah yang demikian itu di seluruh shalat mu." (HR. Bukhari dan Muslim).

Hadits diatas menjelaskan bagaimana nabi mengajarkan shalat kepada seorang sahabat yang
belum bisa melakukannya dengan benar. Begitu beliau masuk duduk di dalam masjid ada seorang
laki-laki dalam satu Riwayat Khalad bin Rafi' bin kakek ali bin Yahya sanad hadits masuk ke masjid
melakukan shalat Tahiyyatul masjid dua raka‘at (Abdul Majid Khon, 2012).

plad lad

"Laki-laki itu melaksanakan shalat kemudian memberi salam kepada Nabi SAW ". Al-Nasa'l
melalui Riwayat Daud bin Qays menambah shalat sua rakat. Ini memberikan isyarat bahwa shalat
yang dikerjakannya adalah sunnah dan yang lebih mendekati adalah shalat Tahiyatul masjid.
Selesai melaksanakan shalat laki-laki ini menemui Rasulullah SAW dengan memberi salam. Beliau
pun menjawab salamnya wa'alaykal-salam. Kemudian beliau bersabda:

Jaali ol clild Jiad s )

“ulangi shalatmu, sesungguhnya engkau belum melaksanakan shalat ". Laki-laki ini lahirnya
sudah melaksanakan shalat tetapi disuruh mengulangi shalatnya. Hal ini terjadi dikarenakan
shalatnya tidak didasari ilmu yakni meninggalkan atau menggampangkan sebagian rukun shalat,
misalnya rukuk dan sujudnya tidak ada thumakninah (tenang sejenak seluruh anggota).

Al- Nawawi berpendapat bahwa maksud apa yang mudah bersamamu adalah surat al- Fatihah
karena dia mudah bagi semua kaum muslimin atau diartikan tambahan surat setelah al-Fatihah atau
surat apa saja bagi orang yang tidak mampu membaca al-fatihah. Kalau tidak mampu membaca
surat dari al-qur'an boleh dengan kalimat Thayyibah seperti membaca Tahmid, Tasbih dan Tahlil.

Setelah itu rasul mengajarkan shalat yang benar yakni rukuk disertai thumakninah (tenang
sejenak) dikerjakan dengan sempurna, iktidal bangun dari rukuk sampai tegak lurus dan
thumakninah, sujud dan duduk diantara sujud juga demikian. Tampaknya laki laki diatas shalatnya
terlalu cepat tidak memperhatikan thumakninah pada rukuk, iktidal, sujud, dan duduk diantara dua
sujud. Shalat seperti diatas tentunya tidak sah, karena meninggalkan Sebagian rukun yakni
Thumakninah pada beberapa tempat tersebut. Shalat yang seperti tersebut ibarat makannya seekor
burung atau ayam, paruh nya diletakkan sekadar menangkap makanan tanpa ada diam sejenak.

Metode pengajaran shalat yang dilakukan Nabi pada Hadits diatas dapat disebut metode drill,
eksperimen, dan demonstrasi. Karena seorang laki-laki tersebut memperlihatkan bagaimana cara
shalat yang benar dan berusaha melaksanakannya secara benar, sehingga diulang-ulang sampai tiga
kali. Kemungkinan ia sudah pernah belajar dari orang lain tetapi belum memenuhi sasaran yang
benar. Kemampuannya terbatas pelaksanaan shalatnya kurang benar kemudian diluruskan dan
didemonstrasikan Nabi Saw begini cara shalat yang benar. Metode eksperimen disini guru yakni
nabi SAW Bersama seorang sahabat tersebutb sebagai muridnya mengerjakan cara shalat yang
benar sebagai Latihan praktis dari apa yang diketahuinya. la dicoba melakukan sesuai dengan
pengetahuan dan kemampuannya, setelah tidak ada kemampuan memperbaiki shalatnya baru
diluruskan oleh nabi SAW, metode ini juga disebut metode inkuiri. (Inquiry) arti harfiahnya adalah
pertanyaan, pemeriksaan dan penyelidikan. Maksudnya rangkaian pembelajaran yang menekankan
pada proses berfikir secara kritis dan analisis untuk mencari dan menentukan sendiri jawaban dan
satu masalah yang dipertanyakan.

Metode ini sejalan dengan teori Jean Piaget terkhusus pada tahap operasional konkret (7-11
tahun), di mana anak belajar melalui tindakan nyata dan pengalaman langsung. Peserta didik akan
mudah memahami konsep ibadah ketika ia melihat, meniru, dan melakukan sendiri, disamping
diberikan penjelasan.

4. Metode Pembelajaran Bervariasi

Ibnu Mas'ud telah menceritakan apa yang dilakukan Nabi dalam proses pembelajaran
(Khotimah Suryani, 2018). Hal ini tertuang dalam ungkapannya:

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Al-lImiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556 555

4.\!\ d)u)u\jceﬁA\U\M\)SY\ESJ\C);\U\@MMRSMJMJAY@\M\Md\ﬁ
mcuu\w)sew\@mﬂuu Al 15(,3“}4_\&5 "\‘;‘4
Artinya: Abdullah bin Mas'ud berkata: Saya telah diberitahu oleh seseorang tentang majlis ilmu
yang kalian adakan. Saya tidak datang (untuk mengajar) ke majlis tersebut karena
khawatir membosankan kalian. Sesungguhnya Rasulullah SAW dalam proses
pembelajarannya dalam jeda waktu tertentu diisi dengan pemberian motivasi (mauidhah)
untuk menghindari kebosanan dalam proses pembelajaran tersebut.

Jeda waktu pembelajaran yang diisi dengan cerita orang-orang sukses misalnya (success story)
atau ungkapan motivasi, menjadi salah satu cara untuk menghilangkan kebosanan dalam proses
pembelajaran. Kapasitas otak peserta didik memiliki daya rekam terbatas. Maka pembelajaran yang
bersifat monoton tidak menghasilkan capaian pembelajaran yang maksimal. Dalam teori
psikososial Erikson, variasi dalam pembelajaran berperan penting dalam memenuhi kebutuhan
emosi anak pada tahap Industry vs Inferiority.

4. KESIMPULAN/CONCLUSION

Pendidikan dalam perspektif Islam tidak hanya ditujukan untuk transfer ilmu pengetahuan,
melainkan sarana untuk membentuk manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia, serta
mengoptimalkan pertumbuhan dan perkembangan anak. Rasulullah # telah mencontohkan penggunaan
metode pembelajaran yang dapat mengoptimalkan pertumbuhan dan perkembangan anak.

Dari hasil kajian konseptual ini dapat disimpulkan bahwa terdapat beberapa metode pembelajaran
utama yang digunakan Rasulullah £, antara lain:

1. Metode pembelajaran bertahap, yang mencerminkan proses pembelajaran harus berlangsung secara
bertahap sesuai tingkat usia, kemampuan, dan kesiapan anak. Rasulullah # tidak pernah
memaksakan kemampuan di luar batas perkembangan peserta didik, tetapi membimbing sedikit
demi sedikit agar dapat memahami pembelajaran secara utuh. Metode ini relevan dengan teori jean
Piaget, di mana anak akan memahami konsep abstrak setelah melalui tahap konkret.

2. Metode tanya jawab, yang menumbuhkan rasa ingin tahu dan kemampuan berpikir kritis peserta
didik. Metode ini sesuai dengan teori perkembangan Erikson, bahwa perkembangan moral dan
sosial anak terjadi melalui interaksi interpersonal yang bermakna dan suportif. Selain itu,
memberikan kesempatan berbicara dan menjawab pertanyaan akan memperkuat rasa percaya diri
dan kemampuan sosial peserta didik.

3. Metode drill dan eksperimen, yang mengajarkan pentingnya latihan dan pengalaman langsung oleh
peserta didik. Metode ini sejalan dengan teori Jean Piaget terkhusus pada tahap operasional konkret
(7-11 tahun), di mana anak belajar melalui tindakan nyata dan pengalaman langsung. Peserta didik
akan mudah memahami konsep ibadah ketika ia melihat, meniru, dan melakukan sendiri, di
samping diberikan penjelasan.

4. Metode pembelajaran bervariasi, yang menunjukkan bahwa Rasulullah # yang memperhatikan
kondisi psikologis peserta didiknya dengan cara melakukan variasi dalam pembelajaran agar tidak
menimbulkan kejenuhan.

Dari pemaparan di atas, dapat dilihat bahwa metode pembelajaran yang diterapkan oleh Rasulullah
% sesuai dengan teori-teori pembelajaran masa kini. Sehingga pendidik di era modern dapat meneladani
pendekatan tersebut dengan menciptakan proses belajar yang bertahap, aktif, bervariasi, dan penuh
makna agar pertumbuhan dan perkembangan anak dapat berjalan optimal sesuai dengan tahapan
perkembangannya.

5. REFERENCES

Arfani, A. A. D., & Iskarim, M. (2023). The Urgency of the Teaching Method of the Prophet
Muhammad and Its Implications for Millennial Era Learning Models. Tadibia Islamika, 3(1),
21-32. https://doi.org/10.28918/tadibia.v3i1.347

Dwiyono, Y. (2021). Perkembangan Peserta Didik. Penerbit Deepublish.

Hasbiyallah & Moh. Sulhan. (2013). HADITS TARBAWI & HADITS2 DI SEKOLAH DAN
MADRASAH. Remaja Rosdakarya.



Al-limiya :Pendidikan Islam Vol. 01 No. 03 November Tahun 2025, 546-556 556

Huljannah, Mifta & Oktari Kanus. (2023). Metode-Metode Pembelajaran Rasulullah SAW Dalam Kitab
Hadis Tarbawi. An-Nuha: Jurnal Pendidikan Islam, 3(4), 493-507.

Jannah, M., Bagas Nirwana Selian, Safrina Ariani, & Ahmad Syauky. (2025). Metode Pembelajaran
dalam Perspektif Hadis Tarbawi. Jurnal Tarbawi, 16(1), 39-59.

Khon, Abdul Majid. (2012). Hadis Tarbawi (1 ed.). Prenada Media Group.

Limbong, Dinda Qurrota & Sri Maharani. (2024). Pertumbuhan, Perkembangan dan Peserta Didik.
Jurnal Pendidikan Tambusali, 8(1), 1911-1918.

Marpuah, Neuis. (2024). Metode Pembelajaran dalam Hadits dan Relevansinya dengan Konteks
Pendidikan Kontemporer. JSIM: Jurnal lImu Sosial dan Pendidikan, 5(5), 1130-.

Muhammed Thani, T., Dahiru Idriss, 1., Abubakar Muhammad, A., & Sulaiman Idris, H. (2021). The
Teaching Methods and Techniques Of The Prophet (PBUH): An Exploratory Study. Journal Of
Hadith Studies, 61-69. https://doi.org/10.33102/johs.v6i1.128

Nahwiyah, S., Husti, I., & Nurhadi. (2025). METODE PEMBELAJARAN YANG DITERAPKAN
RASULULLAH DALAM MENDIDIK SAHABATNYA. JSSR: Jurnal Sains Student
Research, 3(1), 296-305.

Naim, M., Abd Rajab, & Muhammad Alip. (2020). Esensi Metode Pembelajaran Perspektif Pendidikan
Islam. Istigra’, 7(2), 75-88.

Nata, Abuddin & Fauzan. (2005). Pendidikan Dalam Perspektif Hadits (1 ed.). UIN Jakarta Press.

Nelli & Syabuddin. (2025). Analisis Hadis Pendidikan: Studi Atas Metode Pembelajaran Rasulullah
SAW (Studi Hadis: “Shallu Kama Ra’aytumuni Ushalli”). CARONG: Jurnal Pendidikan,
Sosial Dan Humaniora, 1(4), 686-693. https://doi.org/doi.org/10.62710/x2e78n94

Nusi, S. R., Kasim Yahiji, Rahmin Thalib Husain, & llyas Daud. (2024). Metode Pembelajaran Dalam
Perspektif Alqur’an Dan Hadits. Jurnal Manajemen dan Pendidikan Agama Islam, 2(4), 187—
213. https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i4.397

Okhtiyanto, Reno. (2024). METODE PEMBELAJARAN DALAM PERSPEKTIF HADIS. Jurnal
Ekonomi Ar-Rachman, 11(1), 167-186.

Rosyid, Ujang Saefuddin. (2020). METODE PEMBELAJARAN DALAM PERSPEKTIF NABI
MUHAMMAD SHALLALLAHU ‘ALATHI WASALLAM. Jurnal Aksioma Ad-Diniyyah : The
Indonesian Journal of Islamic Studies, 8(1). https://doi.org/10.55171/jad.v8i1.414

Sumantri, Mulyani. (2020). Pertumbuhan dan Perkembangan Anak: MKDK4002 Modul 1. Universitas
Terbuka.

Suryani, Khotimah. (2018). METODE PEMBELAJARAN DALAM PERSPEKTIF HADIS NABI. Dar
el-1lmi : Jurnal Studi Keagamaan, Pendidikan, dan Humaniora, 5(2), 136-161.

JPAI E-ISSN : 2828-2337



