ISSN 3063-7112 @'
N\ fa

S,

YT

AE) (Advances in Education Journal)

Pendekatan Metodologi Studi Islam terhadap Isu Lingkungan Global dalam Kerangka
Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDGs)

Najwa Salsabila Agustina®
Pendidikan Agama Islam, Fakultas llmu Sosial dan Hukum, Universitas Negeri Jakarta, Jakarta,
Indonesia
email: najwa.salsabila.agustina@mhs.unj.ac.id

Rafig Alim Ramadhan?
Pendidikan Agama Islam, Fakultas IImu Sosial dan Hukum, Universitas Negeri Jakarta, Jakarta,
Indonesia
email: rafig.alim.ramadhan@mhs.unj.ac.id

Habibi Ramadhan?®
3pPendidikan Agama Islam, Fakultas IImu Sosial dan Hukum, Universitas Negeri Jakarta, Jakarta,
Indonesia
email: habibi.ramadhan@mbhs.unj.ac.id

Abdul Fadhil*
4Pendidikan Agama Islam, Fakultas IImu Sosial dan Hukum, Universitas Negeri Jakarta, Jakarta,
Indonesia
email: abdul fadhil@unj.ac.id

*Korespondensi: email: najwa.salsabila.agustina@mhs.unj.ac.id

Abstrak

History Artikel: ~ The modern ecological crisis, characterized by climate change and natural
Diterima 1 Desember 2025 resource exploitation, demands a holistic approach integrating science with
Direvisi 15 Desember 2025  spiritual values. This study aims to explain the environmental concept in Islam,
Diterima 20 Desember 2025 examine Islamic study methodologies regarding ecological issues, and analyze
Tersedia online 27 Desember  the integration of Islamic values in supporting the Sustainable Development
2025 Goals (SDGs). The research method employed is library research with a
descriptive-analytical approach toward contemporary scientific literature. The
results indicate that Islam offers a comprehensive ecological framework
through the principles of tawhid, khalifah, and mizan. This study finds that the
integration of Islamic values into the SDGs is practically implemented through
eco-pesantren models, eco-mosques, and green economic instruments such as
Green Sukuk. In conclusion, the environmental crisis is a manifestation of
moral degradation requiring spiritual restoration through appropriate Islamic
methodological approaches. The impact of this research reaffirms that engaging
religious values can strengthen collective ecological awareness and accelerate

the achievement of the global sustainable development agenda.

Kata kunci:
Environment, Islam, SDGs

Pendahuluan/ 4«34

Masalah lingkungan menjadi salah satu tantangan utama di era modern, ditandai oleh
semakin parahnya krisis ekologi seperti perubahan iklim, pencemaran, eksploitasi sumber daya
alam, serta kehilangan keanekaragaman hayati. Isu ini melibatkan tidak hanya aspek ilmiah


mailto:najwa.salsabila.agustina@mhs.unj.ac.id
mailto:rafiq.alim.ramadhan@mhs.unj.ac.id
mailto:habibi.ramadhan@mhs.unj.ac.id
mailto:abdul_fadhil@unj.ac.id
mailto:najwa.salsabila.agustina@mhs.unj.ac.id

Pendekatan Metodologi Studi Islam terhadap Isu Lingkungan Global dalam Kerangka Tujuan
Pembangunan Berkelanjutan (SDGs)| 2024

dan teknologi, tetapi juga dimensi moral, spiritual, dan sosial. Dalam konteks masyarakat
Muslim, tantangan lingkungan perlu dipahami secara menyeluruh dengan menggabungkan
ilmu pengetahuan dan nilai-nilai ajaran Islam yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah. Hal
ini sangat penting karena Islam mengatur hubungan manusia tidak hanya dengan Tuhan, tetapi
juga dengan alam serta semua ciptaan-Nya.

Sejak awal, Islam telah mengajarkan prinsip-prinsip ekologi yang menekankan
keseimbangan (mizan), larangan untuk menyebabkan kerusakan (fasad), kewajiban untuk
menjaga bumi, dan peran manusia sebagai khalifah yang bertanggung jawab terhadap
keberlanjutan alam. Ide-ide ini menunjukkan bahwa upaya menjaga lingkungan bukan hanya
isu terkini, melainkan menjadi bagian penting dari etika kehidupan dalam Islam. Dalam skala
global, nilai-nilai tersebut sangat relevan dengan Tujuan Pembangunan Berkelanjutan
(Sustainable Development Goals/SDGs), terutama dalam aspek lingkungan, sosial, dan
kemanusiaan. Di zaman modern ketika banyak negara, termasuk yang mayoritas penduduknya
Muslim, menghadapi ancaman kerusakan lingkungan yang berdampak langsung pada kualitas
hidup masyarakat. Oleh karena itu, memahami lingkungan melalui lensa Islam tidak hanya
bersifat normatif, tetapi juga menjadi pendekatan untuk menemukan solusi yang dapat
meningkatkan kesadaran ekologis di dalam komunitas Muslim.

Berdasarkan latar belakang di atas, penelitian ini memfokuskan pada beberapa
masalah utama. Pertama, bagaimana sebenarnya konsep lingkungan hidup jika dilihat dari
sudut pandang Islam. Kedua, bagaimana cara atau metodologi studi Islam dalam menjawab
masalah lingkungan yang terjadi saat ini. Ketiga, bagaimana bentuk kaitan atau integrasi antara
ajaran Islam dengan program pembangunan berkelanjutan atau SDGs. Selain itu, penelitian ini
juga menyoroti apa saja krisis lingkungan global yang terjadi dan bagaimana solusi praktis
yang ditawarkan oleh prinsip-prinsip Islam dalam gerakan lingkungan di masyarakat.

Adapun tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjelaskan konsep lingkungan dalam
Islam dan memahami metodologi yang digunakan untuk menelaah isu tersebut. Selain itu,
penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana nilai-nilai Islam dapat sejalan dan
mendukung pencapaian target SDGs. Secara lebih luas, penelitian ini ingin memberikan
gambaran mengenai krisis lingkungan global serta bagaimana cara menerapkan prinsip Islam
secara nyata dalam menjaga kelestarian alam. Melalui kajian ini, diharapkan masyarakat dapat
lebih memahami bahwa menjaga lingkungan adalah bagian penting dari menjalankan perintah
agama.

Metode/ Sl dangia

Penelitian ini menggunakan metode library research atau kajian pustaka dengan
mengumpulkan dan menganalisis data dari sumber literatur ilmiah. Data yang digunakan
berfokus pada artikel jurnal kontemporer yang membahas hubungan antara agama, lingkungan,
dan pembangunan berkelanjutan. Analisis dilakukan secara deskriptif untuk menjelaskan poin-
poin utama penelitian, mulai dari konsep lingkungan dalam Islam, metodologi studi Islam
dalam melihat isu ekologi, hingga integrasi nilai-nilai tersebut ke dalam kerangka SDGs.

Kajian ini mencakup pembahasan mengenai tantangan krisis lingkungan global serta
bagaimana implementasi prinsip Islam dilakukan dalam gerakan lingkungan nyata. Pendekatan
ini dipilih untuk membedah aspek konseptual dan moral dalam pelestarian alam secara
mendalam. Semua informasi yang diperoleh dari literatur kemudian disintesiskan agar
memberikan gambaran yang jelas mengenai kontribusi Islam terhadap pencapaian tujuan
pembangunan berkelanjutan.

e- ISSN 3063-7112



2025 | Advances In Education Journal, Volume. 2 No. 3 Desember 2025, 2023-2031

Hasil / Sl =il
Konsep Lingkungan dalam Perspektif Islam

Alam semesta pada dasarnya diciptakan untuk melayani dan mendukung
keberlangsungan hidup manusia melalui konsep taskhir, yaitu penundukan seluruh ciptaan
Allah, baik di langit maupun di bumi, demi kemaslahatan manusia. Kendati demikian, interaksi
manusia dengan alam tidaklah bebas tanpa batas. Ajaran Islam melalui Al-Qur'an dan Sunah
menetapkan prinsip-prinsip etis yang ketat dalam pengelolaan lingkungan, yang meliputi nilai
tauhid, amanah (tanggung jawab), islah (perbaikan), rahmah (kasih sayang), serta keadilan
ekologis (‘adalah), yang semuanya bertujuan untuk menjaga kelestarian hubungan antara
manusia dan alam (Budihartono et al., 2025).

Konsep tentang khalifah (QS. Al-Bagarah: 30) menekankan bahwa peranan manusia
adalah sebagai pengelola bumi, bukan sebagai pemilik yang mutlak. Seluruh unsur alam seperti
air, tanah, tumbuhan, dan hewan dianggap sebagai bagian dari ekosistem yang berfungsi dalam
keseimbangan (mizan), seperti yang disebutkan dalam Al-Qur'an. Ar-Rahman: 7-8. Merawat
bumi bukan sekadar tindakan lingkungan, melainkan juga merupakan bentuk pengabdian sosial
yang memiliki nilai spiritual. Kerusakan lingkungan yang mencakup polusi, pemborosan, dan
eksploitasi yang berlebihan tergolong sebagai fasad, yaitu perilaku yang tidak sesuai dengan
syariat.

Islam menempatkan lingkungan hidup pada posisi yang sangat mendasar dan
fundamental, di mana umatnya dididik untuk senantiasa melindungi alam dengan keyakinan
bahwa seluruh ciptaan Allah SWT wajib dijaga. Manusia memegang tanggung jawab penuh
atas pengelolaan alam, dan kewajiban ini perlu didukung oleh kesetaraan gender agar tercipta
tatanan masyarakat yang lebih teratur dan berkualitas dalam menjaga ekosistem. Secara
teologis, hal ini berakar pada konsep Tauhid yang mengajarkan bahwa seluruh ciptaan Tuhan
saling terhubung, sehingga manusia dilarang melakukan perusakan alam karena akan memutus
harmoni tersebut. Sebagai Khalifah fil Ard, manusia diberikan amanah untuk merawat dan
memanfaatkan sumber daya dengan cara yang bijak tanpa melampaui batas.

Dalam aspek teknis pelestarian, Islam mengenal konsep Hima yang melarang tindakan
eksploitasi berlebihan demi menjaga keseimbangan alam, serta konsep Harim yang secara
khusus menetapkan kawasan lindung di sekitar sumber mata air demi menjaga kelestariannya.
Selain menjaga kawasan yang sudah ada, terdapat pula prinsip Ihya al-Mawat yang mendorong
manusia untuk menghidupkan kembali lahan-lahan yang mati atau tidak produktif agar dapat
memberikan manfaat optimal kembali. Seluruh upaya dalam perspektif Islam ini tidak hanya
bernilai ekologis, tetapi juga merupakan bentuk ibadah yang mendatangkan pahala bagi siapa
saja yang menjalankannya (Mighfar et al., 2025).

Metodologi Studi Islam dalam Menelaah Isu Lingkungan

Dalam perspektif keilmuan Islam, isu lingkungan tidak hanya dipandang sebagai
persoalan ekologis, tetapi juga sebagai bagian dari tanggung jawab moral dan spiritual manusia
sebagai khalifah di bumi. Studi Islam menggunakan berbagai pendekatan metodologis untuk
menelaah fenomena ini, di antaranya pendekatan normatif-teologis yang menekankan
pemahaman ayat dan hadis tentang larangan perusakan alam, serta pendekatan figh yang
mengatur prinsip keberlanjutan dalam aktivitas manusia. Melalui pendekatan ini, nilai-nilai
seperti amanah dan maslahah menjadi dasar dalam memahami relasi antara manusia dan alam.

Selain itu, pendekatan sosiologis dalam studi Islam turut memberikan kontribusi
penting dalam membaca realitas kerusakan lingkungan sebagai akibat dari perilaku manusia
yang tidak seimbang. Pendekatan ini menempatkan agama bukan hanya sebagai sumber ajaran
normatif, tetapi juga sebagai kekuatan sosial yang mampu mengubah kesadaran ekologis umat.
Secara metodologis, pemahaman ini diperkuat melalui kajian ekoliterasi yang menggali
pemikiran tokoh seperti M. Quraish Shihab, yang menekankan bahwa sikap Islam terhadap

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



Pendekatan Metodologi Studi Islam terhadap Isu Lingkungan Global dalam Kerangka Tujuan
Pembangunan Berkelanjutan (SDGs)| 2026

lingkungan meliputi kewajiban menanam hingga merawatnya sebagai satu kesatuan iman.
Metodologi studi Islam yang bersifat komprehensif ini mampu memperkuat pemahaman umat
tentang pentingnya menjaga keseimbangan alam (mizan) dan menghindari praktik konsumtif
yang berlebihan (Nurullah, 2024). Dengan demikian, penerapan metodologi studi Islam
terhadap isu lingkungan tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga praktis, yakni membangun
kesadaran spiritual dan sosial dalam menjaga keberlanjutan bumi.

Integrasi Nilai Islam dengan Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDGs)

Penggabungan prinsip-prinsip Sustainable Development Goals (SDGs) ke dalam
pendidikan agama Islam telah memicu transformasi signifikan dalam diskursus keilmuan
pendidikan dan studi keagamaan. Upaya integrasi ini memungkinkan terciptanya paradigma
pembelajaran yang lebih komprehensif serta kontekstual terhadap dinamika tantangan global
masa kini. Melalui pengayaan kurikulum dengan perspektif pembangunan berkelanjutan,
institusi pendidikan Islam memiliki peluang untuk mengembangkan metodologi pembelajaran
yang inovatif guna mencetak generasi Muslim yang tidak hanya kokoh secara spiritual, tetapi
juga memiliki kesadaran kritis terhadap isu-isu mendesak seperti krisis iklim, kesenjangan
sosial, dan potensi konflik. Hal ini sejalan dengan penelitian Muntoha (2024) yang menegaskan
bahwa sinkronisasi nilai-nilai agama dengan tujuan global merupakan langkah strategis dalam
mempromosikan moderasi beragama serta perdamaian, sekaligus memposisikan pendidikan
Islam sebagai kekuatan pendorong utama bagi terbentuknya masyarakat Muslim yang inklusif,
toleran, dan berorientasi pada kemaslahatan masa depan.

Sejalan dengan semangat tersebut, upaya strategis dalam mengatasi krisis iklim dan
kerusakan ekologi telah diimplementasikan melalui kebijakan pembatasan izin baru pada hutan
primer dan lahan gambut guna menekan laju deforestasi. Langkah ini merupakan bentuk nyata
dalam menurunkan emisi gas rumah kaca dan memproteksi biodiversitas, yang secara langsung
mendukung ketercapaian Sustainable Development Goals (SDGs), terutama pada pilar
penanganan perubahan iklim (SDG 13) serta pemulihan ekosistem daratan (SDG 15).
Komitmen ini mencerminkan adanya sinergi antara pertumbuhan ekonomi dan konservasi
lingkungan demi memperkuat kontribusi dalam agenda global untuk menjaga keberlangsungan
bumi bagi masa depan (Zen et al., 2025).

Tantangan dan Krisis Lingkungan Global dalam Perspektif Islam

Krisis lingkungan global saat ini berada pada titik yang sangat mengkhawatirkan. Laju
peningkatan emisi karbon, pemanasan global yang memicu perubahan iklim ekstrem,
kerusakan ekosistem air dan daratan, serta hilangnya keanekaragaman hayati menunjukkan
bahwa planet bumi menghadapi ancaman keberlanjutan yang serius. Organisasi internasional
seperti IPCC (Intergovernmental Panel on Climate Change) mencatat bahwa krisis ekologis
bukan lagi ancaman masa depan, tetapi realitas yang sudah terjadi. Dalam konteks masyarakat
Muslim, krisis ini menuntut pendekatan komprehensif yang tidak hanya mengandalkan ilmu
pengetahuan modern, tetapi juga memperkuat nilai spiritual, etika, dan tanggung jawab moral
yang diajarkan Islam.

Mengintegrasikan perspektif Islam dalam membaca fenomena ini sangat relevan
karena Islam memiliki konsep-konsep ekologis yang kuat, seperti khalifah, mizan, ‘imarat al-
ardh (memakmurkan bumi), dan fasad (larangan kerusakan). Prinsip-prinsip ini memberikan
kerangka moral yang dapat menjelaskan mengapa kerusakan terjadi, sekaligus menawarkan
paradigma alternatif untuk menghadapi krisis global.

Islam memandang bahwa krisis lingkungan bermula dari kerusakan hati manusia.
Ketika manusia kehilangan kesadaran spiritual, ia akan memperlakukan alam secara
eksploitatif, seolah-olah tidak ada pertanggungjawaban kepada Tuhan. Pandangan ini
diperkuat oleh firman Allah dalam QS. Ar-Rim: 41 yang menyatakan bahwa kerusakan di
darat dan laut adalah akibat ulah tangan manusia. Dalam tafsir kontemporer, ayat ini tidak

e- ISSN 3063-7112



2027 | Advances In Education Journal, Volume. 2 No. 3 Desember 2025, 2023-2031

hanya menunjuk pada tindakan fisik merusak alam, tetapi mencakup degradasi moral yang
melatarbelakanginya: keserakahan, ketidakadilan, dan penyalahgunaan kekuasaan.

Kerusakan spiritual tampak dalam beberapa fenomena di antaranya, yaitu:

1. Orientasi hidup yang materialistik
Banyak negara dan individu menjadikan pertumbuhan ekonomi sebagai satu-
satunya indikator kesejahteraan, tanpa memperhitungkan dampaknya terhadap
kelestarian alam. Ekonomi digital saat ini mendorong pola konsumsi instan yang
menghasilkan limbah tinggi, seperti fast fashion, over-shopping online, dan budaya
gadget yang cepat usang (planned obsolescence).
2. Menurunnya rasa tanggung jawab moral
Dalam Islam, alam merupakan amanah yang akan dimintai
pertanggungjawaban. Namun, sistem sosial modern tidak lagi menekankan amanah
ekologis. Akibatnya, manusia merasa bebas menggunakan sumber daya tanpa batas.
3. Menghilangnya hubungan spiritual dengan alam
Dalam ajaran Islam, alam adalah makhluk yang berzikir. Namun, modernisasi
membuat manusia memandang alam sebagai benda mati. Padahal, kesadaran spiritual
terhadap alam adalah benteng psikologis untuk tidak merusaknya.

Hilangnya dimensi spiritual ini adalah akar terdalam krisis ekologi, karena tanpa
spiritualitas, manusia tidak memiliki landasan moral untuk menahan diri. Oleh sebab itu,
pemulihan spiritual menjadi langkah awal dalam pemulihan ekologis.

Islam juga menempatkan prinsip mizan (keseimbangan) sebagai fondasi
keberlangsungan alam. Allah menciptakan alam dalam keseimbangan dan melarang manusia
melampaui batas. Namun, gaya hidup modern secara sistematis merusak keseimbangan ini.

Beberapa bentuk hilangnya mizan dalam era modernisasi:

1. Konsumerisme global yang tak terkendali
Modernisasi mempromosikan budaya membeli sebagai identitas sosial. Hal ini
melahirkan israf (konsumsi berlebihan) dan fabdzir (pemborosan), yang merupakan
larangan dalam Islam. Fenomena fast fashion, makanan instan, dan tren teknologi
berkontribusi pada produksi emisi dan limbah yang merusak ekosistem.
2. Eksploitasi sumber daya alam yang tidak berkelanjutan
Industri tambang, kelapa sawit, dan kehutanan sering kali mengutamakan
profitabilitas tanpa mempertimbangkan regenerasi ekologis. Hilangnya etika ekologis
dalam industri besar berakar pada paradigma ekonomi yang tidak sejalan dengan
mizan.
3. Ketimpangan ekologis global
Negara-negara maju menghasilkan 90% emisi industri, namun negara
berkembang, termasuk sebagian besar negara Muslim yang paling merasakan
dampaknya. Dari perspektif Islam, ini merupakan bentuk kezaliman ekologis dan
pelanggaran prinsip keadilan global.

Ketika mizan dirusak, alam merespons melalui berbagai bentuk bencana, seperti
gelombang panas ekstrem, banjir, kekeringan, dan krisis air. Karena itu, Islam memandang
bahwa perbaikan ekologis harus dimulai dengan rekonstruksi gaya hidup menuju moderasi,
keseimbangan, dan konsumsi yang bertanggung jawab.

Kemudian, salah satu dampak modernisasi sekuler adalah hilangnya kesadaran bahwa
alam merupakan bagian dari sistem spiritual. Dalam kerangka berpikir modern, alam direduksi
menjadi “sumber daya” tanpa nilai intrinsik. Paradigma ini bertentangan dengan pandangan
Islam yang menganggap alam sebagai ayat kauniyah dan makhluk yang hidup secara spiritual.
Salah satu penyebab krisis lingkungan adalah transformasi cara pandang manusia terhadap
alam, dari sesuatu yang sakral menjadi sesuatu yang ekonomis. Ketika nilai sakral hilang, tidak
ada lagi hambatan moral bagi manusia untuk mengeksploitasi alam sebesar-besarnya.

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



Pendekatan Metodologi Studi Islam terhadap Isu Lingkungan Global dalam Kerangka Tujuan
Pembangunan Berkelanjutan (SDGs)| 2028

Beberapa akibat dari sekularisasi alam, yaitu:
1. Eksplorasi tanpa moralitas
Penambangan, eksploitasi laut, dan industrialisasi dilakukan hanya berdasarkan
logika profit.
2. Hilangan dimensi ibadah dalam menjaga lingkungan
Padahal, dalam Islam, menjaga kebersihan dan kelestarian alam merupakan
bagian dari iman.
3. Runtuhnya kesadaran ekologis generasi muda
Arus budaya digital membuat hubungan manusia dengan alam semakin jauh.
Ruang bermain hijau digantikan layar digital, sehingga kepekaan ekologis menurun.
Sebaliknya, Islam menawarkan paradigma spiritual bahwa alam adalah mitra manusia
dalam menjalankan ibadah kepada Allah. Jika alam bertasbih, manusia tidak pantas
merusaknya. Pemulihan paradigma inilah yang dapat menjadi pondasi perubahan perilaku
ekologis umat Muslim.

Implementasi Prinsip Islam dalam Gerakan Lingkungan dan SDGs

Setelah mengidentifikasi akar krisis lingkungan dari perspektif Islam, langkah
berikutnya adalah merumuskan implementasi praktis yang dapat dijadikan pedoman untuk
menghadapi tantangan ekologis global. Islam tidak berhenti pada konsep normatif seperti
khalifah, amanah, dan mizan, tetapi juga memberikan landasan operasional yang dapat
dikembangkan melalui pendidikan, lembaga sosial-keagamaan, serta instrumen ekonomi
syariah. Dengan demikian, implementasi prinsip Islam dalam gerakan lingkungan menjadi
bentuk konkrit keterlibatan umat dalam mendukung Sustainable Development Goals (SDGs),
khususnya yang berkaitan dengan pendidikan berkelanjutan, energi bersih, pengelolaan sumber
daya alam, dan aksi terhadap perubahan iklim.

Pendidikan merupakan sektor strategis dalam menanamkan kesadaran ekologis sejak
usia dini. Dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia, konsep eco-pesantren menjadi salah
satu model inovatif yang terbukti efektif dalam mengintegrasikan nilai keagamaan dengan
pelestarian lingkungan. Eco-pesantren bukan sekadar institusi belajar formal, tetapi sebuah
kultur sekolah yang menjadikan keberlanjutan sebagai nilai inti dalam pembentukan karakter
santri. Berbagai penelitian menunjukkan bahwa eco-pesantren berperan penting dalam
membangun budaya peduli lingkungan. Implementasi eco-pesantren meliputi pembiasaan
hemat air dalam berwudhu, pengelolaan sampah berbasis bank sampah, penghijauan
lingkungan, penggunaan energi terbarukan sederhana, serta pembelajaran figih lingkungan
(figh al-biah). Model pendidikan ini berkontribusi secara jelas terhadap SDG 4 tentang
Pendidikan Berkualitas dan SDG 12 mengenai Konsumsi dan Produksi Berkelanjutan.

Selain pesantren, lembaga keagamaan seperti masjid memiliki peran signifikan dalam
membentuk perilaku ekologis masyarakat. Masjid dalam Islam bukan hanya tempat ibadah,
tetapi pusat pembinaan umat dan penyebaran nilai moral. Oleh karena itu, konsep eco-masjid
muncul sebagai inovasi yang relevan untuk menjawab tantangan ekologis saat ini. Eco-masjid
mengintegrasikan praktik ramah lingkungan seperti penggunaan air daur ulang untuk wudhu,
pemasangan panel surya, pengurangan sampah plastik, dan penyediaan ruang terbuka hijau di
area masjid. Lebih jauh, khutbah Jumat dan pengajian rutin mulai memasukkan tema
lingkungan sebagai bagian dari dakwah. Hal ini memperluas pemahaman jamaah bahwa
menjaga lingkungan adalah bagian dari ibadah dan manifestasi dari keimanan.

Gerakan lingkungan berbasis masjid juga berdampak luas karena masjid memiliki
jaringan sosial yang kuat dan otoritas moral yang diakui masyarakat. Dengan pendekatan
kelembagaan seperti ini, masjid dapat menjadi pusat perubahan perilaku ekologis masyarakat
Muslim, sekaligus mendukung agenda SDGs terkait air bersih, energi bersih, dan mitigasi
perubahan iklim.

e- ISSN 3063-7112



2029 | Advances In Education Journal, Volume. 2 No. 3 Desember 2025, 2023-2031

Selain pendidikan dan institusi sosial keagamaan, kontribusi Islam dalam gerakan
lingkungan juga dapat dilihat melalui instrumen ekonomi syariah. Salah satu implementasi
paling nyata adalah penerbitan Green Sukuk, instrumen keuangan syariah yang dialokasikan
khusus untuk pembiayaan proyek ramah lingkungan. Studi terbaru menunjukkan bahwa Green
Sukuk memiliki kontribusi signifikan terhadap pembangunan berkelanjutan di Indonesia.
Instrumen ini digunakan untuk membiayai berbagai proyek seperti energi terbarukan,
konservasi hutan, transportasi hijau, dan program mitigasi perubahan iklim. Keberhasilan
Green Sukuk menunjukkan bahwa prinsip syariah tidak hanya kompatibel dengan agenda
keberlanjutan, tetapi justru memberikan model keuangan alternatif yang stabil, etis, dan
berdampak ekologis.

Selain Green Sukuk, konsep wakaf hijau juga berkembang pesat sebagai bentuk
filantropi Islam berorientasi keberlanjutan. Wakaf hutan, wakaf sumur, dan wakaf lahan
pertanian organik menjadi contoh implementasi nyata bahwa ekonomi syariah dapat
menggerakkan umat untuk menjaga lingkungan sekaligus memberi manfaat sosial bagi
masyarakat. Penelitian mengenai keuangan hijau berbasis syariah menegaskan bahwa
Indonesia merupakan salah satu pionir global dalam penerapan instrumen ini di pasar modal
syariah dunia. Hal ini membuktikan bahwa Islam memiliki potensi besar untuk memimpin
transformasi ekonomi hijau melalui prinsip keadilan, keberlanjutan, dan kemaslahatan umum
(al-maslahah al- ‘ammah).

Diskusi / L8l

Analisis terhadap nilai-nilai ekologis dalam Islam menunjukkan bahwa lingkungan
hidup menempati posisi sentral yang bersifat teosentris sekaligus fungsional. Penulis melihat
bahwa peran manusia sebagai khalifah bukan sekadar status otoritas, melainkan sebuah amanah
untuk menjaga keseimbangan (mizan) dan mencegah kerusakan (fasad) yang Kini mewujud
dalam krisis iklim global. Integrasi antara prinsip spiritual seperti tauhid dengan instrumen
teknis-yuridis seperti hima, harim, dan ihya al-mawat membuktikan bahwa Islam memiliki
kerangka epistemologi yang lengkap untuk pelestarian alam. Keterlibatan aspek kesetaraan
gender dalam pengelolaan lingkungan mempertegas bahwa isu ekologi adalah tanggung jawab
kolektif yang inklusif.

Metodologi studi Islam yang bersifat komprehensif ini mampu memperkuat
pemahaman umat tentang pentingnya menjaga keseimbangan alam dan menghindari praktik
konsumtif yang berlebihan. Dua ormas Islam terbesar Indonesia (Muhammadiyah dan NU)
melihat krisis lingkungan sebagai tanda menurunnya kualitas spiritual umat. Hal ini
menegaskan bahwa krisis lingkungan bukan hanya fenomena fisik yang dapat diselesaikan oleh
teknologi, tetapi merupakan manifestasi dari kerusakan moral yang mengakar. Oleh karena itu,
pemulihan spiritual menjadi langkah awal dalam pemulihan ekologis.

Upaya integrasi SDGs memungkinkan terciptanya paradigma pembelajaran yang
lebih komprehensif serta kontekstual terhadap dinamika tantangan global. Sinergi antara
pertumbuhan ekonomi dan konservasi lingkungan melalui instrumen ekonomi hijau
menunjukkan bahwa prinsip syariah kompatibel dengan agenda keberlanjutan. Dengan
demikian, penerapan metodologi studi Islam terhadap isu lingkungan tidak hanya bersifat
teoritis, tetapi juga praktis, yakni membangun kesadaran spiritual dan sosial dalam menjaga
keberlanjutan bumi.

Kesimpulan/ LAl

Penelitian ini menunjukkan bahwa Islam memiliki kerangka ekologis yang
komprehensif melalui konsep taskhir, khalifah, dan mizan, yang menempatkan kelestarian
alam sebagai tanggung jawab moral dan spiritual yang mutlak. Integrasi nilai-nilai Islam
dengan SDGs terbukti memberikan dampak signifikan, baik melalui transformasi kurikulum

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



Pendekatan Metodologi Studi Islam terhadap Isu Lingkungan Global dalam Kerangka Tujuan
Pembangunan Berkelanjutan (SDGs)| 2030

pendidikan agama yang lebih relevan dengan tantangan global, maupun melalui implementasi
kebijakan praktis seperti eco-pesantren, eco-masjid, serta instrumen keuangan hijau seperti
Green Sukuk. Krisis lingkungan global dalam pandangan Islam bukan sekadar persoalan teknis,
melainkan manifestasi dari degradasi spiritual yang menuntut pemulihan etika konsumsi dan
perilaku manusia terhadap alam. Penelitian ini berimplikasi pada pentingnya penguatan literasi
ekologi berbasis agama dalam kebijakan publik dan pendidikan nasional untuk membangun
kesadaran lingkungan yang lebih berakar pada nilai-nilai lokal dan spiritual. Disarankan bagi
pemangku kepentingan untuk memperluas kolaborasi antara lembaga keagamaan dan praktisi
lingkungan guna mengoptimalkan potensi instrumen sosial-ekonomi Islam dalam mitigasi
perubahan iklim. Selain itu, penelitian masa depan perlu mengeksplorasi lebih dalam mengenai
efektivitas gerakan lingkungan berbasis komunitas Muslim di tingkat akar rumput dalam
menurunkan emisi karbon secara terukur demi mendukung keberlanjutan bumi di masa depan.

Referensi/ @UAU obadll

Budihartono, Hadadde, H., & llyas, H. (2025). Konsep lingkungan hidup dalam perspektif Al-
Qur'an. P@QRADIGMA: Jurnal Kajian Budaya & Media, 2(3), 1-23.

Chairy, A., Istigomah, & Nahdiyah, A. C. F. (2024). Sustainable Development Goals (SDGs)
dan pendidikan Islam di perguruan tinggi: Sinergi untuk masa depan. Academia: Jurnal
Inovasi Riset Akademik, 4(3), 124-133.
https://jurnalp4i.com/index.php/academia/article/download/3631/2957

Fiyani, I. N. R. (2025). Eco Masjid Muhammadiyah: Implementasi Ayat-Ayat Ekologis dalam
Merespons Isu Lingkungan Berbasis Masjid. Litera Inti Aksara, 125-133.
https://lib.literaaksara.com/lib/article/view/27

Mighfar, S., Munadi, M., & Chesoh, U. (2025). Konsep menjaga lingkungan dalam prespektif
lintas agama di Indonesia. Dewantara: Jurnal Pendidikan Sosial Humaniora, 4(1), 345-
359. _https://doi.org/10.30640/dewantara.v4i1.4012

Mufid, M., & Novianti, F. (2025). Pendidikan fikih lingkungan dalam membentuk kesalehan
ekologis. AN NUR: Jurnal Studi Islam, 16(02), 330-345.
https://doi.org/10.37252/annur.v16i02.944

Muntoha, T. (2024). Mengokohkan perdamaian dan toleransi: Analisis literatur integrasi
nilai-nilai SDGs dalam pendidikan agama Islam di era modern. Journal of Education
Research, 5(4), 4642-4653.

Nurullah, S. (2024). Kajian ekoliterasi lingkungan: Sikap Islam terhadap lingkungan karya M.
Quraish Shihab dalam buku Islam dan lingkungan (perspektif Al-Quran menyangkut
pemeliharaan lingkungan). Jurnal Ekologi, Masyarakat dan Sains, 5(2), 263-267.
https://doi.org/10.55448/znytg531

Parlan, H. P., & Bahri, S. (2024). Karakteristik Islam dalam tata kelola lingkungan hidup:
Studi kasus pemberian IUP pertambangan dan mineral kepada organisasi masyarakat
keagamaan. Jurnal Dirosah Islamiyah, 6(3), 1041-1052.
https://doi.org/10.47467/jdi.v6i3.4066

Prihatin, N. A., Setiawati, E., & Sunarti. (2025). Implementasi eco-pesantren sebagai budaya
sekolah menuju Education For Sustainable Development di PPM Baitussalam. SELAMI
IPS, 18(2), 248-259. https://doi.org/10.36709/selami.v18i2.119

Qur’an, N., & Akhmadi, M. H. (2025). Green sukuk: Instrumen pembiayaan sektor hijau untuk
mendukung pembangunan berkelanjutan tahun 2018-2023. Bisnis-Net Jurnal Ekonomi
dan Bisnis, 8(1), 464-476. https://doi.org/10.46576/bn.v8i1.5695

Syahrir, S. (2023). Metode studi Islam komprehensif dan implikasinya terhadap corak
pemikiran aliran-aliran dalam Islam. Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 19(2).
https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/analisis/article/view/3616

e- ISSN 3063-7112


https://jurnalp4i.com/index.php/academia/article/download/3631/2957
https://jurnalp4i.com/index.php/academia/article/download/3631/2957
https://lib.literaaksara.com/lib/article/view/27
https://doi.org/10.30640/dewantara.v4i1.4012
https://doi.org/10.37252/annur.v16i02.944
https://doi.org/10.37252/annur.v16i02.944
https://doi.org/10.55448/znytg531
https://doi.org/10.47467/jdi.v6i3.4066
https://doi.org/10.47467/jdi.v6i3.4066
https://doi.org/10.36709/selami.v18i2.119
https://doi.org/10.46576/bn.v8i1.5695
https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/analisis/article/view/3616
https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/analisis/article/view/3616

2031 | Advances In Education Journal, Volume. 2 No. 3 Desember 2025, 2023-2031

Zen, N. H., Mageiasti, L., & Yulhendri. (2025). Analisis penerapan SDGs dalam pembangunan
berkelanjutan di Indonesia: Tinjauan literatur dan tantangan implementasi. Gudang
Jurnal Multidisiplin llmu, 3(1), 775-785._https://doi.org/10.59435/gjmi.v3i1.1316

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN


https://doi.org/10.59435/gjmi.v3i1.1316

