
 
  

Pendekatan Metodologi Studi Islam terhadap Isu Lingkungan Global dalam Kerangka 

Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDGs) 

 
Najwa Salsabila Agustina1 

1Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu Sosial dan Hukum, Universitas Negeri Jakarta, Jakarta, 

Indonesia 

email: najwa.salsabila.agustina@mhs.unj.ac.id  

 

Rafiq Alim Ramadhan2 

2Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu Sosial dan Hukum, Universitas Negeri Jakarta, Jakarta, 

Indonesia 

email: rafiq.alim.ramadhan@mhs.unj.ac.id 

 

Habibi Ramadhan3 

3Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu Sosial dan Hukum, Universitas Negeri Jakarta, Jakarta, 

Indonesia 

email: habibi.ramadhan@mhs.unj.ac.id 

 

Abdul Fadhil4 

4Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu Sosial dan Hukum, Universitas Negeri Jakarta, Jakarta, 

Indonesia 

email: abdul_fadhil@unj.ac.id 

 

*Korespondensi: email: najwa.salsabila.agustina@mhs.unj.ac.id 

 

  Abstrak 
History Artikel: 

Diterima 1 Desember 2025 

Direvisi 15 Desember 2025 

Diterima 20 Desember 2025 

Tersedia online 27 Desember 

2025 

 

The modern ecological crisis, characterized by climate change and natural 

resource exploitation, demands a holistic approach integrating science with 

spiritual values. This study aims to explain the environmental concept in Islam, 

examine Islamic study methodologies regarding ecological issues, and analyze 

the integration of Islamic values in supporting the Sustainable Development 

Goals (SDGs). The research method employed is library research with a 

descriptive-analytical approach toward contemporary scientific literature. The 

results indicate that Islam offers a comprehensive ecological framework 

through the principles of tawhid, khalifah, and mīzān. This study finds that the 

integration of Islamic values into the SDGs is practically implemented through 

eco-pesantren models, eco-mosques, and green economic instruments such as 

Green Sukuk. In conclusion, the environmental crisis is a manifestation of 

moral degradation requiring spiritual restoration through appropriate Islamic 

methodological approaches. The impact of this research reaffirms that engaging 

religious values can strengthen collective ecological awareness and accelerate 

the achievement of the global sustainable development agenda. 

 Kata kunci: 

Environment, Islam, SDGs 

Pendahuluan/ مقدمة 

Masalah lingkungan menjadi salah satu tantangan utama di era modern, ditandai oleh 

semakin parahnya krisis ekologi seperti perubahan iklim, pencemaran, eksploitasi sumber daya 

alam, serta kehilangan keanekaragaman hayati. Isu ini melibatkan tidak hanya aspek ilmiah 

mailto:najwa.salsabila.agustina@mhs.unj.ac.id
mailto:rafiq.alim.ramadhan@mhs.unj.ac.id
mailto:habibi.ramadhan@mhs.unj.ac.id
mailto:abdul_fadhil@unj.ac.id
mailto:najwa.salsabila.agustina@mhs.unj.ac.id


Pendekatan Metodologi Studi Islam terhadap Isu Lingkungan Global dalam Kerangka Tujuan 

Pembangunan Berkelanjutan (SDGs)| 2024 

e- ISSN 3063-7112 

dan teknologi, tetapi juga dimensi moral, spiritual, dan sosial. Dalam konteks masyarakat 

Muslim, tantangan lingkungan perlu dipahami secara menyeluruh dengan menggabungkan 

ilmu pengetahuan dan nilai-nilai ajaran Islam yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah. Hal 

ini sangat penting karena Islam mengatur hubungan manusia tidak hanya dengan Tuhan, tetapi 

juga dengan alam serta semua ciptaan-Nya. 

Sejak awal, Islam telah mengajarkan prinsip-prinsip ekologi yang menekankan 

keseimbangan (mīzān), larangan untuk menyebabkan kerusakan (fasād), kewajiban untuk 

menjaga bumi, dan peran manusia sebagai khalifah yang bertanggung jawab terhadap 

keberlanjutan alam. Ide-ide ini menunjukkan bahwa upaya menjaga lingkungan bukan hanya 

isu terkini, melainkan menjadi bagian penting dari etika kehidupan dalam Islam. Dalam skala 

global, nilai-nilai tersebut sangat relevan dengan Tujuan Pembangunan Berkelanjutan 

(Sustainable Development Goals/SDGs), terutama dalam aspek lingkungan, sosial, dan 

kemanusiaan. Di zaman modern ketika banyak negara, termasuk yang mayoritas penduduknya 

Muslim, menghadapi ancaman kerusakan lingkungan yang berdampak langsung pada kualitas 

hidup masyarakat. Oleh karena itu, memahami lingkungan melalui lensa Islam tidak hanya 

bersifat normatif, tetapi juga menjadi pendekatan untuk menemukan solusi yang dapat 

meningkatkan kesadaran ekologis di dalam komunitas Muslim. 

Berdasarkan latar belakang di atas, penelitian ini memfokuskan pada beberapa 

masalah utama. Pertama, bagaimana sebenarnya konsep lingkungan hidup jika dilihat dari 

sudut pandang Islam. Kedua, bagaimana cara atau metodologi studi Islam dalam menjawab 

masalah lingkungan yang terjadi saat ini. Ketiga, bagaimana bentuk kaitan atau integrasi antara 

ajaran Islam dengan program pembangunan berkelanjutan atau SDGs. Selain itu, penelitian ini 

juga menyoroti apa saja krisis lingkungan global yang terjadi dan bagaimana solusi praktis 

yang ditawarkan oleh prinsip-prinsip Islam dalam gerakan lingkungan di masyarakat. 

Adapun tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjelaskan konsep lingkungan dalam 

Islam dan memahami metodologi yang digunakan untuk menelaah isu tersebut. Selain itu, 

penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana nilai-nilai Islam dapat sejalan dan 

mendukung pencapaian target SDGs. Secara lebih luas, penelitian ini ingin memberikan 

gambaran mengenai krisis lingkungan global serta bagaimana cara menerapkan prinsip Islam 

secara nyata dalam menjaga kelestarian alam. Melalui kajian ini, diharapkan masyarakat dapat 

lebih memahami bahwa menjaga lingkungan adalah bagian penting dari menjalankan perintah 

agama. 

 

Metode/ منهجية البحث 

Penelitian ini menggunakan metode library research atau kajian pustaka dengan 

mengumpulkan dan menganalisis data dari sumber literatur ilmiah. Data yang digunakan 

berfokus pada artikel jurnal kontemporer yang membahas hubungan antara agama, lingkungan, 

dan pembangunan berkelanjutan. Analisis dilakukan secara deskriptif untuk menjelaskan poin-

poin utama penelitian, mulai dari konsep lingkungan dalam Islam, metodologi studi Islam 

dalam melihat isu ekologi, hingga integrasi nilai-nilai tersebut ke dalam kerangka SDGs. 

Kajian ini mencakup pembahasan mengenai tantangan krisis lingkungan global serta 

bagaimana implementasi prinsip Islam dilakukan dalam gerakan lingkungan nyata. Pendekatan 

ini dipilih untuk membedah aspek konseptual dan moral dalam pelestarian alam secara 

mendalam. Semua informasi yang diperoleh dari literatur kemudian disintesiskan agar 

memberikan gambaran yang jelas mengenai kontribusi Islam terhadap pencapaian tujuan 

pembangunan berkelanjutan. 

 

 

 

 



2025 | Advances In Education Journal, Volume. 2 No. 3 Desember 2025, 2023-2031 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

Hasil /  نتائج البحث 
Konsep Lingkungan dalam Perspektif Islam 

Alam semesta pada dasarnya diciptakan untuk melayani dan mendukung 

keberlangsungan hidup manusia melalui konsep taskhir, yaitu penundukan seluruh ciptaan 

Allah, baik di langit maupun di bumi, demi kemaslahatan manusia. Kendati demikian, interaksi 

manusia dengan alam tidaklah bebas tanpa batas. Ajaran Islam melalui Al-Qur'an dan Sunah 

menetapkan prinsip-prinsip etis yang ketat dalam pengelolaan lingkungan, yang meliputi nilai 

tauhid, amanah (tanggung jawab), islah (perbaikan), rahmah (kasih sayang), serta keadilan 

ekologis ('adalah), yang semuanya bertujuan untuk menjaga kelestarian hubungan antara 

manusia dan alam (Budihartono et al., 2025).  

Konsep tentang khalifah (QS. Al-Baqarah: 30) menekankan bahwa peranan manusia 

adalah sebagai pengelola bumi, bukan sebagai pemilik yang mutlak. Seluruh unsur alam seperti 

air, tanah, tumbuhan, dan hewan dianggap sebagai bagian dari ekosistem yang berfungsi dalam 

keseimbangan (mīzān), seperti yang disebutkan dalam Al-Qur'an. Ar-Rahman: 7–8. Merawat 

bumi bukan sekadar tindakan lingkungan, melainkan juga merupakan bentuk pengabdian sosial 

yang memiliki nilai spiritual. Kerusakan lingkungan yang mencakup polusi, pemborosan, dan 

eksploitasi yang berlebihan tergolong sebagai fasād, yaitu perilaku yang tidak sesuai dengan 

syariat. 

Islam menempatkan lingkungan hidup pada posisi yang sangat mendasar dan 

fundamental, di mana umatnya dididik untuk senantiasa melindungi alam dengan keyakinan 

bahwa seluruh ciptaan Allah SWT wajib dijaga. Manusia memegang tanggung jawab penuh 

atas pengelolaan alam, dan kewajiban ini perlu didukung oleh kesetaraan gender agar tercipta 

tatanan masyarakat yang lebih teratur dan berkualitas dalam menjaga ekosistem. Secara 

teologis, hal ini berakar pada konsep Tauhid yang mengajarkan bahwa seluruh ciptaan Tuhan 

saling terhubung, sehingga manusia dilarang melakukan perusakan alam karena akan memutus 

harmoni tersebut. Sebagai Khalifah fil Ard, manusia diberikan amanah untuk merawat dan 

memanfaatkan sumber daya dengan cara yang bijak tanpa melampaui batas.  

Dalam aspek teknis pelestarian, Islam mengenal konsep Hima yang melarang tindakan 

eksploitasi berlebihan demi menjaga keseimbangan alam, serta konsep Harim yang secara 

khusus menetapkan kawasan lindung di sekitar sumber mata air demi menjaga kelestariannya. 

Selain menjaga kawasan yang sudah ada, terdapat pula prinsip Ihya al-Mawat yang mendorong 

manusia untuk menghidupkan kembali lahan-lahan yang mati atau tidak produktif agar dapat 

memberikan manfaat optimal kembali. Seluruh upaya dalam perspektif Islam ini tidak hanya 

bernilai ekologis, tetapi juga merupakan bentuk ibadah yang mendatangkan pahala bagi siapa 

saja yang menjalankannya (Mighfar et al., 2025). 

 

Metodologi Studi Islam dalam Menelaah Isu Lingkungan 

Dalam perspektif keilmuan Islam, isu lingkungan tidak hanya dipandang sebagai 

persoalan ekologis, tetapi juga sebagai bagian dari tanggung jawab moral dan spiritual manusia 

sebagai khalifah di bumi. Studi Islam menggunakan berbagai pendekatan metodologis untuk 
menelaah fenomena ini, di antaranya pendekatan normatif-teologis yang menekankan 

pemahaman ayat dan hadis tentang larangan perusakan alam, serta pendekatan fiqh yang 

mengatur prinsip keberlanjutan dalam aktivitas manusia. Melalui pendekatan ini, nilai-nilai 

seperti amanah dan maslahah menjadi dasar dalam memahami relasi antara manusia dan alam. 

Selain itu, pendekatan sosiologis dalam studi Islam turut memberikan kontribusi 

penting dalam membaca realitas kerusakan lingkungan sebagai akibat dari perilaku manusia 

yang tidak seimbang. Pendekatan ini menempatkan agama bukan hanya sebagai sumber ajaran 

normatif, tetapi juga sebagai kekuatan sosial yang mampu mengubah kesadaran ekologis umat. 

Secara metodologis, pemahaman ini diperkuat melalui kajian ekoliterasi yang menggali 

pemikiran tokoh seperti M. Quraish Shihab, yang menekankan bahwa sikap Islam terhadap 



Pendekatan Metodologi Studi Islam terhadap Isu Lingkungan Global dalam Kerangka Tujuan 

Pembangunan Berkelanjutan (SDGs)| 2026 

e- ISSN 3063-7112 

lingkungan meliputi kewajiban menanam hingga merawatnya sebagai satu kesatuan iman. 

Metodologi studi Islam yang bersifat komprehensif ini mampu memperkuat pemahaman umat 

tentang pentingnya menjaga keseimbangan alam (mīzān) dan menghindari praktik konsumtif 

yang berlebihan (Nurullah, 2024). Dengan demikian, penerapan metodologi studi Islam 

terhadap isu lingkungan tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga praktis, yakni membangun 

kesadaran spiritual dan sosial dalam menjaga keberlanjutan bumi. 

 

Integrasi Nilai Islam dengan Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDGs) 

Penggabungan prinsip-prinsip Sustainable Development Goals (SDGs) ke dalam 

pendidikan agama Islam telah memicu transformasi signifikan dalam diskursus keilmuan 

pendidikan dan studi keagamaan. Upaya integrasi ini memungkinkan terciptanya paradigma 

pembelajaran yang lebih komprehensif serta kontekstual terhadap dinamika tantangan global 

masa kini. Melalui pengayaan kurikulum dengan perspektif pembangunan berkelanjutan, 

institusi pendidikan Islam memiliki peluang untuk mengembangkan metodologi pembelajaran 

yang inovatif guna mencetak generasi Muslim yang tidak hanya kokoh secara spiritual, tetapi 

juga memiliki kesadaran kritis terhadap isu-isu mendesak seperti krisis iklim, kesenjangan 

sosial, dan potensi konflik. Hal ini sejalan dengan penelitian Muntoha (2024) yang menegaskan 

bahwa sinkronisasi nilai-nilai agama dengan tujuan global merupakan langkah strategis dalam 

mempromosikan moderasi beragama serta perdamaian, sekaligus memposisikan pendidikan 

Islam sebagai kekuatan pendorong utama bagi terbentuknya masyarakat Muslim yang inklusif, 

toleran, dan berorientasi pada kemaslahatan masa depan. 

Sejalan dengan semangat tersebut, upaya strategis dalam mengatasi krisis iklim dan 

kerusakan ekologi telah diimplementasikan melalui kebijakan pembatasan izin baru pada hutan 

primer dan lahan gambut guna menekan laju deforestasi. Langkah ini merupakan bentuk nyata 

dalam menurunkan emisi gas rumah kaca dan memproteksi biodiversitas, yang secara langsung 

mendukung ketercapaian Sustainable Development Goals (SDGs), terutama pada pilar 

penanganan perubahan iklim (SDG 13) serta pemulihan ekosistem daratan (SDG 15). 

Komitmen ini mencerminkan adanya sinergi antara pertumbuhan ekonomi dan konservasi 

lingkungan demi memperkuat kontribusi dalam agenda global untuk menjaga keberlangsungan 

bumi bagi masa depan (Zen et al., 2025). 

 

Tantangan dan Krisis Lingkungan Global dalam Perspektif Islam 

Krisis lingkungan global saat ini berada pada titik yang sangat mengkhawatirkan. Laju 

peningkatan emisi karbon, pemanasan global yang memicu perubahan iklim ekstrem, 

kerusakan ekosistem air dan daratan, serta hilangnya keanekaragaman hayati menunjukkan 

bahwa planet bumi menghadapi ancaman keberlanjutan yang serius. Organisasi internasional 

seperti IPCC  (Intergovernmental Panel on Climate Change) mencatat bahwa krisis ekologis 

bukan lagi ancaman masa depan, tetapi realitas yang sudah terjadi. Dalam konteks masyarakat 

Muslim, krisis ini menuntut pendekatan komprehensif yang tidak hanya mengandalkan ilmu 

pengetahuan modern, tetapi juga memperkuat nilai spiritual, etika, dan tanggung jawab moral 

yang diajarkan Islam. 

Mengintegrasikan perspektif Islam dalam membaca fenomena ini sangat relevan 

karena Islam memiliki konsep-konsep ekologis yang kuat, seperti khalifah, mīzān, ‘imārat al-

ardh (memakmurkan bumi), dan fasād (larangan kerusakan). Prinsip-prinsip ini memberikan 

kerangka moral yang dapat menjelaskan mengapa kerusakan terjadi, sekaligus menawarkan 

paradigma alternatif untuk menghadapi krisis global.  

Islam memandang bahwa krisis lingkungan bermula dari kerusakan hati manusia. 

Ketika manusia kehilangan kesadaran spiritual, ia akan memperlakukan alam secara 

eksploitatif, seolah-olah tidak ada pertanggungjawaban kepada Tuhan. Pandangan ini 

diperkuat oleh firman Allah dalam QS. Ar-Rūm: 41 yang menyatakan bahwa kerusakan di 

darat dan laut adalah akibat ulah tangan manusia. Dalam tafsir kontemporer, ayat ini tidak 



2027 | Advances In Education Journal, Volume. 2 No. 3 Desember 2025, 2023-2031 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

hanya menunjuk pada tindakan fisik merusak alam, tetapi mencakup degradasi moral yang 

melatarbelakanginya: keserakahan, ketidakadilan, dan penyalahgunaan kekuasaan.  

Kerusakan spiritual tampak dalam beberapa fenomena di antaranya, yaitu: 

1. Orientasi hidup yang materialistik 

Banyak negara dan individu menjadikan pertumbuhan ekonomi sebagai satu-

satunya indikator kesejahteraan, tanpa memperhitungkan dampaknya terhadap 

kelestarian alam. Ekonomi digital saat ini mendorong pola konsumsi instan yang 

menghasilkan limbah tinggi, seperti fast fashion, over-shopping online, dan budaya 

gadget yang cepat usang (planned obsolescence). 

2. Menurunnya rasa tanggung jawab moral 

Dalam Islam, alam merupakan amanah yang akan dimintai 

pertanggungjawaban. Namun, sistem sosial modern tidak lagi menekankan amanah 

ekologis. Akibatnya, manusia merasa bebas menggunakan sumber daya tanpa batas. 

3. Menghilangnya hubungan spiritual dengan alam 

Dalam ajaran Islam, alam adalah makhluk yang berzikir. Namun, modernisasi 

membuat manusia memandang alam sebagai benda mati. Padahal, kesadaran spiritual 

terhadap alam adalah benteng psikologis untuk tidak merusaknya. 

Hilangnya dimensi spiritual ini adalah akar terdalam krisis ekologi, karena tanpa 

spiritualitas, manusia tidak memiliki landasan moral untuk menahan diri. Oleh sebab itu, 

pemulihan spiritual menjadi langkah awal dalam pemulihan ekologis. 

Islam juga menempatkan prinsip mīzān (keseimbangan) sebagai fondasi 

keberlangsungan alam. Allah menciptakan alam dalam keseimbangan dan melarang manusia 

melampaui batas. Namun, gaya hidup modern secara sistematis merusak keseimbangan ini. 

Beberapa bentuk hilangnya mīzān dalam era modernisasi: 

1. Konsumerisme global yang tak terkendali 

Modernisasi mempromosikan budaya membeli sebagai identitas sosial. Hal ini 

melahirkan isrāf (konsumsi berlebihan) dan tabdzīr (pemborosan), yang merupakan 

larangan dalam Islam. Fenomena fast fashion, makanan instan, dan tren teknologi 

berkontribusi pada produksi emisi dan limbah yang merusak ekosistem. 

2. Eksploitasi sumber daya alam yang tidak berkelanjutan 

Industri tambang, kelapa sawit, dan kehutanan sering kali mengutamakan 

profitabilitas tanpa mempertimbangkan regenerasi ekologis. Hilangnya etika ekologis 

dalam industri besar berakar pada paradigma ekonomi yang tidak sejalan dengan 

mīzān. 

3. Ketimpangan ekologis global 

Negara-negara maju menghasilkan 90% emisi industri, namun negara 

berkembang, termasuk sebagian besar negara Muslim yang paling merasakan 

dampaknya. Dari perspektif Islam, ini merupakan bentuk kezaliman ekologis dan 

pelanggaran prinsip keadilan global. 

Ketika mīzān dirusak, alam merespons melalui berbagai bentuk bencana, seperti 
gelombang panas ekstrem, banjir, kekeringan, dan krisis air. Karena itu, Islam memandang 

bahwa perbaikan ekologis harus dimulai dengan rekonstruksi gaya hidup menuju moderasi, 

keseimbangan, dan konsumsi yang bertanggung jawab. 

Kemudian, salah satu dampak modernisasi sekuler adalah hilangnya kesadaran bahwa 

alam merupakan bagian dari sistem spiritual. Dalam kerangka berpikir modern, alam direduksi 

menjadi “sumber daya” tanpa nilai intrinsik. Paradigma ini bertentangan dengan pandangan 

Islam yang menganggap alam sebagai ayat kauniyah dan makhluk yang hidup secara spiritual. 

Salah satu penyebab krisis lingkungan adalah transformasi cara pandang manusia terhadap 

alam, dari sesuatu yang sakral menjadi sesuatu yang ekonomis. Ketika nilai sakral hilang, tidak 

ada lagi hambatan moral bagi manusia untuk mengeksploitasi alam sebesar-besarnya. 



Pendekatan Metodologi Studi Islam terhadap Isu Lingkungan Global dalam Kerangka Tujuan 

Pembangunan Berkelanjutan (SDGs)| 2028 

e- ISSN 3063-7112 

Beberapa akibat dari sekularisasi alam, yaitu: 

1. Eksplorasi tanpa moralitas 

Penambangan, eksploitasi laut, dan industrialisasi dilakukan hanya berdasarkan 

logika profit. 

2. Hilangan dimensi ibadah dalam menjaga lingkungan 

Padahal, dalam Islam, menjaga kebersihan dan kelestarian alam merupakan 

bagian dari iman. 

3. Runtuhnya kesadaran ekologis generasi muda 

Arus budaya digital membuat hubungan manusia dengan alam semakin jauh. 

Ruang bermain hijau digantikan layar digital, sehingga kepekaan ekologis menurun. 

Sebaliknya, Islam menawarkan paradigma spiritual bahwa alam adalah mitra manusia 

dalam menjalankan ibadah kepada Allah. Jika alam bertasbih, manusia tidak pantas 

merusaknya. Pemulihan paradigma inilah yang dapat menjadi pondasi perubahan perilaku 

ekologis umat Muslim. 

 

Implementasi Prinsip Islam dalam Gerakan Lingkungan dan SDGs 

Setelah mengidentifikasi akar krisis lingkungan dari perspektif Islam, langkah 

berikutnya adalah merumuskan implementasi praktis yang dapat dijadikan pedoman untuk 

menghadapi tantangan ekologis global. Islam tidak berhenti pada konsep normatif seperti 

khalifah, amanah, dan mīzān, tetapi juga memberikan landasan operasional yang dapat 

dikembangkan melalui pendidikan, lembaga sosial-keagamaan, serta instrumen ekonomi 

syariah. Dengan demikian, implementasi prinsip Islam dalam gerakan lingkungan menjadi 

bentuk konkrit keterlibatan umat dalam mendukung Sustainable Development Goals (SDGs), 

khususnya yang berkaitan dengan pendidikan berkelanjutan, energi bersih, pengelolaan sumber 

daya alam, dan aksi terhadap perubahan iklim. 

Pendidikan merupakan sektor strategis dalam menanamkan kesadaran ekologis sejak 

usia dini. Dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia, konsep eco-pesantren menjadi salah 

satu model inovatif yang terbukti efektif dalam mengintegrasikan nilai keagamaan dengan 

pelestarian lingkungan. Eco-pesantren bukan sekadar institusi belajar formal, tetapi sebuah 

kultur sekolah yang menjadikan keberlanjutan sebagai nilai inti dalam pembentukan karakter 

santri. Berbagai penelitian menunjukkan bahwa eco-pesantren berperan penting dalam 

membangun budaya peduli lingkungan. Implementasi eco-pesantren meliputi pembiasaan 

hemat air dalam berwudhu, pengelolaan sampah berbasis bank sampah, penghijauan 

lingkungan, penggunaan energi terbarukan sederhana, serta pembelajaran fiqih lingkungan 

(fiqh al-biah). Model pendidikan ini berkontribusi secara jelas terhadap SDG 4 tentang 

Pendidikan Berkualitas dan SDG 12 mengenai Konsumsi dan Produksi Berkelanjutan. 

Selain pesantren, lembaga keagamaan seperti masjid memiliki peran signifikan dalam 

membentuk perilaku ekologis masyarakat. Masjid dalam Islam bukan hanya tempat ibadah, 

tetapi pusat pembinaan umat dan penyebaran nilai moral. Oleh karena itu, konsep eco-masjid 

muncul sebagai inovasi yang relevan untuk menjawab tantangan ekologis saat ini. Eco-masjid 

mengintegrasikan praktik ramah lingkungan seperti penggunaan air daur ulang untuk wudhu, 

pemasangan panel surya, pengurangan sampah plastik, dan penyediaan ruang terbuka hijau di 

area masjid. Lebih jauh, khutbah Jumat dan pengajian rutin mulai memasukkan tema 

lingkungan sebagai bagian dari dakwah. Hal ini memperluas pemahaman jamaah bahwa 

menjaga lingkungan adalah bagian dari ibadah dan manifestasi dari keimanan. 

Gerakan lingkungan berbasis masjid juga berdampak luas karena masjid memiliki 

jaringan sosial yang kuat dan otoritas moral yang diakui masyarakat. Dengan pendekatan 

kelembagaan seperti ini, masjid dapat menjadi pusat perubahan perilaku ekologis masyarakat 

Muslim, sekaligus mendukung agenda SDGs terkait air bersih, energi bersih, dan mitigasi 

perubahan iklim. 



2029 | Advances In Education Journal, Volume. 2 No. 3 Desember 2025, 2023-2031 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

Selain pendidikan dan institusi sosial keagamaan, kontribusi Islam dalam gerakan 

lingkungan juga dapat dilihat melalui instrumen ekonomi syariah. Salah satu implementasi 

paling nyata adalah penerbitan Green Sukuk, instrumen keuangan syariah yang dialokasikan 

khusus untuk pembiayaan proyek ramah lingkungan. Studi terbaru menunjukkan bahwa Green 

Sukuk memiliki kontribusi signifikan terhadap pembangunan berkelanjutan di Indonesia. 

Instrumen ini digunakan untuk membiayai berbagai proyek seperti energi terbarukan, 

konservasi hutan, transportasi hijau, dan program mitigasi perubahan iklim. Keberhasilan 

Green Sukuk menunjukkan bahwa prinsip syariah tidak hanya kompatibel dengan agenda 

keberlanjutan, tetapi justru memberikan model keuangan alternatif yang stabil, etis, dan 

berdampak ekologis. 

Selain Green Sukuk, konsep wakaf hijau juga berkembang pesat sebagai bentuk 

filantropi Islam berorientasi keberlanjutan. Wakaf hutan, wakaf sumur, dan wakaf lahan 

pertanian organik menjadi contoh implementasi nyata bahwa ekonomi syariah dapat 

menggerakkan umat untuk menjaga lingkungan sekaligus memberi manfaat sosial bagi 

masyarakat. Penelitian mengenai keuangan hijau berbasis syariah menegaskan bahwa 

Indonesia merupakan salah satu pionir global dalam penerapan instrumen ini di pasar modal 

syariah dunia. Hal ini membuktikan bahwa Islam memiliki potensi besar untuk memimpin 

transformasi ekonomi hijau melalui prinsip keadilan, keberlanjutan, dan kemaslahatan umum 

(al-maslahah al-‘āmmah). 

 

Diskusi /  مناقشتها 

Analisis terhadap nilai-nilai ekologis dalam Islam menunjukkan bahwa lingkungan 

hidup menempati posisi sentral yang bersifat teosentris sekaligus fungsional. Penulis melihat 

bahwa peran manusia sebagai khalifah bukan sekadar status otoritas, melainkan sebuah amanah 

untuk menjaga keseimbangan (mīzān) dan mencegah kerusakan (fasād) yang kini mewujud 

dalam krisis iklim global. Integrasi antara prinsip spiritual seperti tauhid dengan instrumen 

teknis-yuridis seperti hima, harim, dan ihya al-mawat membuktikan bahwa Islam memiliki 

kerangka epistemologi yang lengkap untuk pelestarian alam. Keterlibatan aspek kesetaraan 

gender dalam pengelolaan lingkungan mempertegas bahwa isu ekologi adalah tanggung jawab 

kolektif yang inklusif. 

Metodologi studi Islam yang bersifat komprehensif ini mampu memperkuat 

pemahaman umat tentang pentingnya menjaga keseimbangan alam dan menghindari praktik 

konsumtif yang berlebihan. Dua ormas Islam terbesar Indonesia (Muhammadiyah dan NU) 

melihat krisis lingkungan sebagai tanda menurunnya kualitas spiritual umat. Hal ini 

menegaskan bahwa krisis lingkungan bukan hanya fenomena fisik yang dapat diselesaikan oleh 

teknologi, tetapi merupakan manifestasi dari kerusakan moral yang mengakar. Oleh karena itu, 

pemulihan spiritual menjadi langkah awal dalam pemulihan ekologis. 

Upaya integrasi SDGs memungkinkan terciptanya paradigma pembelajaran yang 

lebih komprehensif serta kontekstual terhadap dinamika tantangan global. Sinergi antara 

pertumbuhan ekonomi dan konservasi lingkungan melalui instrumen ekonomi hijau 
menunjukkan bahwa prinsip syariah kompatibel dengan agenda keberlanjutan. Dengan 

demikian, penerapan metodologi studi Islam terhadap isu lingkungan tidak hanya bersifat 

teoritis, tetapi juga praktis, yakni membangun kesadaran spiritual dan sosial dalam menjaga 

keberlanjutan bumi. 

 

Kesimpulan/  الخلاصة 
Penelitian ini menunjukkan bahwa Islam memiliki kerangka ekologis yang 

komprehensif melalui konsep taskhir, khalifah, dan mīzān, yang menempatkan kelestarian 

alam sebagai tanggung jawab moral dan spiritual yang mutlak. Integrasi nilai-nilai Islam 

dengan SDGs terbukti memberikan dampak signifikan, baik melalui transformasi kurikulum 



Pendekatan Metodologi Studi Islam terhadap Isu Lingkungan Global dalam Kerangka Tujuan 

Pembangunan Berkelanjutan (SDGs)| 2030 

e- ISSN 3063-7112 

pendidikan agama yang lebih relevan dengan tantangan global, maupun melalui implementasi 

kebijakan praktis seperti eco-pesantren, eco-masjid, serta instrumen keuangan hijau seperti 

Green Sukuk. Krisis lingkungan global dalam pandangan Islam bukan sekadar persoalan teknis, 

melainkan manifestasi dari degradasi spiritual yang menuntut pemulihan etika konsumsi dan 

perilaku manusia terhadap alam. Penelitian ini berimplikasi pada pentingnya penguatan literasi 

ekologi berbasis agama dalam kebijakan publik dan pendidikan nasional untuk membangun 

kesadaran lingkungan yang lebih berakar pada nilai-nilai lokal dan spiritual. Disarankan bagi 

pemangku kepentingan untuk memperluas kolaborasi antara lembaga keagamaan dan praktisi 

lingkungan guna mengoptimalkan potensi instrumen sosial-ekonomi Islam dalam mitigasi 

perubahan iklim. Selain itu, penelitian masa depan perlu mengeksplorasi lebih dalam mengenai 

efektivitas gerakan lingkungan berbasis komunitas Muslim di tingkat akar rumput dalam 

menurunkan emisi karbon secara terukur demi mendukung keberlanjutan bumi di masa depan. 

 

Referensi/  المصادر والمراجع 
Budihartono, Hadadde, H., & Ilyas, H. (2025). Konsep lingkungan hidup dalam perspektif Al-

Qur'an. P@RADIGMA: Jurnal Kajian Budaya & Media, 2(3), 1-23. 

Chairy, A., Istiqomah, & Nahdiyah, A. C. F. (2024). Sustainable Development Goals (SDGs) 

dan pendidikan Islam di perguruan tinggi: Sinergi untuk masa depan. Academia: Jurnal 

Inovasi Riset Akademik, 4(3), 124–133. 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia/article/download/3631/2957 

Fiyani, I. N. R. (2025). Eco Masjid Muhammadiyah: Implementasi Ayat-Ayat Ekologis dalam 

Merespons Isu Lingkungan Berbasis Masjid. Litera Inti Aksara, 125–133. 

https://lib.literaaksara.com/lib/article/view/27  

Mighfar, S., Munadi, M., & Chesoh, U. (2025). Konsep menjaga lingkungan dalam prespektif 

lintas agama di Indonesia. Dewantara: Jurnal Pendidikan Sosial Humaniora, 4(1), 345-

359. https://doi.org/10.30640/dewantara.v4i1.4012 

Mufid, M., & Novianti, F. (2025). Pendidikan fikih lingkungan dalam membentuk kesalehan 

ekologis. AN NUR: Jurnal Studi Islam, 16(02), 330–345. 

https://doi.org/10.37252/annur.v16i02.944 

Muntoha, T. (2024). Mengokohkan perdamaian dan toleransi: Analisis literatur integrasi 

nilai-nilai SDGs dalam pendidikan agama Islam di era modern. Journal of Education 

Research, 5(4), 4642-4653. 

Nurullah, S. (2024). Kajian ekoliterasi lingkungan: Sikap Islam terhadap lingkungan karya M. 

Quraish Shihab dalam buku Islam dan lingkungan (perspektif Al-Quran menyangkut 

pemeliharaan lingkungan). Jurnal Ekologi, Masyarakat dan Sains, 5(2), 263-267. 

https://doi.org/10.55448/znytg531  

Parlan, H. P., & Bahri, S. (2024). Karakteristik Islam dalam tata kelola lingkungan hidup: 

Studi kasus pemberian IUP pertambangan dan mineral kepada organisasi masyarakat 

keagamaan. Jurnal Dirosah Islamiyah, 6(3), 1041–1052. 

https://doi.org/10.47467/jdi.v6i3.4066 

Prihatin, N. A., Setiawati, E., & Sunarti. (2025). Implementasi eco-pesantren sebagai budaya 

sekolah menuju Education For Sustainable Development di PPM Baitussalam. SELAMI 

IPS, 18(2), 248–259. https://doi.org/10.36709/selami.v18i2.119 

Qur’an, N., & Akhmadi, M. H. (2025). Green sukuk: Instrumen pembiayaan sektor hijau untuk 

mendukung pembangunan berkelanjutan tahun 2018-2023. Bisnis-Net Jurnal Ekonomi 

dan Bisnis, 8(1), 464–476. https://doi.org/10.46576/bn.v8i1.5695 

Syahrir, S. (2023). Metode studi Islam komprehensif dan implikasinya terhadap corak 

pemikiran aliran-aliran dalam Islam. Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 19(2). 

https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/analisis/article/view/3616 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia/article/download/3631/2957
https://jurnalp4i.com/index.php/academia/article/download/3631/2957
https://lib.literaaksara.com/lib/article/view/27
https://doi.org/10.30640/dewantara.v4i1.4012
https://doi.org/10.37252/annur.v16i02.944
https://doi.org/10.37252/annur.v16i02.944
https://doi.org/10.55448/znytg531
https://doi.org/10.47467/jdi.v6i3.4066
https://doi.org/10.47467/jdi.v6i3.4066
https://doi.org/10.36709/selami.v18i2.119
https://doi.org/10.46576/bn.v8i1.5695
https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/analisis/article/view/3616
https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/analisis/article/view/3616


2031 | Advances In Education Journal, Volume. 2 No. 3 Desember 2025, 2023-2031 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

Zen, N. H., Mageiasti, L., & Yulhendri. (2025). Analisis penerapan SDGs dalam pembangunan 

berkelanjutan di Indonesia: Tinjauan literatur dan tantangan implementasi. Gudang 

Jurnal Multidisiplin Ilmu, 3(1), 775-785. https://doi.org/10.59435/gjmi.v3i1.1316 

https://doi.org/10.59435/gjmi.v3i1.1316

