
 
  

  

Hakikat Kurikulum Dalam Kurikulum Pendidikan Islam 

 

Nabila Alifah1 
Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang 

Email: nabilaalf31@gmail.com 

 

Rina Ramadhani2 
 Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang 

Email: rinaramadhani984@gmail.com 

 

Alihan Satra3 

Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang 

Email: alihansatra_uin@radenfatah.ac.id 

 

 

*Korespondensi email: rinaramadhani984@gmail.com  

 

  Abstrak 
History Artikel: 

Diterima 1 Desember 2025 

Direvisi 10 Desember 2025 

Diterima 20 Desember 2025 

Tersedia online 26 

Desember 2025 

 

The Islamic Education Curriculum serves as a fundamental framework for 

shaping learners who excel academically while possessing strong moral 

character, spiritual resilience, and adaptability to contemporary challenges. In 

Islamic thought, the curriculum is understood as an integrated system of 

planning, implementation, and evaluation aimed at forming Muslims who are 

faithful, knowledgeable, and virtuous. The Qur’an and Hadith function as 

normative sources that require contextual interpretation to remain relevant in 

modern educational settings. Islamic education emphasizes the integration of 

cognitive development with moral and ethical values, positioning learning as a 

process of holistic character formation. This curriculum adopts a 

comprehensive approach that balances spiritual objectives, moral conduct, 

intellectual growth, and essential life skills. The integration of Islamic values 

with general sciences requires contextual and value-based pedagogical 

strategies rather than rote memorization. However, implementation faces 

challenges such as limited teacher competence and a lack of contextual 

teaching materials. Therefore, strengthening teacher capacity and developing 

adaptive learning resources are essential. As noted by Irmawati (2024), Islamic 

value integration must respond to contemporary social and technological 

demands to holistically develop students’ knowledge, skills, and moral 

attitudes. 

 Kata kunci: 

Contemporary Islamic, Education Curriculum 

Pendahuluan/ مقدمة  
Kurikulum merupakan komponen esensial dalam sistem pendidikan karena menjadi 

penentu arah, struktur, dan pedoman dalam mencapai tujuan pembelajaran yang ideal. 

Dalam konteks Pendidikan Islam, kurikulum tidak hanya menjalankan fungsi teknis, tetapi 

juga mengandung dimensi filosofis dan teologis yang berpijak pada nilai-nilai wahyu 

sebagai dasar utamanya. Kurikulum Pendidikan Islam dirancang untuk membentuk pribadi 

mailto:nabilaalf31@gmail.com
mailto:rinaramadhani984@gmail.com
mailto:alihansatra_uin@radenfatah.ac.id
mailto:rinaramadhani984@gmail.com


1959 | Advances In Education Journal, Volume 02 No 03 Desember 2025, 1958-1964 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

Muslim yang seimbang dalam aspek spiritual, intelektual, moral, dan sosial(Ernanto & 

Hermawan, 2024). Hal ini sejalan dengan pandangan para pakar bahwa kurikulum Islam 

berfungsi mengembangkan manusia secara utuh melalui integrasi nilai, pengetahuan, dan 

keterampilan yang relevan dengan kehidupan modern. Dengan demikian, kurikulum 

dipandang sebagai sistem perencanaan, pelaksanaan, serta evaluasi pendidikan yang 

menargetkan terbentuknya pribadi Muslim yang beriman, berpengetahuan, dan berakhlak 

mulia(Ernanto & Hermawan, 2024). Peran strategis kurikulum Islam terletak pada 

kemampuannya memastikan bahwa proses pendidikan tidak hanya menghasilkan 

kecerdasan akademik, tetapi juga karakter dan kepribadian yang luhur. 

Perubahan sosial, perkembangan teknologi, dan tuntutan globalisasi menuntut 

kurikulum yang adaptif dan responsive.(Kusmardiningsih, 2023) Pendidikan Islam 

menghadapi tantangan seperti degradasi moral, penetrasi budaya digital, dan transformasi 

perilaku generasi muda. Dalam kondisi demikian, kurikulum tidak boleh bersifat statis; ia 

harus dinamis dan mampu menjadi solusi bagi problematika pendidikan kontemporer. 

Meskipun berlandaskan al-Qur’an dan hadis, interpretasi terhadap sumber normatif tersebut 

perlu dilakukan secara kontekstual agar tetap relevan. Pemikir pendidikan Islam 

menekankan pentingnya integrasi antara prinsip wahyu dan realitas sosial. Pendidikan Islam 

yang transformatif menegaskan bahwa tujuan pendidikan tidak berhenti pada peningkatan 

kemampuan akademik, tetapi mencakup pewarisan nilai moral dan spiritual. Karenanya, 

Pendidikan Islam tidak cukup mengandalkan transfer pengetahuan, melainkan perlu 

membentuk karakter dan perilaku yang mencerminkan nilai Islam.(Pipit Muliyah, Dyah 

Aminatun, Sukma Septian Nasution, Tommy Hastomo, Setiana Sri Wahyuni Sitepu, 2020) 

Secara filosofis, kurikulum harus dipahami sebagai entitas holistik. Ia meliputi 

materi pembelajaran, pengalaman belajar, metode pedagogis, interaksi sosial, hingga kultur 

sekolah yang menginternalisasikan nilai Islam ke dalam diri peserta didik. Dimensi-dimensi 

tersebut penting karena pembentukan karakter tidak dapat dicapai melalui pembelajaran 

kognitif semata. Pengalaman belajar, praktik ibadah, pembiasaan akhlak, serta interaksi 

sosial menjadi elemen utama yang membentuk kepribadian secara utuh. Dengan demikian, 

kurikulum Islam memandang pendidikan sebagai proses transformasi yang berkelanjutan. 

Kurikulum Pendidikan Islam memiliki tujuan bertingkat yang mencakup penguatan 

akidah, pembinaan akhlak, pengembangan intelektual, dan penguasaan keterampilan hidup 

sesuai tuntutan era modern. Hal ini menunjukkan bahwa kurikulum Islam tidak hanya 

berorientasi pada kehidupan ukhrawi, tetapi juga mempersiapkan peserta didik untuk 

berperan aktif dalam masyarakat. Pengintegrasian ilmu agama dan ilmu umum menjadi ciri 

kurikulum Islam kontemporer(Salim, 2019a). Oleh karena itu, perumusan kurikulum 

memerlukan prinsip integratif dan progresif yang menggabungkan nilai-nilai normatif Islam 

dengan kompetensi abad ke-21 seperti berpikir kritis, kreativitas, kolaborasi, dan literasi 

digital. Kurikulum modern harus mampu merespons perkembangan teknologi tanpa 

mengabaikan nilai Islam sebagai fondasi moral. 

Namun implementasi kurikulum masih menghadapi hambatan. Keterbatasan 

kompetensi guru, minimnya sumber belajar kontekstual, dan resistensi budaya sekolah 

menjadi kendala dalam menerapkan kurikulum berbasis nilai secara optimal. Kurangnya 

pemahaman mengenai pendekatan integratif dan transformatif menyebabkan pembelajaran 

cenderung fokus pada ranah kognitif saja, padahal Pendidikan Islam menuntut 

keseimbangan aspek afektif dan psikomotorik. Oleh sebab itu, peningkatan kapasitas 

pendidik, pengembangan bahan ajar berbasis nilai, serta kolaborasi dengan masyarakat dan 

tokoh agama menjadi langkah penting dalam memperkuat implementasi kurikulum. 



Hakikat Kurikulum Dalam Kurikulum Pendidikan Islam| 1960 

e- ISSN 3063-7112 

Dengan demikian, kajian mengenai hakikat kurikulum Pendidikan Islam memiliki 

urgensi tinggi, tidak hanya sebagai kerangka teoretis tetapi juga sebagai acuan praktis dalam 

merumuskan, mengembangkan, dan mengimplementasikan kurikulum yang relevan dan 

berkualitas(Haitomi, 2014). Kajian ini bertujuan memberikan pemahaman komprehensif 

mengenai konsep, landasan filosofis, prinsip perumusan, serta relevansi kurikulum Islam 

dalam menghadapi tantangan pendidikan masa kini. Diharapkan kurikulum Pendidikan 

Islam dapat berfungsi sebagai instrumen transformasi yang melahirkan generasi Muslim 

cerdas, berkarakter, dan siap menghadapi dinamika global tanpa meninggalkan nilai-nilai 

keislaman. 

 

Metode/ منهجية البحث  

Penelitian ini menerapkan pendekatan studi pustaka, yang berfokus pada penelaahan 

sumber-sumber tertulis yang relevan dengan tema hakikat Kurikulum Pendidikan Islam. 

Pendekatan ini dipilih karena kajian kurikulum bersifat konseptual dan memerlukan analisis 

mendalam terhadap teori, hasil penelitian terdahulu, serta pemikiran para tokoh pendidikan 

Islam. Sumber utama penelitian meliputi jurnal mengenai pengembangan kurikulum 

berbasis nilai, kajian pendidikan Islam transformatif, serta literatur pendukung berupa buku 

dan regulasi yang memiliki kredibilitas akademik tinggi.(Ahyan & Sya’bani, 2023) 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur menggunakan kata 

kunci spesifik, pembacaan kritis terhadap jurnal terpilih, dan pencatatan konsep-konsep 

penting terkait hakikat, landasan, tujuan, serta tantangan kurikulum Islam. Langkah tersebut 

memungkinkan peneliti memperoleh pemahaman komprehensif mengenai perkembangan 

teori kurikulum dalam perspektif Islam. Selanjutnya, analisis data dilakukan melalui analisis 

isi, yaitu mengelompokkan informasi berdasarkan tema, menyintesis temuan lintas sumber, 

serta membandingkan pemikiran para ahli untuk menemukan keterkaitan teoretis. 

Keabsahan data dijaga melalui penggunaan sumber ilmiah bereputasi, pemeriksaan 

konsistensi gagasan antar-literatur, serta triangulasi pemikiran untuk menghindari bias 

interpretatif. Dengan prosedur ini, penelitian menghadirkan kajian teoritis yang lebih 

terstruktur dan mendalam. Pendekatan ini juga menghasilkan pemahaman yang lebih 

sistematis mengenai karakteristik kurikulum Pendidikan Islam yang ideal dalam merespons 

kebutuhan pendidikan kontemporer. 

 

Hasil /  نتائج البحث 
Hakikat Kurikulum Pendidikan Islam dalam Literatur Kontemporer 

Kajian literatur mutakhir menunjukkan bahwa kurikulum Pendidikan Islam memiliki 

cakupan konseptual yang jauh lebih komprehensif dibandingkan model kurikulum 

konvensional. Kurikulum dalam Pendidikan Islam tidak dapat direduksi menjadi sekadar daftar 

materi atau seperangkat kompetensi, melainkan dipahami sebagai sistem menyeluruh yang 

mengintegrasikan proses perencanaan, pelaksanaan, pengendalian, dan evaluasi pendidikan 

untuk membentuk pribadi Muslim yang paripurna dalam aspek iman, ilmu, dan akhlak. 

Temuan ini memperkuat gagasan bahwa kurikulum merupakan landasan filosofis sekaligus 

kerangka operasional yang memadukan nilai transendental dengan tuntutan kehidupan 

modern(Ahyan & Sya’bani, 2023). 

Lebih jauh, karakteristik kurikulum Islam menunjukkan orientasi yang bersifat holistik 

dan multidimensional. Ia mencakup penguatan spiritualitas, pembinaan moral, pengembangan 

kemampuan intelektual, dan pembentukan kapasitas sosial peserta didik. Orientasi integratif 

ini selaras dengan tujuan pendidikan Islam yang menempatkan pencapaian insan kamil sebagai 

visi utama. Dengan demikian, hakikat kurikulum Pendidikan Islam bukan hanya bersifat teknis 



1961 | Advances In Education Journal, Volume 02 No 03 Desember 2025, 1958-1964 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

dan struktural, tetapi juga sarat dimensi teologis, filosofis, dan normatif yang menuntut 

harmonisasi antara nilai ilahiah dan realitas manusia. 

Dominasi Nilai sebagai Inti Kurikulum Pendidikan Islam 

Analisis literatur menegaskan bahwa nilai merupakan inti yang mendominasi seluruh 

bangunan kurikulum Pendidikan Agama Islam. Integrasi nilai baik yang bersumber dari wahyu 

maupun dari konstruksi sosial diposisikan sebagai orientasi utama dalam proses pendidikan. 

Ahyan & Sya’bani menegaskan bahwa pengembangan kurikulum PAI perlu diarahkan pada 

internalisasi nilai moral, spiritual, dan etis melalui pembelajaran yang otentik, keteladanan 

pendidik, serta pembiasaan yang berkelanjutan(Ahyan & Sya’bani, 2023). 

Kesimpulan ini memperjelas bahwa pendidikan nilai tidak dapat dipahami sebagai 

aktivitas kognitif belaka, tetapi merupakan proses pedagogis yang menghubungkan aspek 

pengetahuan, kebiasaan, dan pembentukan karakter. Perubahan sikap dan perilaku peserta 

didik hanya dapat diwujudkan melalui pengalaman belajar yang konsisten, kontekstual, dan 

relevan dengan kehidupan nyata.(Salim, 2019a) 

Dengan demikian, kurikulum Pendidikan Islam harus menyediakan ruang bagi praktik 

langsung seperti kegiatan ibadah kolektif, proyek pelayanan sosial, pembiasaan etika 

keseharian, dan penguatan kultur sekolah Islami sebagai wahana internalisasi nilai secara 

berkelanjutan. 

Relevansi Pendidikan Islam Transformatif terhadap Kurikulum 

Kajian terhadap pemikiran klasik Imam al-Ghazali, sebagaimana dibahas oleh 

Kusmardiningsih, menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki dimensi transformatif yang 

sangat kuat. (Kusmardiningsih, 2023)Pendidikan tidak sekadar bertujuan menghasilkan peserta 

didik yang cerdas secara akademik, tetapi berfungsi sebagai proses penghalusan jiwa dan 

perbaikan moral. Transformasi karakter peserta didik dipandang sebagai inti proses pendidikan 

yang ideal. 

Implikasinya, kurikulum harus dirancang untuk menciptakan pengalaman belajar yang 

memungkinkan terjadinya perubahan internal. Peserta didik tidak hanya memperoleh 

informasi, tetapi juga mengalami proses perenungan diri, pembiasaan ibadah, peneguhan 

akhlak, dan pengembangan sensitivitas sosial. Kurikulum transformatif idealnya memasukkan 

aktivitas muhasabah, mentoring akhlak, praktik ibadah rutin, serta kegiatan yang mendorong 

empati dan kepedulian sosial. 

Pandangan ini sangat relevan dengan tuntutan pendidikan modern yang menghendaki 

keseimbangan antara kecerdasan intelektual dan kecerdasan emosional-spiritual, sehingga 

lulusan tidak hanya kompeten secara akademik, tetapi juga matang secara moral. 

Tantangan Kurikulum Pendidikan Islam di Era Digital 

Analisis literatur menunjukkan bahwa penetrasi teknologi digital menghadirkan 

tantangan besar dalam implementasi kurikulum Pendidikan Islam. Nasir & Sunardi 

menekankan perlunya reorientasi kurikulum agar tidak terjebak pada rutinitas administratif dan 

penyampaian materi yang bersifat mekanis. Kurikulum harus tetap menjaga orientasi nilai 

moral sambil mengakomodasi kompetensi baru yang dibutuhkan pada era digital.(Nasir & 
Sunardi, 2025) 

Literasi digital, etika bermedia, kemampuan berpikir kritis, dan kecakapan komunikasi 

global merupakan kompetensi yang wajib terintegrasi dalam kurikulum modern. Hal ini tidak 

dimaksudkan untuk menggantikan nilai-nilai religius, tetapi untuk memastikan bahwa peserta 

didik mampu berperan dalam masyarakat digital tanpa kehilangan identitas spiritualnya. 

Temuan ini menunjukkan bahwa kurikulum Pendidikan Islam yang relevan pada era 

digital harus bersifat responsif, fleksibel, dan adaptif, namun tetap menjaga prinsip tauhid 

sebagai pondasi utama.(Nasir & Sunardi, 2025) 

 

 



Hakikat Kurikulum Dalam Kurikulum Pendidikan Islam| 1962 

e- ISSN 3063-7112 

Sintesis: Model Kurikulum Pendidikan Islam yang Ideal 

Dari hasil analisis komprehensif, dapat disimpulkan bahwa kurikulum Pendidikan 

Islam yang ideal adalah kurikulum yang memiliki karakteristik sebagai berikut: 

Berbasis wahyu, menjadikan al-Qur’an dan hadis sebagai sumber normatif utama.(Nasir & 

Sunardi, 2025) Integratif, menggabungkan ilmu agama dan ilmu umum secara 

harmonis.(Ernanto & Hermawan, 2024) Transformatif, menekankan pembentukan akhlak, 

spiritualitas, dan karakter. Adaptif, mampu merespons tuntutan perkembangan teknologi dan 

kompetensi abad ke-21. Holistik, mencakup dimensi pengetahuan, sikap, keterampilan, serta 

pengalaman spiritual peserta didik. 

Kajian mendalam menunjukkan bahwa kurikulum Pendidikan Islam bukan sekadar 

dokumen akademik, tetapi sebuah mekanisme strategis untuk membentuk manusia berakhlak 

mulia, kompeten, dan mampu menghadapi tantangan modern tanpa kehilangan orientasi nilai 

Islam. 

 

Diskusi /  مناقشتها 

Hakikat Kurikulum Pendidikan Islam dalam Perspektif Kontemporer 

Berdasarkan hasil kajian literatur, kurikulum Pendidikan Islam tidak dapat dipahami 

secara sempit sebagai kumpulan materi pembelajaran, melainkan sebagai sistem pendidikan 

yang terintegrasi dan berorientasi pada pembentukan kepribadian Muslim secara menyeluruh. 

Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Salim yang menegaskan bahwa kurikulum dalam 

perspektif filsafat pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai-nilai ketuhanan, 

kemanusiaan, dan sosial dalam proses pendidikan.(Salim, 2019b) Dengan demikian, kurikulum 

memiliki peran strategis dalam mengarahkan tujuan, isi, metode, serta evaluasi pendidikan agar 

selaras dengan nilai Islam. 

Dalam konteks kontemporer, kurikulum Pendidikan Islam dituntut untuk bersifat 

dinamis dan adaptif terhadap perubahan sosial dan teknologi. Namun, adaptivitas tersebut tidak 

berarti menghilangkan landasan normatifnya. Al-Qur’an dan hadis tetap menjadi sumber 

utama, tetapi penafsirannya harus dilakukan secara kontekstual agar nilai-nilai Islam dapat 

diimplementasikan secara relevan dalam kehidupan modern.(Haitomi, 2020) Hal ini 

menunjukkan bahwa kurikulum Pendidikan Islam berada pada titik temu antara prinsip wahyu 

dan realitas empiris. 

Dominasi Nilai dan Internalisasi Karakter dalam Kurikulum 

Temuan kajian menunjukkan bahwa nilai merupakan inti dari seluruh struktur 

kurikulum Pendidikan Islam. Ahyan dan Sya’bani menekankan bahwa pengembangan 

kurikulum PAI harus diarahkan pada pendidikan nilai, bukan sekadar penguasaan konsep 

keagamaan.(Sya’bani, 2018) Internalisasi nilai moral dan spiritual menuntut strategi 

pembelajaran yang kontekstual, berkelanjutan, serta berbasis keteladanan pendidik. 

Pembelajaran yang hanya menekankan hafalan cenderung gagal membentuk karakter 

peserta didik. Oleh karena itu, kurikulum Islam perlu memberikan ruang bagi pengalaman 

belajar yang bermakna, seperti pembiasaan ibadah, kegiatan sosial, dan penguatan budaya 

sekolah Islami. Pendekatan ini memperkuat pandangan bahwa keberhasilan kurikulum 

Pendidikan Islam tidak diukur semata-mata dari capaian kognitif, tetapi dari perubahan sikap 
dan perilaku peserta didik dalam kehidupan sehari-hari.(Nasir & Sunardi, 2025) 

Pendidikan Islam Transformatif sebagai Landasan Kurikulum 

Konsep pendidikan Islam transformatif, sebagaimana dikemukakan oleh Imam al-

Ghazali, memiliki relevansi kuat dalam pengembangan kurikulum Pendidikan Islam masa kini. 

Kusmardiningsih menjelaskan bahwa pendidikan menurut al-Ghazali bertujuan untuk 

menyucikan jiwa dan membentuk akhlak mulia, bukan hanya mencetak individu yang cerdas 

secara intelektual. Implikasi dari pandangan ini adalah kurikulum harus dirancang untuk 

mendorong transformasi internal peserta didik. 



1963 | Advances In Education Journal, Volume 02 No 03 Desember 2025, 1958-1964 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

Kurikulum yang transformatif menuntut integrasi antara pembelajaran kognitif, afektif, 

dan spiritual. Proses pendidikan tidak berhenti pada transfer pengetahuan, tetapi melibatkan 

pembinaan kesadaran diri, penguatan nilai moral, serta pengembangan empati sosial. 

Pendekatan ini sangat relevan dalam menjawab krisis moral yang dihadapi generasi muda di 

era modern. 

Tantangan Kurikulum Pendidikan Islam di Era Digital 

Era digital menghadirkan tantangan baru bagi implementasi kurikulum Pendidikan 

Islam. Nasir dan Sunardi menegaskan bahwa pendidikan Islam perlu direorientasi agar mampu 

merespons perkembangan teknologi tanpa kehilangan identitas nilai religiusnya.(Mutaqin, 

2025) Kurikulum harus mengakomodasi literasi digital, etika bermedia, dan keterampilan abad 

ke-21 sebagai bagian dari kompetensi peserta didik. 

Namun, integrasi teknologi dalam kurikulum tidak boleh bersifat pragmatis semata. 

Teknologi harus diposisikan sebagai alat untuk memperkuat nilai dan memperluas akses 

pembelajaran, bukan sebagai faktor yang melemahkan moralitas. Oleh karena itu, kurikulum 

Pendidikan Islam idealnya bersifat adaptif, kritis, dan berlandaskan tauhid sebagai fondasi 

utama. 

 

Kesimpulan/  الخلاصة 
Berdasarkan kajian teoritis dan analisis berbagai literatur, dapat ditegaskan bahwa 

hakikat kurikulum Pendidikan Islam jauh melampaui sekadar penyusunan materi ajar(Nurintan 

Rambe, 2024). Kurikulum dipahami sebagai suatu sistem pendidikan yang menyeluruh, 

terstruktur, dan saling terhubung, yang dirancang untuk membentuk pribadi Muslim yang 

beriman, berpengetahuan luas, serta berakhlak mulia. Dalam perspektif Islam, kurikulum 

berfungsi sebagai kompas yang mengarahkan seluruh aktivitas pendidikan menuju 

pengembangan manusia secara utuh, mencakup aspek spiritual, moral, intelektual, sosial, dan 

kompetensi hidup yang relevan dengan kebutuhan masa kini. 

Hasil telaah literatur menunjukkan bahwa kurikulum Pendidikan Islam berlandaskan 

pada sumber wahyu—al-Qur’an dan hadis—namun keduanya memerlukan pendekatan 

hermeneutis yang kontekstual agar substansinya dapat menjawab dinamika sosial dan 

perkembangan zaman(Pendidikan et al., n.d.). Kurikulum berbasis nilai menegaskan bahwa 

pendidikan tidak hanya berorientasi pada penguasaan pengetahuan, tetapi juga pada proses 

internalisasi karakter dan pembentukan identitas moral peserta didik. Dengan demikian, 

kurikulum Islam tidak hanya menjawab pertanyaan “apa yang harus diajarkan?”, tetapi juga 

“manusia seperti apa yang ingin dibentuk?”. 

Kajian lebih lanjut menyoroti relevansi konsep pendidikan transformatif sebagaimana 

dikembangkan oleh Imam al-Ghazali. Pendidikan dalam kerangka ini tidak berhenti pada 

pencapaian akademik, tetapi menuntut perubahan mendalam pada akhlak, kesadaran spiritual, 

dan kemampuan introspektif peserta didik. Pendekatan ini semakin penting di tengah era digital 

yang menghadirkan tantangan berupa disrupsi moral, pergeseran budaya, dan tuntutan 

kemampuan adaptasi yang lebih tinggi. 
Selain itu, tantangan era digital menegaskan perlunya penguatan kurikulum yang 

menanamkan literasi digital, etika pemanfaatan teknologi, serta sejumlah kompetensi abad ke-

21 seperti berpikir kritis, kreativitas, dan komunikasi efektif. Semua ini harus dikembangkan 

tanpa menghilangkan prinsip tauhid dan nilai-nilai dasar pendidikan Islam sebagai landasan 

moral. Dengan demikian, kurikulum ideal adalah kurikulum yang bersifat holistik, integratif, 

adaptif, dan transformatif—menghubungkan nilai wahyu dengan kebutuhan masyarakat 

modern secara harmonis. 

Secara keseluruhan, kurikulum Pendidikan Islam harus dikembangkan sebagai 

perangkat strategis yang mampu mencetak generasi Muslim yang unggul, berkarakter kokoh, 

kritis, dan siap memberi kontribusi positif dalam tatanan global. Semua itu tetap dilakukan 



Hakikat Kurikulum Dalam Kurikulum Pendidikan Islam| 1964 

e- ISSN 3063-7112 

dengan menjaga kemurnian nilai keislaman sebagai fondasi utama yang mengarahkan 

perjalanan pendidikan. 

 

Referensi/  المصادر والمراجع 
Ahyan, M., & Sya’bani, Y. (2023). PENGEMBANGAN KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA 

ISLAM DALAM PERSPEKTIF PENDIDIKAN NILAI. 

Ernanto, H., & Hermawan, S. (2024). Indonesian Journal of Islamic Studies. Indonesian 

Journal of Law and Economics Review, 12(4), 6–14. 

https://doi.org/10.21070/ijis.v13i1.1809 

Haitomi, F. (2014). Analisis resiprokal hadis- hadis relasi laki- laki dan perempuan ( kajian 

hermeneutika hadis ). Tesis, 1–128. 

Haitomi, F. (2020). Menimbang Hermeneutika Sebagai Mitra Tafsir. Nun: Jurnal Studi 

Alquran dan Tafsir di Nusantara, 5(2), 45–69. https://doi.org/10.32495/nun.v5i2.90 

Kusmardiningsih, W. T. (2023). Pendidikan Islam Transformatif Imam Al-Ghazali: Upaya 

Mewujudkan Generasi Berakhlak Mulia. MANAGIERE: Journal of Islamic Educational 

Management, 2(2), 23–40. https://doi.org/10.35719/managiere.v2i2.1881 

Mutaqin, A. Z. (2025). Peran , Tantangan , Dan Reorientasi Pendidikan Agama Islam Di Era 

Society 5 . 0. 7(2), 131–136. 

Nasir, M., & Sunardi, S. (2025). Reorientasi Pendidikan Islam Dalam Era Digital: Telaah 

Teoritis Dan Studi Literatur. Al-Rabwah, 19(1), 056–064. 

https://doi.org/10.55799/jalr.v19i1.688 

Nurintan Rambe. (2024). Strategi Guru Dalam Internalisasi Nilai-Nilai Spiritual Bagi Siswa. 

Analysis, 2(2), 241–249. 

Pendidikan, J., Pembelajaran, D. A. N., & Nur, D. (n.d.). INTEGRASI ILMU AGAMA DAN 

SAINS DALAM PEMIKIRAN MUHAMMAD ABDUH : RELEVANSINYA TERHADAP 

KURIKULUM PESANTREN MODERN DI INDONESIA Dhimas Nur ’ afif Adji. 1686. 

Pipit Muliyah, Dyah Aminatun, Sukma Septian Nasution, Tommy Hastomo, Setiana Sri 

Wahyuni Sitepu, T. (2020). 済無No Title No Title No Title. Journal GEEJ, 7(2), 105–

125. 

Salim, A. (2019a). Kurikulum Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam. EduTech: Jurnal 

Ilmu Pendidikan dan Ilmu Sosial, 5(2), 105–109. 

https://doi.org/10.30596/edutech.v5i2.3268 

Salim, A. (2019b). Murjiah Ilmu Kalam. EduTech: Jurnal Ilmu Pendidikan dan Ilmu Sosial, 

5(2), 105–109. 

Sya’bani, M. A. Y. (2018). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam Dalam 

Perspektif Pendidikan Nilai. Tamaddun, 19(2), 101. 

https://doi.org/10.30587/tamaddun.v0i0.699 

 


