ISSN 3063-7112 @'
N ALa

AE) (Advances in Education Journal) =7~
— 7 T—

Epistemologi Pendidikan Qur’ani: Sumber, Metode, dan Tujuan Pendidikan dalam Al-
Qur’an

Ahmad Sudi!
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta
21ahmadsudi@gmail.com

*Korespondensi: email: 21ahmadsudi@gmail.com

Abstrak

History Artikel:  This study examines the epistemology of Qur’anic education by analyzing the
Diterima 1 Desember 2025  sources, methods, and objectives of education as articulated in the Qur’an.
Direvisi 10 Desember 2025 The research addresses the epistemological problem of fragmentation
Diterima 15 Desember 2025 between revelation-based knowledge and rational-empirical approaches in
Tersedia online 21 contemporary Islamic education. The aim of this study is to formulate a
Desember 2025  comprehensive epistemological framework of Qur’anic education that
integrates revelation, reason, and empirical reality. This research employs a
qualitative library-based method, using content analysis of Qur’anic verses
related to education, supported by classical and contemporary Islamic
educational literature. The findings indicate that Qur’anic epistemology
positions revelation as the primary source of knowledge, supported by reason
and empirical observation as complementary instruments. Educational
methods emphasized include reflection (tadabbur), intellectual inquiry
(tafakkur), and exemplary practice (uswah). The study concludes that
Qur’anic education aims to form individuals who are spiritually grounded,
morally upright, intellectually competent, and socially responsible. This
epistemological model offers a holistic foundation for reforming
contemporary Islamic education.

Kata kunci:
Qur’anic Education; Islamic Epistemology; The Qur’an

Pendahuluan

Pendidikan dalam perspektif Islam merupakan proses integral yang bertujuan
membentuk manusia secara utuh, baik dari aspek spiritual, intelektual, moral, maupun sosial.
Al-Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam tidak hanya berfungsi sebagai pedoman ibadah
ritual, tetapi juga sebagai landasan epistemologis dalam pengembangan ilmu pengetahuan
dan pendidikan.(Langgulung, 2017, hal. 16) Dalam Al-Qur’an, aktivitas pencarian ilmu
diposisikan sebagai bagian dari misi kemanusiaan dan pengabdian kepada Allah,
sebagaimana tercermin dalam perintah membaca, berpikir, dan merenung atas realitas alam
dan kehidupan. Dengan demikian, pendidikan Islam sejatinya berakar kuat pada nilai-nilai
Qur’ani yang memadukan wahyu, akal, dan realitas empiris dalam satu kesatuan yang
harmonis.(Shihab, 2019, hal. 21)

Namun demikian, dalam praktik pendidikan Islam kontemporer, sering ditemukan
adanya pemisahan bahkan dikotomi antara dimensi normatif wahyu dan pendekatan rasional-
empiris modern. Sistem pendidikan modern, yang banyak dipengaruhi oleh paradigma Barat,
cenderung menempatkan rasionalitas dan empirisme sebagai satu-satunya sumber legitimasi
ilmu pengetahuan. Sementara itu, wahyu sering kali dipersempit perannya hanya pada
wilayah normatif-teologis atau moral-spiritual, tanpa diberi ruang yang memadai dalam


mailto:21ahmadsudi@gmail.com
mailto:21ahmadsudi@gmail.com

1725 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025 halaman 1724-1731

pengembangan epistemologi pendidikan. Akibatnya, pendidikan Islam menghadapi problem
mendasar terkait identitas keilmuan, arah tujuan pendidikan, serta legitimasi metodologis
dalam pengembangan ilmu dan praktik pendidikan.(Zarkasyi, 2018, hal. 27)

Problematika tersebut menunjukkan adanya persoalan epistemologis yang serius
dalam pendidikan Islam, khususnya terkait dengan tiga aspek utama, yaitu sumber
pengetahuan, metode perolehan ilmu, dan tujuan akhir pendidikan. Dalam konteks sumber
pengetahuan, muncul pertanyaan mendasar tentang posisi Al-Qur’an dalam bangunan
epistemologi pendidikan Islam: apakah Al-Qur’an hanya berfungsi sebagai legitimasi
normatif, ataukah ia juga menjadi sumber konseptual dalam merumuskan teori dan praktik
pendidikan. Pada aspek metode, problem muncul terkait cara mengintegrasikan wahyu
dengan akal dan pengalaman empiris tanpa terjebak pada reduksionisme rasional maupun
dogmatisme tekstual. Sementara itu, pada aspek tujuan, pendidikan Islam sering kali terjebak
pada orientasi pragmatis seperti pencapaian keterampilan kerja dan keberhasilan material
tanpa fondasi nilai transendental yang kuat.(Sutrisno, 2020, hal. 34)

Kondisi tersebut semakin kompleks ketika pendidikan Islam dihadapkan pada
tantangan globalisasi, modernisasi, dan perkembangan ilmu pengetahuan serta teknologi yang
sangat pesat. Di satu sisi, pendidikan Islam dituntut untuk adaptif dan responsif terhadap
perubahan zaman.(Abdullah, 2019, hal. 22) Namun di sisi lain, adaptasi yang tidak disertai
landasan epistemologis yang kokoh berpotensi menggerus nilai-nilai fundamental Islam itu
sendiri. Dalam banyak kasus, modernisasi pendidikan Islam justru melahirkan fragmentasi
antara ilmu agama dan ilmu umum, antara nilai spiritual dan rasionalitas teknis, serta antara
tujuan pembentukan akhlak dan tuntutan kompetensi pasar kerja. Fenomena ini menunjukkan
bahwa persoalan pendidikan Islam bukan semata-mata masalah kurikulum atau metode
pembelajaran, melainkan menyentuh aspek yang lebih mendasar, yaitu epistemologi
pendidikan.

Dalam konteks inilah, kajian epistemologi pendidikan Qur’ani menjadi sangat penting
dan relevan. Epistemologi pendidikan Qur’ani tidak hanya berbicara tentang legitimasi
sumber pengetahuan, tetapi juga tentang cara memperoleh ilmu dan tujuan penggunaannya
dalam kehidupan manusia. Al-Qur’an menawarkan paradigma epistemologis yang khas, di
mana wahyu, akal, dan pengalaman empiris tidak diposisikan secara hierarkis dan
antagonistik, melainkan saling melengkapi dalam kerangka tauhid. Wahyu memberikan arah
dan nilai, akal berfungsi sebagai instrumen pemahaman dan pengolahan pengetahuan,
sementara realitas empiris menjadi medan aktualisasi dan pengujian ilmu dalam kehidupan
nyata.(Tilaar, 2015, hal. 28)

Urgensi kajian ini semakin menguat mengingat minimnya pembahasan epistemologi
pendidikan Islam yang secara sistematis dan komprehensif merujuk langsung pada Al-
Qur’an. Banyak kajian pendidikan Islam lebih menitikberatkan pada aspek normatif atau
historis, seperti pemikiran tokoh-tokoh pendidikan Islam klasik dan kontemporer, tanpa
menggali secara mendalam kerangka epistemologis Qur’ani sebagai fondasi konseptual.
Padahal, tanpa landasan epistemologi yang jelas, pendidikan Islam berisiko kehilangan
orientasi dan terjebak pada pendekatan pragmatis yang terlepas dari visi transendental Al-
Qur’an.

Selain itu, kajian epistemologi pendidikan Qur’ani juga memiliki urgensi praktis
dalam menjawab krisis moral, krisis makna, dan degradasi nilai yang melanda dunia
pendidikan modern. Pendidikan yang hanya menekankan aspek kognitif dan keterampilan
teknis terbukti tidak cukup untuk membentuk manusia yang berintegritas dan bertanggung
jawab secara sosial. Al-Qur’an, melalui konsep tauhid, akhlak, intelektualitas, dan tanggung
jawab sosial, menawarkan paradigma pendidikan yang berorientasi pada pembentukan
manusia seutuhnya (insan kamil). Oleh karena itu, mengkaji epistemologi pendidikan Qur’ani

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



Epistemologi Pendidikan Qur’ani: Sumber, Metode, dan Tujuan Pendidikan dalam Al-Qur’an | 1726

bukan hanya relevan secara akademik, tetapi juga strategis dalam merumuskan model
pendidikan Islam yang humanis, etis, dan berkelanjutan.(Shihab, 2013, hal. 25)

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini memfokuskan kajian pada
epistemologi pendidikan Qur’ani dengan menelaah tiga aspek utama, yaitu sumber
pengetahuan, metode perolehan ilmu, dan tujuan pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an.
Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa Al-Qur’an memiliki kerangka epistemologis yang
integral dan relevan untuk dijadikan landasan pengembangan pendidikan Islam kontemporer.
Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga analitis dan
konseptual, dengan tujuan merumuskan pemahaman yang lebih utuh tentang pendidikan
dalam perspektif Qur’ani.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain penelitian
kepustakaan (library research), karena objek kajian berupa teks Al-Qur’an dan literatur
akademik yang memerlukan penafsiran makna secara mendalam dan konseptual. Data
penelitian diperoleh melalui teknik dokumentasi dengan menelusuri ayat-ayat Al-Qur’an
yang berkaitan dengan epistemologi pendidikan, khususnya yang membahas sumber
pengetahuan, metode perolehan ilmu, dan tujuan pendidikan. Sumber data primer dalam
penelitian ini adalah Al-Qur’an, sedangkan sumber data sekunder meliputi kitab-kitab tafsir
klasik dan kontemporer, buku-buku pendidikan Islam, serta artikel jurnal ilmiah yang
relevan. Jenis data yang digunakan bersifat kualitatif-deskriptif, berupa teks, konsep, dan
pemikiran yang berkaitan dengan pendidikan dalam perspektif Qur’ani.(Sugiyono, 2019, hal.
43)

Analisis data dilakukan dengan menggunakan pendekatan tafsir tematik (tafsir
maudhu‘T) yang dipadukan dengan analisis filosofis-epistemologis. Tahapan analisis meliputi
pengelompokan subtema penelitian, penafsiran makna ayat dengan merujuk pada tafsir
otoritatif, serta penarikan kesimpulan konseptual mengenai landasan epistemologis
pendidikan Qur’ani. Melalui analisis ini, penelitian diarahkan untuk merumuskan
pemahaman yang integratif tentang pendidikan dalam Al-Qur’an, yang memadukan wahyu,
akal, dan realitas empiris, sehingga relevan bagi pengembangan pemikiran yang mau
melanjutkan penelitian ini lebih mendalam dan praktik pendidikan Islam kontemporer.

Hasil
Sumber Epistemologi Pendidikan dalam Al-Qur’an
1. Wahyu sebagai Sumber Utama Pengetahuan

Dalam epistemologi pendidikan Qur’ani, wahyu menempati posisi paling fundamental
sebagai sumber utama pengetahuan. Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai kitab petunjuk
dalam aspek ibadah dan akidah, tetapi juga sebagai fondasi epistemologis yang memberikan
arah, nilai, dan kerangka konseptual bagi proses pendidikan. Wahyu menjadi standar
kebenaran (al-haqq) yang membimbing manusia dalam memahami realitas, menentukan
tujuan hidup, serta mengarahkan penggunaan potensi intelektual dan moralnya. Oleh karena
itu, dalam perspektif Qur’ani, pengetahuan tidak dipandang sebagai entitas netral dan bebas
nilai, melainkan selalu terkait dengan tanggung jawab etis dan orientasi transendental.(Al-
Attas, n.d., hal. 32)

Dalam konteks pendidikan, wahyu berperan sebagai rujukan normatif yang
menentukan visi, tujuan, dan orientasi pendidikan. Al-Qur’an memberikan prinsip-prinsip
dasar pendidikan seperti tauhid, akhlak, keadilan, keseimbangan, dan tanggung jawab sosial.
Prinsip-prinsip ini menjadi landasan dalam merumuskan tujuan pendidikan, metode
pembelajaran, serta evaluasi keberhasilan pendidikan. Dengan menjadikan wahyu sebagai
sumber epistemologi utama, pendidikan Qur’ani diarahkan tidak hanya untuk menghasilkan
manusia yang cerdas secara intelektual, tetapi juga berintegritas moral dan memiliki

e- ISSN 3063-7112



1727 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025 halaman 1724-1731

kesadaran spiritual. Hal ini menegaskan bahwa pengetahuan dalam Islam bukan sekadar alat
untuk menguasai dunia, melainkan sarana untuk mewujudkan pengabdian kepada Allah dan
kemaslahatan manusia.

2. Akal sebagai Instrumen Epistemologis

Selain wahyu, Al-Qur’an secara eksplisit mengakui dan menegaskan peran akal
sebagai instrumen penting dalam proses perolehan pengetahuan. Banyak ayat Al-Qur’an yang
mendorong manusia untuk berpikir (tafakkur), merenung (tadabbur),(Sutrisno, 2020, hal. 25)
dan menggunakan daya nalar dalam memahami tanda-tanda Allah, baik yang tertulis dalam
wahyu maupun yang terbentang di alam semesta. Dorongan ini menunjukkan bahwa
penggunaan akal bukan hanya diperbolehkan, tetapi justru menjadi bagian integral dari
tanggung jawab manusia sebagai makhluk berilmu.

Namun demikian, akal dalam epistemologi pendidikan Qur’ani tidak ditempatkan
sebagai otoritas absolut yang berdiri sendiri tanpa batas. Akal diposisikan sebagai instrumen
yang bekerja dalam bimbingan wahyu. Artinya, akal berfungsi untuk memahami, mengolah,
dan mengembangkan pengetahuan, tetapi tetap berada dalam kerangka nilai dan tujuan yang
ditetapkan oleh wahyu. Pendekatan ini bertujuan untuk menghindarkan manusia dari dua
ekstrem epistemologis, yaitu rasionalisme sekuler yang menafikan wahyu, dan tekstualisme
kaku yang menafikan peran akal. Dengan demikian, akal dan wahyu dalam pendidikan
Qur’ani bersifat komplementer, bukan antagonistik, sehingga melahirkan proses pendidikan
yang rasional sekaligus bernilai.(Kartanegara, 2017, hal. 37)

3. Realitas Empiris sebagai Objek Pembelajaran

Selain wahyu dan akal, Al-Qur’an juga mengakui realitas empiris sebagai sumber
penting dalam proses pembelajaran. Alam semesta, fenomena sosial, dan dinamika kehidupan
manusia dipandang sebagai ayat kauniyyah, yaitu tanda-tanda kebesaran Allah yang dapat
dipelajari melalui pengamatan, pengalaman, dan penelitian. Dengan demikian, realitas
empiris menjadi medan aktualisasi pengetahuan dan ruang penerapan nilai-nilai Qur’ani
dalam kehidupan nyata.(Tafsir, 2016, hal. 45)

Dalam epistemologi pendidikan Qur’ani, kajian terhadap realitas empiris tidak berdiri
sendiri, melainkan terintegrasi dengan wahyu dan akal. Pengalaman empiris memperkaya
pemahaman manusia tentang hukum-hukum alam dan sosial, sementara wahyu memberikan
kerangka nilai dan tujuan dari pemanfaatan pengetahuan tersebut. Integrasi ini melahirkan
paradigma pendidikan yang holistik, di mana sains, teknologi, dan ilmu sosial tidak
dipisahkan dari nilai-nilai spiritual dan etika. Dengan pendekatan ini, pendidikan Qur’ani
mampu menghasilkan manusia yang tidak hanya kompeten secara ilmiah, tetapi juga
bertanggung jawab dalam memanfaatkan ilmu pengetahuan demi kemaslahatan umat
manusia dan kelestarian alam.

Metode Pendidikan dalam Perspektif Qur’ani

Metode pendidikan dalam perspektif Qur’ani menunjukkan bahwa proses
pembelajaran tidak dipahami secara sederhana sebagai aktivitas transfer pengetahuan,
melainkan sebagai proses pembentukan manusia secara menyeluruh.(Al-Attas, hal. 40) Al-
Qur’an menghadirkan pendekatan pendidikan yang holistik dan berlapis dengan memadukan
dimensi kognitif, afektif, dan praksis dalam satu kesatuan yang utuh. Pendidikan tidak hanya
diarahkan pada pengembangan intelektual, tetapi juga pada pembentukan sikap, kesadaran,
dan perilaku yang mencerminkan nilai-nilai ketuhanan. Oleh karena itu, metode pendidikan
Qur’ani menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif yang terlibat secara sadar dalam
proses memahami, menghayati, dan mengamalkan ajaran, bukan sekadar objek penerima
informasi. Metode tilawah dan ta‘lim, tadabbur dan tafakkur, serta keteladanan (uswah)
menggambarkan bahwa pendidikan Qur’ani tidak hanya berorientasi pada transfer
pengetahuan, tetapi juga pada internalisasi nilai dan pembentukan kesadaran.(Halim, 2019,
hal. 54)

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



Epistemologi Pendidikan Qur’ani: Sumber, Metode, dan Tujuan Pendidikan dalam Al-Qur’an | 1728

Dalam metode tilawah dan ta‘lim menegaskan bahwa pendidikan dimulai dari
pengenalan teks wahyu secara berkesinambungan. Tilawah tidak sekadar bermakna membaca
secara verbal, tetapi juga mencakup proses penyampaian wahyu yang sarat makna dan nilai.
Ta‘lim melanjutkan proses ini dengan pengajaran yang sistematis agar peserta didik
memahami kandungan, tujuan, dan implikasi ajaran Al-Qur’an dalam kehidupan.
Keterpaduan antara tilawah dan ta‘lim menunjukkan bahwa pendidikan Qur’ani menolak
pemisahan antara teks dan konteks; pemahaman terhadap wahyu harus selalu dihubungkan
dengan realitas kehidupan sosial, budaya, dan moral manusia.(Azra, 2017, hal. 23)

Keterpaduan antara tilawah dan ta‘lim juga menunjukkan bahwa pendidikan Qur’ani
menolak pemisahan antara teks dan konteks. Pemahaman terhadap wahyu tidak berhenti pada
aspek literal atau normatif, tetapi harus selalu dihubungkan dengan realitas kehidupan sosial,
budaya, dan moral manusia. Pendidikan Qur’ani mendorong peserta didik untuk melihat Al-
Qur’an sebagai petunjuk hidup yang relevan dengan dinamika zaman. Dalam kerangka ini,
pengajaran tidak bersifat dogmatis atau kaku, melainkan dialogis dan kontekstual, sehingga
peserta didik mampu memahami ajaran Al-Qur’an secara aplikatif dalam menghadapi
berbagai persoalan kehidupan.

Selain pendekatan tekstual, metode tadabbur dan tafakkur memperkaya proses
pendidikan Qur’ani melalui pendekatan reflektif dan rasional. Tadabbur mengajak peserta
didik untuk merenungkan makna terdalam dari ayat-ayat Al-Qur’an, sementara tafakkur
mendorong penggunaan akal secara kritis untuk memahami hubungan antara wahyu dan
realitas empiris. Proses ini melahirkan kesadaran intelektual yang tidak berhenti pada hafalan
atau pemahaman literal, tetapi berkembang menjadi pemahaman reflektif yang bermakna.
Dengan metode ini, pendidikan Qur’ani menumbuhkan kemampuan berpikir kritis, kepekaan
moral, serta kesadaran spiritual secara simultan, sehingga ilmu yang diperoleh benar-benar
terinternalisasi dalam diri peserta didik.(Hidayat, 2016, hal. 24)

Sementara itu, metode keteladanan (uswah) menegaskan dimensi praksis dalam
pendidikan Qur’ani. Figur Nabi Muhammad sebagai pendidik utama menjadi model konkret
bagaimana nilai-nilai Qur’ani diwujudkan dalam sikap, perilaku, dan interaksi sosial.
Pendidikan melalui keteladanan menunjukkan bahwa nilai moral tidak cukup diajarkan secara
verbal, tetapi harus ditransmisikan melalui contoh nyata yang konsisten. Dalam konteks ini,
integritas moral pendidik menjadi prasyarat utama keberhasilan pendidikan, karena peserta
didik belajar tidak hanya dari apa yang diajarkan, tetapi juga dari apa yang diperlihatkan.
Dengan demikian, metode pendidikan Qur’ani mengintegrasikan pengetahuan, nilai, dan
tindakan dalam satu kesatuan yang membentuk karakter dan kesadaran peserta didik secara
berkelanjutan.(Abdullah, 2015, hal. 43)

Tujuan Pendidikan dalam Epistemologi Qur’ani

Tujuan pendidikan dalam epistemologi Qur’ani berangkat dari pandangan Islam
tentang hakikat manusia sebagai makhluk yang memiliki dimensi spiritual, rasional, dan
sosial secara simultan. Manusia dipahami tidak hanya sebagai makhluk biologis atau sosial,
tetapi sebagai subjek moral dan spiritual yang memiliki potensi multidimensional. Oleh
karena itu, pendidikan dalam perspektif Qur’ani tidak dimaknai secara sempit sebagai proses
transfer pengetahuan atau penguasaan keterampilan teknis semata, melainkan sebagai proses
pembentukan manusia seutuhnya (insan kamil). Pendidikan diarahkan untuk
mengembangkan seluruh potensi manusia secara seimbang, sehingga tercipta harmoni antara
akal, hati, dan tindakan dalam kehidupan individual maupun sosial.(Sutrisno, 2020, hal. 31)

Orientasi pendidikan Qur’ani yang bersifat transendental sekaligus humanistik
membedakannya secara mendasar dari paradigma pendidikan modern yang cenderung
pragmatis dan utilitarian. Pendidikan Qur’ani tidak menempatkan keberhasilan semata-mata
pada capaian akademik atau kesiapan kerja, tetapi pada kualitas kemanusiaan yang utuh.
Integrasi antara dimensi ketuhanan, kemanusiaan, dan kealaman menjadikan pendidikan
Qur’ani memiliki visi jangka panjang yang berorientasi pada pembentukan peradaban yang

e- ISSN 3063-7112



1729 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025 halaman 1724-1731

bermoral dan berkeadaban. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya berfungsi memenuhi
kebutuhan ekonomi, tetapi juga membentuk manusia yang memiliki kesadaran makna dan
tujuan hidup yang lebih luhur.

Pembentukan kesadaran tauhid merupakan tujuan fundamental dalam pendidikan
Qur’ani dan menjadi landasan bagi seluruh tujuan pendidikan lainnya. Tauhid tidak dipahami
sekadar sebagai keyakinan teologis yang bersifat dogmatis, melainkan sebagai paradigma
hidup yang menyatukan seluruh aspek kehidupan manusia dalam kesadaran akan kehadiran
dan kekuasaan Allah. Pendidikan diarahkan agar peserta didik memahami bahwa aktivitas
belajar, pencarian ilmu, dan pengembangan intelektual merupakan bagian dari ibadah dan
pengabdian kepada Allah. Kesadaran tauhid ini membentuk orientasi hidup yang bermakna,
di mana ilmu dan pengetahuan digunakan secara bertanggung jawab dan bernilai
etis.(Zuhairini, 2015, hal. 35)

Dengan berlandaskan tauhid, ilmu pengetahuan dalam pendidikan Qur’ani tidak
diposisikan sebagai entitas yang netral dan bebas nilai. Sebaliknya, ilmu selalu terikat pada
tanggung jawab moral dan spiritual. Pendidikan berfungsi menanamkan kesadaran bahwa
setiap pengetahuan yang diperoleh akan dipertanggungjawabkan penggunaannya, baik secara
individual maupun sosial. Dalam konteks ini, pendidikan Qur’ani mendorong lahirnya sikap
rendah hati intelektual, kesadaran akan Kketerbatasan manusia, serta komitmen untuk
menggunakan ilmu demi kemaslahatan umat manusia dan kelestarian alam.

Selain membangun kesadaran tauhid, pendidikan Qur’ani bertujuan membentuk
akhlak dan karakter mulia sebagai manifestasi konkret dari iman dan ilmu. Akhlak dipandang
sebagai indikator utama keberhasilan pendidikan, karena mencerminkan sejauh mana nilai-
nilai Qur’ani telah terinternalisasi dalam diri individu. Pengetahuan dan keterampilan tidak
ditempatkan sebagai tujuan akhir, tetapi sebagai sarana untuk memperkuat integritas moral,
kejujuran, keadilan, tanggung jawab, dan kepedulian sosial. Pendidikan Qur’ani dengan
demikian berfungsi sebagai proses internalisasi nilai yang berkelanjutan, yang membentuk
konsistensi antara pengetahuan, sikap, dan perilaku.(Sutrisno, 2020, hal. 37)

Pada saat yang sama, tujuan pendidikan Qur’ani juga mencakup pengembangan
intelektualitas dan tanggung jawab sosial secara seimbang. Al-Qur’an mendorong manusia
untuk berpikir kritis, meneliti realitas, dan mengelola ilmu pengetahuan sebagai amanah yang
harus dipertanggungjawabkan secara etis. Pendidikan diarahkan untuk melahirkan manusia
berilmu yang tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga memiliki kepekaan sosial dan
komitmen terhadap keadilan. Dengan orientasi ini, pendidikan Qur’ani diharapkan mampu
melahirkan individu yang saleh secara personal sekaligus aktor sosial yang berperan aktif
dalam membangun tatanan masyarakat yang adil, beradab, dan berkelanjutan di tengah
tantangan zaman.(Hidayat, 2016, hal. 33)

Implikasi Epistemologi Qur’ani bagi Pendidikan Islam Kontemporer

Kajian epistemologi pendidikan Qur’ani memiliki implikasi strategis bagi
pengembangan pendidikan Islam kontemporer, terutama dalam merespons tantangan
modernitas, globalisasi, dan perkembangan ilmu pengetahuan yang sangat pesat. Salah satu
implikasi mendasar adalah perlunya rekonstruksi paradigma pendidikan Islam yang bersifat
integratif dan holistik. Epistemologi Qur’ani menolak pemisahan antara wahyu, akal, dan
realitas empiris, serta memandang ketiganya sebagai sumber pengetahuan yang saling
melengkapi. Dengan paradigma ini, pendidikan Islam tidak lagi terjebak dalam dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu umum, melainkan menempatkan seluruh disiplin ilmu sebagai
bagian dari upaya memahami tanda-tanda kebesaran Allah dan membangun peradaban yang
bermakna.(Shihab, 2013, hal. 21)

Implikasi epistemologi Qur’ani juga tampak pada perubahan cara pandang terhadap
hakikat ilmu pengetahuan. llmu tidak dipahami sebagai entitas yang bebas nilai atau sekadar
alat produksi ekonomi, melainkan sebagai amanah yang mengandung tanggung jawab moral

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



Epistemologi Pendidikan Qur’ani: Sumber, Metode, dan Tujuan Pendidikan dalam Al-Qur’an | 1730

dan sosial. Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, pandangan ini mendorong
integrasi nilai-nilai etis dan spiritual ke dalam pengembangan ilmu dan teknologi. Dengan
demikian, penguasaan ilmu pengetahuan modern tidak berujung pada eksploitasi, dominasi,
atau kerusakan, tetapi diarahkan untuk kemaslahatan manusia dan kelestarian alam.

Implikasi lainnya berkaitan erat dengan orientasi nilai dan etika pendidikan.
Epistemologi Qur’ani menegaskan bahwa pendidikan tidak dapat dilepaskan dari landasan
tauhid dan pembentukan akhlak. Di tengah krisis moral, degradasi etika publik, serta
kecenderungan dehumanisasi dalam sistem pendidikan modern, pendekatan Qur’ani
menawarkan paradigma alternatif yang menyeimbangkan antara kecerdasan intelektual dan
kedalaman spiritual. Pendidikan Islam kontemporer, dengan demikian, tidak hanya mengejar
capaian akademik dan kompetensi Kkerja, tetapi juga menempatkan pembentukan karakter,
kepekaan sosial, dan tanggung jawab etis sebagai tujuan utama pendidikan.(Langgulung,
2017, hal. 17)

Pada tataran praksis, epistemologi pendidikan Qur’ani menuntut adanya pembaruan
dalam desain kurikulum dan metode pembelajaran. Kurikulum pendidikan Islam perlu
dirancang secara integratif dengan mengaitkan ilmu-ilmu modern seperti sains, teknologi, dan
ilmu sosial dengan nilai-nilai Qur’ani yang bersifat transendental dan humanistik. Metode
pembelajaran diarahkan untuk mengembangkan kemampuan berpikir kritis, refleksi moral,
dan kesadaran spiritual secara simultan. Pendekatan ini memungkinkan peserta didik tidak
hanya memahami pengetahuan secara konseptual, tetapi juga mampu menginternalisasikan
nilai dan menerapkannya dalam kehidupan nyata.

Selain itu, epistemologi Qur’ani juga membawa implikasi terhadap peran dan
tanggung jawab pendidik dalam pendidikan Islam kontemporer. Pendidik tidak lagi
diposisikan semata-mata sebagai penyampai materi atau fasilitator akademik, tetapi sebagai
figur teladan moral dan pembimbing nilai. Integritas pribadi, keteladanan akhlak, dan
kedalaman spiritual pendidik menjadi faktor penting dalam keberhasilan pendidikan. Dengan
implikasi tersebut, epistemologi pendidikan Qur’ani berpotensi menjadi fondasi konseptual
bagi lahirnya sistem pendidikan Islam yang relevan dengan tuntutan zaman, berorientasi pada
kemanusiaan, serta berkelanjutan dalam membangun peradaban yang berkeadaban dan
bermakna.(Sutrisno, 2020, hal. 26)

Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa epistemologi pendidikan Qur’ani menawarkan
kerangka pendidikan yang holistik dan integratif dalam membentuk manusia seutuhnya,
dengan menempatkan wahyu sebagai sumber utama pengetahuan yang memberi arah dan
nilai, akal sebagai instrumen epistemologis untuk memahami dan mengembangkan ilmu,
serta realitas empiris sebagai medan pembelajaran dan aktualisasi pengetahuan. Ketiga
sumber tersebut tidak diposisikan secara dikotomis, melainkan saling melengkapi dalam
kerangka tauhid. Metode pendidikan Qur’ani seperti tilawah dan ta‘lim, tadabbur dan
tafakkur, serta keteladanan menegaskan bahwa proses pendidikan tidak hanya berorientasi
pada transmisi pengetahuan, tetapi juga pada internalisasi nilai serta pembentukan kesadaran
spiritual, intelektual, dan moral peserta didik. Temuan ini menegaskan bahwa tujuan
pendidikan Qur’ani melampaui capaian akademik dan keterampilan teknis semata, dengan
menekankan pembentukan kesadaran tauhid, akhlak mulia, intelektualitas, dan tanggung
jawab sosial. Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, epistemologi Qur’ani dapat
menjadi landasan konseptual untuk mengatasi dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum,
sekaligus menjawab krisis makna dan moral dalam pendidikan modern, sehingga pendidikan
Islam mampu tampil sebagai sistem yang humanis, berkeadaban, berkelanjutan, dan relevan
dalam menghadapi dinamika serta tantangan zaman.

e- ISSN 3063-7112



1731 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025 halaman 1724-1731

Referensi

Abdullah, M. A. (2015). Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-
Interkonektif. Pustaka Pelajar.

Abdullah, M. A. (2019). Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? Pustaka Pelajar.

Al-Attas, S. M. N. (n.d.). Islam and Secularism. International Institute of I.

Azra, A. (2017). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium
I11. Kencana.

Halim, A. (2019). Epistemologi Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-Qur’an. Jurnal
Pendidikan Islam, 8(2), 155-172.

Hidayat, K. (2016). Agama untuk Peradaban: Membumikan Etos Agama dalam Kehidupan.
Alvabet.

Kartanegara, M. (2017). Integrasi llmu: Sebuah Rekonstruksi Holistik. Mizan.

Langgulung, H. (2017). Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisis Psikologi dan Pendidikan.
Pustaka Al-Husna.

Shihab, M. Q. (2013). Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan
Masyarakat. Mizan.

Shihab, M. Q. (2019). Kaidah Tafsir. Lentera Hati.

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif. Alfabeta.

Sutrisno. (2020a). Pendidikan Islam Berbasis Integrasi Keilmuan dan Nilai Qur’ani. Jurnal
IImu Pendidikan Islam, 5(1), 1-18.

Sutrisno. (2020b). Pendidikan Islam yang Menghidupkan. Kaukaba Dipantara.

Tafsir, A. (2016). limu Pendidikan Islam. Remaja Rosdakarya.

Tilaar, H. A. R. (2015). Pedagogik Kritis: Perkembangan, Substansi, dan Perkembangannya
di Indonesia. Rineka Cipta.

Zarkasyi, H. F. (2018). Misykat: Refleksi tentang Westernisasi, Liberalisme, dan Islam.
INSISTS.

Zuhairini. (2015). Filsafat Pendidikan Islam. Bumi Aksara.

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



