
 
  

   

Epistemologi Pendidikan Qur’ani: Sumber, Metode, dan Tujuan Pendidikan dalam Al-

Qur’an 

 

Ahmad Sudi1 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 

21ahmadsudi@gmail.com 

 

*Korespondensi: email: 21ahmadsudi@gmail.com 

 

  Abstrak 
History Artikel: 

Diterima 1 Desember 2025 

Direvisi 10 Desember 2025 

Diterima 15 Desember 2025 

Tersedia online 21 

Desember 2025 

This study examines the epistemology of Qur’anic education by analyzing the 

sources, methods, and objectives of education as articulated in the Qur’an. 

The research addresses the epistemological problem of fragmentation 

between revelation-based knowledge and rational-empirical approaches in 

contemporary Islamic education. The aim of this study is to formulate a 

comprehensive epistemological framework of Qur’anic education that 

integrates revelation, reason, and empirical reality. This research employs a 

qualitative library-based method, using content analysis of Qur’anic verses 

related to education, supported by classical and contemporary Islamic 

educational literature. The findings indicate that Qur’anic epistemology 

positions revelation as the primary source of knowledge, supported by reason 

and empirical observation as complementary instruments. Educational 

methods emphasized include reflection (tadabbur), intellectual inquiry 

(tafakkur), and exemplary practice (uswah). The study concludes that 

Qur’anic education aims to form individuals who are spiritually grounded, 

morally upright, intellectually competent, and socially responsible. This 

epistemological model offers a holistic foundation for reforming 

contemporary Islamic education. 

 Kata kunci: 

Qur’anic Education; Islamic Epistemology; The Qur’an 

Pendahuluan 

Pendidikan dalam perspektif Islam merupakan proses integral yang bertujuan 

membentuk manusia secara utuh, baik dari aspek spiritual, intelektual, moral, maupun sosial. 

Al-Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam tidak hanya berfungsi sebagai pedoman ibadah 

ritual, tetapi juga sebagai landasan epistemologis dalam pengembangan ilmu pengetahuan 

dan pendidikan.(Langgulung, 2017, hal. 16) Dalam Al-Qur’an, aktivitas pencarian ilmu 

diposisikan sebagai bagian dari misi kemanusiaan dan pengabdian kepada Allah, 

sebagaimana tercermin dalam perintah membaca, berpikir, dan merenung atas realitas alam 

dan kehidupan. Dengan demikian, pendidikan Islam sejatinya berakar kuat pada nilai-nilai 

Qur’ani yang memadukan wahyu, akal, dan realitas empiris dalam satu kesatuan yang 

harmonis.(Shihab, 2019, hal. 21)  

Namun demikian, dalam praktik pendidikan Islam kontemporer, sering ditemukan 

adanya pemisahan bahkan dikotomi antara dimensi normatif wahyu dan pendekatan rasional-

empiris modern. Sistem pendidikan modern, yang banyak dipengaruhi oleh paradigma Barat, 

cenderung menempatkan rasionalitas dan empirisme sebagai satu-satunya sumber legitimasi 

ilmu pengetahuan. Sementara itu, wahyu sering kali dipersempit perannya hanya pada 

wilayah normatif-teologis atau moral-spiritual, tanpa diberi ruang yang memadai dalam 

mailto:21ahmadsudi@gmail.com
mailto:21ahmadsudi@gmail.com


1725 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025 halaman 1724-1731 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

pengembangan epistemologi pendidikan. Akibatnya, pendidikan Islam menghadapi problem 

mendasar terkait identitas keilmuan, arah tujuan pendidikan, serta legitimasi metodologis 

dalam pengembangan ilmu dan praktik pendidikan.(Zarkasyi, 2018, hal. 27) 

Problematika tersebut menunjukkan adanya persoalan epistemologis yang serius 

dalam pendidikan Islam, khususnya terkait dengan tiga aspek utama, yaitu sumber 

pengetahuan, metode perolehan ilmu, dan tujuan akhir pendidikan. Dalam konteks sumber 

pengetahuan, muncul pertanyaan mendasar tentang posisi Al-Qur’an dalam bangunan 

epistemologi pendidikan Islam: apakah Al-Qur’an hanya berfungsi sebagai legitimasi 

normatif, ataukah ia juga menjadi sumber konseptual dalam merumuskan teori dan praktik 

pendidikan. Pada aspek metode, problem muncul terkait cara mengintegrasikan wahyu 

dengan akal dan pengalaman empiris tanpa terjebak pada reduksionisme rasional maupun 

dogmatisme tekstual. Sementara itu, pada aspek tujuan, pendidikan Islam sering kali terjebak 

pada orientasi pragmatis seperti pencapaian keterampilan kerja dan keberhasilan material 

tanpa fondasi nilai transendental yang kuat.(Sutrisno, 2020, hal. 34) 

Kondisi tersebut semakin kompleks ketika pendidikan Islam dihadapkan pada 

tantangan globalisasi, modernisasi, dan perkembangan ilmu pengetahuan serta teknologi yang 

sangat pesat. Di satu sisi, pendidikan Islam dituntut untuk adaptif dan responsif terhadap 

perubahan zaman.(Abdullah, 2019, hal. 22) Namun di sisi lain, adaptasi yang tidak disertai 

landasan epistemologis yang kokoh berpotensi menggerus nilai-nilai fundamental Islam itu 

sendiri. Dalam banyak kasus, modernisasi pendidikan Islam justru melahirkan fragmentasi 

antara ilmu agama dan ilmu umum, antara nilai spiritual dan rasionalitas teknis, serta antara 

tujuan pembentukan akhlak dan tuntutan kompetensi pasar kerja. Fenomena ini menunjukkan 

bahwa persoalan pendidikan Islam bukan semata-mata masalah kurikulum atau metode 

pembelajaran, melainkan menyentuh aspek yang lebih mendasar, yaitu epistemologi 

pendidikan. 

Dalam konteks inilah, kajian epistemologi pendidikan Qur’ani menjadi sangat penting 

dan relevan. Epistemologi pendidikan Qur’ani tidak hanya berbicara tentang legitimasi 

sumber pengetahuan, tetapi juga tentang cara memperoleh ilmu dan tujuan penggunaannya 

dalam kehidupan manusia. Al-Qur’an menawarkan paradigma epistemologis yang khas, di 

mana wahyu, akal, dan pengalaman empiris tidak diposisikan secara hierarkis dan 

antagonistik, melainkan saling melengkapi dalam kerangka tauhid. Wahyu memberikan arah 

dan nilai, akal berfungsi sebagai instrumen pemahaman dan pengolahan pengetahuan, 

sementara realitas empiris menjadi medan aktualisasi dan pengujian ilmu dalam kehidupan 

nyata.(Tilaar, 2015, hal. 28) 

Urgensi kajian ini semakin menguat mengingat minimnya pembahasan epistemologi 

pendidikan Islam yang secara sistematis dan komprehensif merujuk langsung pada Al-

Qur’an. Banyak kajian pendidikan Islam lebih menitikberatkan pada aspek normatif atau 

historis, seperti pemikiran tokoh-tokoh pendidikan Islam klasik dan kontemporer, tanpa 

menggali secara mendalam kerangka epistemologis Qur’ani sebagai fondasi konseptual. 

Padahal, tanpa landasan epistemologi yang jelas, pendidikan Islam berisiko kehilangan 
orientasi dan terjebak pada pendekatan pragmatis yang terlepas dari visi transendental Al-

Qur’an. 

Selain itu, kajian epistemologi pendidikan Qur’ani juga memiliki urgensi praktis 

dalam menjawab krisis moral, krisis makna, dan degradasi nilai yang melanda dunia 

pendidikan modern. Pendidikan yang hanya menekankan aspek kognitif dan keterampilan 

teknis terbukti tidak cukup untuk membentuk manusia yang berintegritas dan bertanggung 

jawab secara sosial. Al-Qur’an, melalui konsep tauhid, akhlak, intelektualitas, dan tanggung 

jawab sosial, menawarkan paradigma pendidikan yang berorientasi pada pembentukan 

manusia seutuhnya (insān kāmil). Oleh karena itu, mengkaji epistemologi pendidikan Qur’ani 



Epistemologi Pendidikan Qur’ani: Sumber, Metode, dan Tujuan Pendidikan dalam Al-Qur’an | 1726 

e- ISSN 3063-7112 

bukan hanya relevan secara akademik, tetapi juga strategis dalam merumuskan model 

pendidikan Islam yang humanis, etis, dan berkelanjutan.(Shihab, 2013, hal. 25) 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini memfokuskan kajian pada 

epistemologi pendidikan Qur’ani dengan menelaah tiga aspek utama, yaitu sumber 

pengetahuan, metode perolehan ilmu, dan tujuan pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an. 

Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa Al-Qur’an memiliki kerangka epistemologis yang 

integral dan relevan untuk dijadikan landasan pengembangan pendidikan Islam kontemporer. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga analitis dan 

konseptual, dengan tujuan merumuskan pemahaman yang lebih utuh tentang pendidikan 

dalam perspektif Qur’ani. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain penelitian 

kepustakaan (library research), karena objek kajian berupa teks Al-Qur’an dan literatur 

akademik yang memerlukan penafsiran makna secara mendalam dan konseptual. Data 

penelitian diperoleh melalui teknik dokumentasi dengan menelusuri ayat-ayat Al-Qur’an 

yang berkaitan dengan epistemologi pendidikan, khususnya yang membahas sumber 

pengetahuan, metode perolehan ilmu, dan tujuan pendidikan. Sumber data primer dalam 

penelitian ini adalah Al-Qur’an, sedangkan sumber data sekunder meliputi kitab-kitab tafsir 

klasik dan kontemporer, buku-buku pendidikan Islam, serta artikel jurnal ilmiah yang 

relevan. Jenis data yang digunakan bersifat kualitatif-deskriptif, berupa teks, konsep, dan 

pemikiran yang berkaitan dengan pendidikan dalam perspektif Qur’ani.(Sugiyono, 2019, hal. 

43)  
Analisis data dilakukan dengan menggunakan pendekatan tafsir tematik (tafsīr 

maudhu‘ī) yang dipadukan dengan analisis filosofis-epistemologis. Tahapan analisis meliputi 

pengelompokan subtema penelitian, penafsiran makna ayat dengan merujuk pada tafsir 

otoritatif, serta penarikan kesimpulan konseptual mengenai landasan epistemologis 

pendidikan Qur’ani. Melalui analisis ini, penelitian diarahkan untuk merumuskan 

pemahaman yang integratif tentang pendidikan dalam Al-Qur’an, yang memadukan wahyu, 

akal, dan realitas empiris, sehingga relevan bagi pengembangan pemikiran yang mau 

melanjutkan penelitian ini lebih mendalam dan praktik pendidikan Islam kontemporer.

 

Hasil  

Sumber Epistemologi Pendidikan dalam Al-Qur’an 

1. Wahyu sebagai Sumber Utama Pengetahuan 

Dalam epistemologi pendidikan Qur’ani, wahyu menempati posisi paling fundamental 

sebagai sumber utama pengetahuan. Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai kitab petunjuk 

dalam aspek ibadah dan akidah, tetapi juga sebagai fondasi epistemologis yang memberikan 

arah, nilai, dan kerangka konseptual bagi proses pendidikan. Wahyu menjadi standar 

kebenaran (al-ḥaqq) yang membimbing manusia dalam memahami realitas, menentukan 

tujuan hidup, serta mengarahkan penggunaan potensi intelektual dan moralnya. Oleh karena 

itu, dalam perspektif Qur’ani, pengetahuan tidak dipandang sebagai entitas netral dan bebas 
nilai, melainkan selalu terkait dengan tanggung jawab etis dan orientasi transendental.(Al-

Attas, n.d., hal. 32) 

Dalam konteks pendidikan, wahyu berperan sebagai rujukan normatif yang 

menentukan visi, tujuan, dan orientasi pendidikan. Al-Qur’an memberikan prinsip-prinsip 

dasar pendidikan seperti tauhid, akhlak, keadilan, keseimbangan, dan tanggung jawab sosial. 

Prinsip-prinsip ini menjadi landasan dalam merumuskan tujuan pendidikan, metode 

pembelajaran, serta evaluasi keberhasilan pendidikan. Dengan menjadikan wahyu sebagai 

sumber epistemologi utama, pendidikan Qur’ani diarahkan tidak hanya untuk menghasilkan 

manusia yang cerdas secara intelektual, tetapi juga berintegritas moral dan memiliki 



1727 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025 halaman 1724-1731 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

kesadaran spiritual. Hal ini menegaskan bahwa pengetahuan dalam Islam bukan sekadar alat 

untuk menguasai dunia, melainkan sarana untuk mewujudkan pengabdian kepada Allah dan 

kemaslahatan manusia. 

2. Akal sebagai Instrumen Epistemologis 

Selain wahyu, Al-Qur’an secara eksplisit mengakui dan menegaskan peran akal 

sebagai instrumen penting dalam proses perolehan pengetahuan. Banyak ayat Al-Qur’an yang 

mendorong manusia untuk berpikir (tafakkur), merenung (tadabbur),(Sutrisno, 2020, hal. 25) 

dan menggunakan daya nalar dalam memahami tanda-tanda Allah, baik yang tertulis dalam 

wahyu maupun yang terbentang di alam semesta. Dorongan ini menunjukkan bahwa 

penggunaan akal bukan hanya diperbolehkan, tetapi justru menjadi bagian integral dari 

tanggung jawab manusia sebagai makhluk berilmu. 

Namun demikian, akal dalam epistemologi pendidikan Qur’ani tidak ditempatkan 

sebagai otoritas absolut yang berdiri sendiri tanpa batas. Akal diposisikan sebagai instrumen 

yang bekerja dalam bimbingan wahyu. Artinya, akal berfungsi untuk memahami, mengolah, 

dan mengembangkan pengetahuan, tetapi tetap berada dalam kerangka nilai dan tujuan yang 

ditetapkan oleh wahyu. Pendekatan ini bertujuan untuk menghindarkan manusia dari dua 

ekstrem epistemologis, yaitu rasionalisme sekuler yang menafikan wahyu, dan tekstualisme 

kaku yang menafikan peran akal. Dengan demikian, akal dan wahyu dalam pendidikan 

Qur’ani bersifat komplementer, bukan antagonistik, sehingga melahirkan proses pendidikan 

yang rasional sekaligus bernilai.(Kartanegara, 2017, hal. 37) 

3. Realitas Empiris sebagai Objek Pembelajaran 

Selain wahyu dan akal, Al-Qur’an juga mengakui realitas empiris sebagai sumber 

penting dalam proses pembelajaran. Alam semesta, fenomena sosial, dan dinamika kehidupan 

manusia dipandang sebagai āyāt kauniyyah, yaitu tanda-tanda kebesaran Allah yang dapat 

dipelajari melalui pengamatan, pengalaman, dan penelitian. Dengan demikian, realitas 

empiris menjadi medan aktualisasi pengetahuan dan ruang penerapan nilai-nilai Qur’ani 

dalam kehidupan nyata.(Tafsir, 2016, hal. 45) 

Dalam epistemologi pendidikan Qur’ani, kajian terhadap realitas empiris tidak berdiri 

sendiri, melainkan terintegrasi dengan wahyu dan akal. Pengalaman empiris memperkaya 

pemahaman manusia tentang hukum-hukum alam dan sosial, sementara wahyu memberikan 

kerangka nilai dan tujuan dari pemanfaatan pengetahuan tersebut. Integrasi ini melahirkan 

paradigma pendidikan yang holistik, di mana sains, teknologi, dan ilmu sosial tidak 

dipisahkan dari nilai-nilai spiritual dan etika. Dengan pendekatan ini, pendidikan Qur’ani 

mampu menghasilkan manusia yang tidak hanya kompeten secara ilmiah, tetapi juga 

bertanggung jawab dalam memanfaatkan ilmu pengetahuan demi kemaslahatan umat 

manusia dan kelestarian alam. 

Metode Pendidikan dalam Perspektif Qur’ani 

Metode pendidikan dalam perspektif Qur’ani menunjukkan bahwa proses 

pembelajaran tidak dipahami secara sederhana sebagai aktivitas transfer pengetahuan, 

melainkan sebagai proses pembentukan manusia secara menyeluruh.(Al-Attas, hal. 40) Al-
Qur’an menghadirkan pendekatan pendidikan yang holistik dan berlapis dengan memadukan 

dimensi kognitif, afektif, dan praksis dalam satu kesatuan yang utuh. Pendidikan tidak hanya 

diarahkan pada pengembangan intelektual, tetapi juga pada pembentukan sikap, kesadaran, 

dan perilaku yang mencerminkan nilai-nilai ketuhanan. Oleh karena itu, metode pendidikan 

Qur’ani menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif yang terlibat secara sadar dalam 

proses memahami, menghayati, dan mengamalkan ajaran, bukan sekadar objek penerima 

informasi. Metode tilāwah dan ta‘līm, tadabbur dan tafakkur, serta keteladanan (uswah) 

menggambarkan bahwa pendidikan Qur’ani tidak hanya berorientasi pada transfer 

pengetahuan, tetapi juga pada internalisasi nilai dan pembentukan kesadaran.(Halim, 2019, 

hal. 54) 



Epistemologi Pendidikan Qur’ani: Sumber, Metode, dan Tujuan Pendidikan dalam Al-Qur’an | 1728 

e- ISSN 3063-7112 

Dalam metode tilāwah dan ta‘līm menegaskan bahwa pendidikan dimulai dari 

pengenalan teks wahyu secara berkesinambungan. Tilāwah tidak sekadar bermakna membaca 

secara verbal, tetapi juga mencakup proses penyampaian wahyu yang sarat makna dan nilai. 

Ta‘līm melanjutkan proses ini dengan pengajaran yang sistematis agar peserta didik 

memahami kandungan, tujuan, dan implikasi ajaran Al-Qur’an dalam kehidupan. 

Keterpaduan antara tilāwah dan ta‘līm menunjukkan bahwa pendidikan Qur’ani menolak 

pemisahan antara teks dan konteks; pemahaman terhadap wahyu harus selalu dihubungkan 

dengan realitas kehidupan sosial, budaya, dan moral manusia.(Azra, 2017, hal. 23) 

Keterpaduan antara tilāwah dan ta‘līm juga menunjukkan bahwa pendidikan Qur’ani 

menolak pemisahan antara teks dan konteks. Pemahaman terhadap wahyu tidak berhenti pada 

aspek literal atau normatif, tetapi harus selalu dihubungkan dengan realitas kehidupan sosial, 

budaya, dan moral manusia. Pendidikan Qur’ani mendorong peserta didik untuk melihat Al-

Qur’an sebagai petunjuk hidup yang relevan dengan dinamika zaman. Dalam kerangka ini, 

pengajaran tidak bersifat dogmatis atau kaku, melainkan dialogis dan kontekstual, sehingga 

peserta didik mampu memahami ajaran Al-Qur’an secara aplikatif dalam menghadapi 

berbagai persoalan kehidupan. 

Selain pendekatan tekstual, metode tadabbur dan tafakkur memperkaya proses 

pendidikan Qur’ani melalui pendekatan reflektif dan rasional. Tadabbur mengajak peserta 

didik untuk merenungkan makna terdalam dari ayat-ayat Al-Qur’an, sementara tafakkur 

mendorong penggunaan akal secara kritis untuk memahami hubungan antara wahyu dan 

realitas empiris. Proses ini melahirkan kesadaran intelektual yang tidak berhenti pada hafalan 

atau pemahaman literal, tetapi berkembang menjadi pemahaman reflektif yang bermakna. 

Dengan metode ini, pendidikan Qur’ani menumbuhkan kemampuan berpikir kritis, kepekaan 

moral, serta kesadaran spiritual secara simultan, sehingga ilmu yang diperoleh benar-benar 

terinternalisasi dalam diri peserta didik.(Hidayat, 2016, hal. 24) 

Sementara itu, metode keteladanan (uswah) menegaskan dimensi praksis dalam 

pendidikan Qur’ani. Figur Nabi Muhammad sebagai pendidik utama menjadi model konkret 

bagaimana nilai-nilai Qur’ani diwujudkan dalam sikap, perilaku, dan interaksi sosial. 

Pendidikan melalui keteladanan menunjukkan bahwa nilai moral tidak cukup diajarkan secara 

verbal, tetapi harus ditransmisikan melalui contoh nyata yang konsisten. Dalam konteks ini, 

integritas moral pendidik menjadi prasyarat utama keberhasilan pendidikan, karena peserta 

didik belajar tidak hanya dari apa yang diajarkan, tetapi juga dari apa yang diperlihatkan. 

Dengan demikian, metode pendidikan Qur’ani mengintegrasikan pengetahuan, nilai, dan 

tindakan dalam satu kesatuan yang membentuk karakter dan kesadaran peserta didik secara 

berkelanjutan.(Abdullah, 2015, hal. 43) 

Tujuan Pendidikan dalam Epistemologi Qur’ani 

Tujuan pendidikan dalam epistemologi Qur’ani berangkat dari pandangan Islam 

tentang hakikat manusia sebagai makhluk yang memiliki dimensi spiritual, rasional, dan 

sosial secara simultan. Manusia dipahami tidak hanya sebagai makhluk biologis atau sosial, 

tetapi sebagai subjek moral dan spiritual yang memiliki potensi multidimensional. Oleh 

karena itu, pendidikan dalam perspektif Qur’ani tidak dimaknai secara sempit sebagai proses 

transfer pengetahuan atau penguasaan keterampilan teknis semata, melainkan sebagai proses 
pembentukan manusia seutuhnya (insān kāmil). Pendidikan diarahkan untuk 

mengembangkan seluruh potensi manusia secara seimbang, sehingga tercipta harmoni antara 

akal, hati, dan tindakan dalam kehidupan individual maupun sosial.(Sutrisno, 2020, hal. 31) 

Orientasi pendidikan Qur’ani yang bersifat transendental sekaligus humanistik 

membedakannya secara mendasar dari paradigma pendidikan modern yang cenderung 

pragmatis dan utilitarian. Pendidikan Qur’ani tidak menempatkan keberhasilan semata-mata 

pada capaian akademik atau kesiapan kerja, tetapi pada kualitas kemanusiaan yang utuh. 

Integrasi antara dimensi ketuhanan, kemanusiaan, dan kealaman menjadikan pendidikan 

Qur’ani memiliki visi jangka panjang yang berorientasi pada pembentukan peradaban yang 



1729 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025 halaman 1724-1731 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

bermoral dan berkeadaban. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya berfungsi memenuhi 

kebutuhan ekonomi, tetapi juga membentuk manusia yang memiliki kesadaran makna dan 

tujuan hidup yang lebih luhur. 

Pembentukan kesadaran tauhid merupakan tujuan fundamental dalam pendidikan 

Qur’ani dan menjadi landasan bagi seluruh tujuan pendidikan lainnya. Tauhid tidak dipahami 

sekadar sebagai keyakinan teologis yang bersifat dogmatis, melainkan sebagai paradigma 

hidup yang menyatukan seluruh aspek kehidupan manusia dalam kesadaran akan kehadiran 

dan kekuasaan Allah. Pendidikan diarahkan agar peserta didik memahami bahwa aktivitas 

belajar, pencarian ilmu, dan pengembangan intelektual merupakan bagian dari ibadah dan 

pengabdian kepada Allah. Kesadaran tauhid ini membentuk orientasi hidup yang bermakna, 

di mana ilmu dan pengetahuan digunakan secara bertanggung jawab dan bernilai 

etis.(Zuhairini, 2015, hal. 35) 

Dengan berlandaskan tauhid, ilmu pengetahuan dalam pendidikan Qur’ani tidak 

diposisikan sebagai entitas yang netral dan bebas nilai. Sebaliknya, ilmu selalu terikat pada 

tanggung jawab moral dan spiritual. Pendidikan berfungsi menanamkan kesadaran bahwa 

setiap pengetahuan yang diperoleh akan dipertanggungjawabkan penggunaannya, baik secara 

individual maupun sosial. Dalam konteks ini, pendidikan Qur’ani mendorong lahirnya sikap 

rendah hati intelektual, kesadaran akan keterbatasan manusia, serta komitmen untuk 

menggunakan ilmu demi kemaslahatan umat manusia dan kelestarian alam. 

Selain membangun kesadaran tauhid, pendidikan Qur’ani bertujuan membentuk 

akhlak dan karakter mulia sebagai manifestasi konkret dari iman dan ilmu. Akhlak dipandang 

sebagai indikator utama keberhasilan pendidikan, karena mencerminkan sejauh mana nilai-

nilai Qur’ani telah terinternalisasi dalam diri individu. Pengetahuan dan keterampilan tidak 

ditempatkan sebagai tujuan akhir, tetapi sebagai sarana untuk memperkuat integritas moral, 

kejujuran, keadilan, tanggung jawab, dan kepedulian sosial. Pendidikan Qur’ani dengan 

demikian berfungsi sebagai proses internalisasi nilai yang berkelanjutan, yang membentuk 

konsistensi antara pengetahuan, sikap, dan perilaku.(Sutrisno, 2020, hal. 37) 

Pada saat yang sama, tujuan pendidikan Qur’ani juga mencakup pengembangan 

intelektualitas dan tanggung jawab sosial secara seimbang. Al-Qur’an mendorong manusia 

untuk berpikir kritis, meneliti realitas, dan mengelola ilmu pengetahuan sebagai amanah yang 

harus dipertanggungjawabkan secara etis. Pendidikan diarahkan untuk melahirkan manusia 

berilmu yang tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga memiliki kepekaan sosial dan 

komitmen terhadap keadilan. Dengan orientasi ini, pendidikan Qur’ani diharapkan mampu 

melahirkan individu yang saleh secara personal sekaligus aktor sosial yang berperan aktif 

dalam membangun tatanan masyarakat yang adil, beradab, dan berkelanjutan di tengah 

tantangan zaman.(Hidayat, 2016, hal. 33) 

Implikasi Epistemologi Qur’ani bagi Pendidikan Islam Kontemporer 

Kajian epistemologi pendidikan Qur’ani memiliki implikasi strategis bagi 

pengembangan pendidikan Islam kontemporer, terutama dalam merespons tantangan 

modernitas, globalisasi, dan perkembangan ilmu pengetahuan yang sangat pesat. Salah satu 
implikasi mendasar adalah perlunya rekonstruksi paradigma pendidikan Islam yang bersifat 

integratif dan holistik. Epistemologi Qur’ani menolak pemisahan antara wahyu, akal, dan 

realitas empiris, serta memandang ketiganya sebagai sumber pengetahuan yang saling 

melengkapi. Dengan paradigma ini, pendidikan Islam tidak lagi terjebak dalam dikotomi 

antara ilmu agama dan ilmu umum, melainkan menempatkan seluruh disiplin ilmu sebagai 

bagian dari upaya memahami tanda-tanda kebesaran Allah dan membangun peradaban yang 

bermakna.(Shihab, 2013, hal. 21) 

Implikasi epistemologi Qur’ani juga tampak pada perubahan cara pandang terhadap 

hakikat ilmu pengetahuan. Ilmu tidak dipahami sebagai entitas yang bebas nilai atau sekadar 

alat produksi ekonomi, melainkan sebagai amanah yang mengandung tanggung jawab moral 



Epistemologi Pendidikan Qur’ani: Sumber, Metode, dan Tujuan Pendidikan dalam Al-Qur’an | 1730 

e- ISSN 3063-7112 

dan sosial. Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, pandangan ini mendorong 

integrasi nilai-nilai etis dan spiritual ke dalam pengembangan ilmu dan teknologi. Dengan 

demikian, penguasaan ilmu pengetahuan modern tidak berujung pada eksploitasi, dominasi, 

atau kerusakan, tetapi diarahkan untuk kemaslahatan manusia dan kelestarian alam. 

Implikasi lainnya berkaitan erat dengan orientasi nilai dan etika pendidikan. 

Epistemologi Qur’ani menegaskan bahwa pendidikan tidak dapat dilepaskan dari landasan 

tauhid dan pembentukan akhlak. Di tengah krisis moral, degradasi etika publik, serta 

kecenderungan dehumanisasi dalam sistem pendidikan modern, pendekatan Qur’ani 

menawarkan paradigma alternatif yang menyeimbangkan antara kecerdasan intelektual dan 

kedalaman spiritual. Pendidikan Islam kontemporer, dengan demikian, tidak hanya mengejar 

capaian akademik dan kompetensi kerja, tetapi juga menempatkan pembentukan karakter, 

kepekaan sosial, dan tanggung jawab etis sebagai tujuan utama pendidikan.(Langgulung, 

2017, hal. 17) 

Pada tataran praksis, epistemologi pendidikan Qur’ani menuntut adanya pembaruan 

dalam desain kurikulum dan metode pembelajaran. Kurikulum pendidikan Islam perlu 

dirancang secara integratif dengan mengaitkan ilmu-ilmu modern seperti sains, teknologi, dan 

ilmu sosial dengan nilai-nilai Qur’ani yang bersifat transendental dan humanistik. Metode 

pembelajaran diarahkan untuk mengembangkan kemampuan berpikir kritis, refleksi moral, 

dan kesadaran spiritual secara simultan. Pendekatan ini memungkinkan peserta didik tidak 

hanya memahami pengetahuan secara konseptual, tetapi juga mampu menginternalisasikan 

nilai dan menerapkannya dalam kehidupan nyata. 

Selain itu, epistemologi Qur’ani juga membawa implikasi terhadap peran dan 

tanggung jawab pendidik dalam pendidikan Islam kontemporer. Pendidik tidak lagi 

diposisikan semata-mata sebagai penyampai materi atau fasilitator akademik, tetapi sebagai 

figur teladan moral dan pembimbing nilai. Integritas pribadi, keteladanan akhlak, dan 

kedalaman spiritual pendidik menjadi faktor penting dalam keberhasilan pendidikan. Dengan 

implikasi tersebut, epistemologi pendidikan Qur’ani berpotensi menjadi fondasi konseptual 

bagi lahirnya sistem pendidikan Islam yang relevan dengan tuntutan zaman, berorientasi pada 

kemanusiaan, serta berkelanjutan dalam membangun peradaban yang berkeadaban dan 

bermakna.(Sutrisno, 2020, hal. 26) 

 

Kesimpulan 
Penelitian ini menunjukkan bahwa epistemologi pendidikan Qur’ani menawarkan 

kerangka pendidikan yang holistik dan integratif dalam membentuk manusia seutuhnya, 

dengan menempatkan wahyu sebagai sumber utama pengetahuan yang memberi arah dan 

nilai, akal sebagai instrumen epistemologis untuk memahami dan mengembangkan ilmu, 

serta realitas empiris sebagai medan pembelajaran dan aktualisasi pengetahuan. Ketiga 

sumber tersebut tidak diposisikan secara dikotomis, melainkan saling melengkapi dalam 

kerangka tauhid. Metode pendidikan Qur’ani seperti tilāwah dan ta‘līm, tadabbur dan 

tafakkur, serta keteladanan menegaskan bahwa proses pendidikan tidak hanya berorientasi 

pada transmisi pengetahuan, tetapi juga pada internalisasi nilai serta pembentukan kesadaran 

spiritual, intelektual, dan moral peserta didik. Temuan ini menegaskan bahwa tujuan 
pendidikan Qur’ani melampaui capaian akademik dan keterampilan teknis semata, dengan 

menekankan pembentukan kesadaran tauhid, akhlak mulia, intelektualitas, dan tanggung 

jawab sosial. Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, epistemologi Qur’ani dapat 

menjadi landasan konseptual untuk mengatasi dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, 

sekaligus menjawab krisis makna dan moral dalam pendidikan modern, sehingga pendidikan 

Islam mampu tampil sebagai sistem yang humanis, berkeadaban, berkelanjutan, dan relevan 

dalam menghadapi dinamika serta tantangan zaman. 

 

 



1731 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025 halaman 1724-1731 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

Referensi 
Abdullah, M. A. (2015). Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-

Interkonektif. Pustaka Pelajar. 

Abdullah, M. A. (2019). Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? Pustaka Pelajar. 

Al-Attas, S. M. N. (n.d.). Islam and Secularism. International Institute of I. 

Azra, A. (2017). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium 

III. Kencana. 

Halim, A. (2019). Epistemologi Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-Qur’an. Jurnal 

Pendidikan Islam, 8(2), 155–172. 

Hidayat, K. (2016). Agama untuk Peradaban: Membumikan Etos Agama dalam Kehidupan. 

Alvabet. 

Kartanegara, M. (2017). Integrasi Ilmu: Sebuah Rekonstruksi Holistik. Mizan. 

Langgulung, H. (2017). Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisis Psikologi dan Pendidikan. 

Pustaka Al-Husna. 

Shihab, M. Q. (2013). Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat. Mizan. 

Shihab, M. Q. (2019). Kaidah Tafsir. Lentera Hati. 

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif. Alfabeta. 

Sutrisno. (2020a). Pendidikan Islam Berbasis Integrasi Keilmuan dan Nilai Qur’ani. Jurnal 

Ilmu Pendidikan Islam, 5(1), 1–18. 

Sutrisno. (2020b). Pendidikan Islam yang Menghidupkan. Kaukaba Dipantara. 

Tafsir, A. (2016). Ilmu Pendidikan Islam. Remaja Rosdakarya. 

Tilaar, H. A. R. (2015). Pedagogik Kritis: Perkembangan, Substansi, dan Perkembangannya 

di Indonesia. Rineka Cipta. 

Zarkasyi, H. F. (2018). Misykat: Refleksi tentang Westernisasi, Liberalisme, dan Islam. 

INSISTS. 

Zuhairini. (2015). Filsafat Pendidikan Islam. Bumi Aksara. 

 

  

 

 

 

 


