ISSN 3063-7112 @'
N ALa

AE) (Advances in Education Journal) =7~
— 7 T—

Integrasi Ilmu dan Agama dalam Kajian Islam Kontemporer: Kajian Kepustakaan
tentang Relevansi Pendekatan Multidisipliner

David Ricardo!
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Indonesia
25204011012@student.uin-suka.ac.id

Ahmad Arifi?
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Indonesia
ahmad.arifi@uin-suka.ac.id

Korespondensi: 25204011012 @student.uin-suka.ac.id

Abstract

History Artikel: ~ Contemporary Islamic studies face complex social, cultural, and intellectual
Diterima 1 November 2025 challenges that require more comprehensive and adaptive scholarly
Direvisi 20 November 2025 approaches. This study aims to analyze the concept of integrating science and
Diterima 1 Desember 2025 religion and to examine the relevance of a multidisciplinary approach in
Tersedia online 21 strengthening the paradigm of Islamic scholarship. Employing a qualitative
Desember 2025 method with a library research design, the study is analyzed through a
phenomenological perspective to explore the intellectual experiences of Muslim
thinkers in understanding the relationship between revelation, reason, and
empirical reality. The findings indicate that the integration of science and
religion constitutes an epistemological characteristic deeply embedded in the
Islamic intellectual tradition, while the multidisciplinary approach provides a
richer analytical framework for interpreting contemporary religious
phenomena. This approach expands the scope of inquiry through the
engagement of social sciences, humanities, and modern sciences, thereby
enabling a more contextual and relevant understanding of religion. The
implications of this study highlight the importance of strengthening an
interconnective paradigm in curriculum development, research methodology,
and Islamic studies. Overall, the study concludes that a multidisciplinary
approach represents an epistemological necessity for the development of

comprehensive and responsive contemporary Islamic studies.

Keywords:
contemporary Islamic studies, Islamic epistemology, multidisciplinary
approach, phenomenology.

Pendahuluan

Perkembangan pesat ilmu pengetahuan dan teknologi, yang berlangsung bersamaan
dengan dinamika sosial global, telah membentuk konteks baru dalam kehidupan keagamaan
masyarakat Muslim. Perubahan ini memengaruhi cara ajaran Islam dipahami, ditafsirkan, dan
dipraktikkan, sehingga menimbulkan tantangan epistemologis dan praksis keagamaan yang
semakin kompleks di era kontemporer (Sun, 2021). Berbagai fenomena sosial keagamaan saat
ini tidak lagi dapat dipahami hanya melalui kacamata normatif-teologis, karena realitas
keberagamaan terus dipengaruhi oleh perubahan struktur sosial, perkembangan teknologi
digital, dinamika politik global, serta meningkatnya kompleksitas interaksi sosial di tengah
masyarakat (Mardiana dkk., 2020). Kondisi ini menuntut pendekatan keilmuan yang lebih luas


mailto:25204011012@student.uin-suka.ac.id
mailto:25204011012@student.uin-suka.ac.id

1601 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1600-1608

dan adaptif, sehingga kajian Islam tidak berhenti pada penjelasan tekstual-doktrinal, tetapi
mampu membaca konteks sosial secara lebih mendalam. Dalam kerangka inilah integrasi ilmu
dan agama kembali menjadi isu penting dalam pengembangan studi Islam modern. Pendekatan
integratif diperlukan agar ajaran Islam tetap relevan di tengah perubahan zaman, tanpa
kehilangan prinsip-prinsip epistemologis yang membentuk identitas keilmuannya (Mardiana
dkk., 2020).

Dalam sejarah intelektual Islam, integrasi ilmu dan agama sebenarnya bukan konsep
baru. Tradisi klasik Islam telah menunjukkan bagaimana ulama dan ilmuwan menggabungkan
wahyu, akal, dan pengalaman empiris dalam membangun pengetahuan yang komprehensif
(Nasr, 2006). Namun, perkembangan modern justru menghadirkan kecenderungan dikotomis
yang memisahkan ilmu agama dari ilmu umum, sehingga kajian keislaman sering terjebak
dalam pendekatan parsial yang kurang mampu menjawab persoalan kontemporer secara
holistik. Realitas ini menimbulkan kebutuhan mendesak untuk meninjau kembali hubungan
antara agama dan ilmu dalam formulasi paradigma keilmuan Islam. Pendekatan multidisipliner
kemudian muncul sebagai salah satu jalan yang memungkinkan dialog kreatif dan konstruktif
antara berbagai bidang ilmu dalam rangka memahami dinamika keagamaan secara lebih utuh
(Maunte dkk., 2025).

Berdasarkan dinamika tersebut, dapat diidentifikasi bahwa permasalahan utama dalam
pengembangan studi Islam kontemporer terletak pada kurang menguatnya penggunaan
pendekatan multidisipliner dalam membaca fenomena keislaman, serta belum tersusunnya
pemahaman konseptual yang jelas mengenai bagaimana integrasi ilmu dan agama dapat
diterapkan dalam konteks akademik (Maunte dkk., 2025). Untuk itu, penelitian ini difokuskan
pada analisis mendalam terhadap model-model integrasi ilmu dan agama yang telah
berkembang dalam literatur keilmuan, sekaligus mengkaji peran pendekatan multidisipliner
dalam memperkuat struktur epistemologi keilmuan Islam.

Berangkat dari konteks tersebut, penelitian ini dirumuskan melalui tiga pertanyaan
utama: (1) bagaimana konsep integrasi ilmu dan agama dipahami dalam kajian Islam
kontemporer; (2) mengapa pendekatan multidisipliner memiliki urgensi metodologis dalam
studi Islam masa kini; dan (3) bagaimana pendekatan multidisipliner berkontribusi terhadap
pengembangan keilmuan Islam. Rumusan masalah ini mengarahkan penelitian untuk mencapai
tiga tujuan penting, yaitu: menggambarkan konstruksi teoretis integrasi ilmu dan agama dalam
literatur akademik, menjelaskan relevansi pendekatan multidisipliner sebagai landasan analitis
dalam studi Islam kontemporer, serta menguraikan kontribusinya terhadap pembentukan
paradigma keilmuan Islam yang lebih komprehensif dan kontekstual.

Penelitian ini diharapkan membawa manfaat baik secara teoretis maupun praktis.
Secara teoretis, penelitian ini memperkaya diskusi mengenai epistemologi Islam dengan
memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang hubungan ilmu dan agama dan cara
keduanya dapat dipadukan secara kritis (Hakim, 2025). Secara praktis, penelitian ini
memberikan rujukan bagi akademisi, peneliti, dan pendidik dalam mengembangkan
pendekatan studi Islam yang lebih holistik, interdisipliner, dan relevan dengan tantangan zaman
(Zulkifli dkk., 2025). Dengan demikian, pendahuluan ini menjadi landasan konseptual untuk
memahami urgensi pendekatan multidisipliner dalam membangun kajian Islam yang integratif,
kontekstual, dan berdaya jawab terhadap perubahan modern.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi pustaka (library
research) (George, 2008). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian terletak pada analisis
pemikiran, gagasan konseptual, serta konstruksi teoretis mengenai integrasi ilmu dan agama
dalam konteks kajian Islam kontemporer (Maunte dkk., 2025). Sebagai penelitian yang
bertumpu pada sumber-sumber literatur, desain studi pustaka dinilai paling tepat untuk

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



Integrasi Ilmu dan Agama dalam Kajian Islam Kontemporer: Kajian Kepustakaan tentang Relevansi
Pendekatan Multidisipliner | 1602

menelaah secara kritis berbagai pandangan, paradigma, dan model integrasi yang berkembang
dalam khazanah keilmuan Islam modern maupun klasik (McKeon, 1982).

Secara metodologis, penelitian ini diarahkan untuk menjawab dua rumusan masalah
utama, yaitu bagaimana konstruksi konseptual integrasi ilmu dan agama dipahami dan
dikembangkan dalam wacana keilmuan Islam kontemporer, serta sejauh mana pendekatan
multidisipliner relevan dalam memperkuat integrasi tersebut (Fernadi, 2025). Untuk menjawab
rumusan masalah tersebut, penelitian ini sekaligus bertujuan menggambarkan dan
menganalisis ragam model integrasi ilmu dan agama dalam literatur akademik, serta
menjelaskan kontribusi pendekatan multidisipliner sebagai kerangka penguatan epistemologis
dan metodologis dalam pengembangan kajian Islam.

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran berbagai karya ilmiah yang memuat
diskursus integrasi ilmu dan agama, termasuk buku-buku pemikiran Islam kontemporer, artikel
jurnal bereputasi, prosiding, serta publikasi akademik yang relevan (Maunte dkk., 2025).
Proses pemilihan literatur berorientasi pada kualitas akademik, otoritas penulis, konteks
argumentasi, dan relevansinya terhadap fokus penelitian. Literatur yang dianalisis tidak hanya
mencakup gagasan tokoh-tokoh modern seperti Al-Attas, Al-Farugi, maupun gagasan
keilmuan kontemporer mengenai integrasi-interkoneksi, tetapi juga mencakup pendekatan
filsafat ilmu dan epistemologi yang diperlukan untuk membaca dinamika relasi antara ilmu dan
agama secara lebih komprehensif (Al-Attas, 1998).

Data yang terkumpul kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis konten (content
analysis). Teknik ini memungkinkan peneliti untuk mengekstraksi konsep-konsep kunci,
menelusuri struktur argumentasi, dan mengidentifikasi pola-pola pemikiran yang membentuk
relasi antara ilmu dan agama (Krippendorff, 2018). Analisis dilakukan dengan cara
membandingkan berbagai model integrasi, menelaah aspek epistemologis yang melandasinya,
serta mengaitkan temuan dengan konteks multidisipliner yang menjadi fokus penelitian.
Pendekatan ini memberikan ruang untuk mengelaborasi hubungan antara disiplin-disiplin
seperti filsafat, sosiologi, antropologi, dan ilmu keagamaan dalam membentuk perspektif
integratif (Fouz Mohamed Zacky & Moniruzzaman, 2024).

Tahap akhir penelitian adalah penyusunan sintesis hasil analisis yang memadukan
temuan-temuan konseptual secara kritis dan argumentatif. Sintesis ini tidak hanya menyajikan
pemetaan gagasan, tetapi juga merumuskan signifikansi pendekatan multidisipliner terhadap
penguatan integrasi ilmu dan agama. Dengan demikian, metode penelitian ini sekaligus
memastikan bahwa pembahasan yang dihasilkan bersifat komprehensif, analitis, dan relevan
dengan kebutuhan pengembangan keilmuan Islam di era kontemporer.

Hasil dan Diskusi

Relasi llmu dan Agama dalam Perspektif Islam

Hasil kajian pustaka menunjukkan bahwa relasi antara ilmu dan agama dalam tradisi
intelektual Islam bersifat integratif dan saling melengkapi, bukan dikotomis sebagaimana
pemisahan yang lahir dari sejarah epistemologi Barat modern (Al-Attas, 1998). Dalam
pandangan Islam, sumber pengetahuan tidak hanya bersandar pada wahyu sebagai dasar
normatif, tetapi juga mengakui peran akal dan pengalaman empiris sebagai perangkat
epistemologis untuk memahami realitas (Rahma dkk., 2024). Kesatuan ketiga sumber
pengetahuan ini menegaskan bahwa ilmu pengetahuan dalam Islam bergerak dalam satu
kesatuan kerangka tauhid. Hal tersebut terlihat dalam karya para ulama klasik seperti al-
Ghazali yang menempatkan ilmu rasional dan ilmu syar‘i sebagai bagian dari satu sistem
pengetahuan yang saling membutuhkan, atau Ibn Rushd yang menekankan bahwa penggunaan
akal dalam filsafat tidak bertentangan dengan wahyu, karena keduanya menuju kebenaran yang
sama melalui metode yang berbeda (l1zutsu, 2007). Demikian pula, Ibn Taymiyyah menegaskan

e- ISSN 3063-7112



1603 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1600-1608

bahwa akal yang sehat tidak mungkin bertentangan dengan teks-teks wahyu yang otentik,
sehingga relasi keduanya bersifat harmonis (Kfir, 2020).

Secara historis, pandangan integratif ini tercermin dalam perkembangan sains dan
tradisi keilmuan Islam pada masa klasik. Imuwan Muslim tidak membedakan secara tegas
antara ilmu agama dan ilmu umum karena keduanya dianggap bagian dari upaya memahami
tanda-tanda Tuhan baik yang tertulis dalam teks suci maupun yang terhampar dalam alam
semesta (Nasr, 2007). Tokoh seperti Ibn Sina, al-Farabi, al-Biruni, dan Ibn Khaldun
menunjukkan bahwa pembahasan filsafat, kedokteran, matematika, astronomi, sosiologi, dan
ilmu agama dapat berkembang dalam satu ekosistem keilmuan yang saling meneguhkan
(Fakhry, 2004). Hal ini menjadi bukti historis bahwa peradaban Islam tumbuh melalui dialog
konstruktif antara wahyu dan rasionalitas, bukan melalui pertentangan sebagaimana yang
sering diasosiasikan dalam narasi perkembangan ilmu di Barat.

Dalam konteks pemikiran modern, gagasan integrasi ilmu dan agama memperoleh
penguatan dari tokoh-tokoh kontemporer seperti Syed Naquib al-Attas, Ismail Raji al-Farugi,
dan M. Amin Abdullah. Al-Attas mengajukan konsep Islamic worldview yang menempatkan
seluruh jenis pengetahuan dalam kerangka tauhid sehingga ilmu tidak boleh dipisahkan dari
nilai-nilai moral dan tujuan spiritual manusia (Al-Attas, 1998). Sementara itu, al-Faruqi
mengembangkan gagasan Islamization of Knowledge untuk menyelaraskan ilmu-ilmu modern
dengan prinsip-prinsip Islam agar tidak terlepas dari nilai etis-teologis (Al-Farugi dkk., 1986).
Amin Abdullah, melalui paradigma Integratif-Interkonektif, menawarkan model epistemologi
baru yang menghubungkan ilmu-ilmu keislaman dengan ilmu sosial-humaniora untuk
membaca fenomena keagamaan secara lebih komprehensif (Fouz Mohamed Zacky &
Moniruzzaman, 2024).

Dalam konteks kajian Islam kontemporer, kebutuhan akan integrasi ini semakin
mendesak karena kompleksitas masalah keagamaan tidak lagi dapat dijelaskan melalui
pendekatan normatif semata. Fenomena seperti perubahan sosial, globalisasi, digitalisasi, serta
pluralitas budaya dan pemikiran memunculkan problematika keagamaan yang jauh lebih
kompleks dibanding era sebelumnya (Fouz Mohamed Zacky & Moniruzzaman, 2024). Oleh
karena itu, penguatan paradigma integratif antara ilmu dan agama menjadi landasan penting
bagi pengembangan keilmuan Islam yang responsif dan kontekstual. Integrasi tersebut bukan
hanya berfungsi menjaga kohesi epistemologis, tetapi juga memastikan bahwa ajaran Islam
tetap relevan dan mampu memberikan solusi atas persoalan kemanusiaan modern.

Urgensi Pendekatan Multidisipliner dalam Studi Islam

Analisis literatur menunjukkan bahwa fenomena keagamaan tidak dapat dipahami
secara komprehensif apabila hanya bertumpu pada pendekatan normatif-teologis (Berger,
2011). Pendekatan tersebut memang penting untuk menjaga dimensi doktrinal Islam, tetapi
tidak memadai untuk menjelaskan bagaimana ajaran agama diresepsi, diinterpretasi, dan
dipraktikkan dalam konteks sosial yang terus berubah. Realitas keagamaan senantiasa
berkelindan dengan struktur sosial, budaya, psikologis, politik, dan ekonomi yang
memengaruhi cara umat beragama membentuk pemahaman dan perilaku keberagamaan
mereka (George, 2008). Karena itu, studi Islam menuntut perspektif yang lebih luas dan
integratif agar dapat menangkap kompleksitas hubungan antara teks, konteks, dan praksis
kehidupan umat (Khalil, 2020).

Dalam kerangka epistemologis ini, pendekatan multidisipliner menjadi kebutuhan
metodologis yang tidak dapat diabaikan (llaina dkk., 2022). Pendekatan tersebut
menggabungkan perangkat analisis dari berbagai disiplin ilmu, seperti sosiologi agama,
antropologi budaya, psikologi keagamaan, sejarah peradaban Islam, hermeneutika, linguistik
dan analisis wacana, serta ilmu politik dan ekonomi. Melalui integrasi berbagai disiplin
tersebut, peneliti dapat memahami fenomena keagamaan tidak hanya sebagai ekspresi

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



Integrasi Ilmu dan Agama dalam Kajian Islam Kontemporer: Kajian Kepustakaan tentang Relevansi
Pendekatan Multidisipliner | 1604

normatif, tetapi juga sebagai praktik sosial yang dipengaruhi oleh dinamika masyarakat,
struktur kekuasaan, dan perubahan budaya (Busro, 2025). Hal ini sejalan dengan paradigma
penelitian kontemporer yang menekankan interkoneksi antar-disiplin dalam rangka
menghasilkan pengetahuan yang lebih valid, kontekstual, dan relevan dengan kebutuhan
zaman.

Pendekatan multidisipliner juga terbukti memberikan kontribusi signifikan terhadap
analisis isu-isu keislaman mutakhir, seperti moderasi beragama, transformasi perilaku
keberagamaan, perkembangan hukum Islam, dan dinamika pemikiran Islam dalam ruang
publik modern (Busro, 2025). Kajian moderasi beragama, misalnya, tidak dapat dijelaskan
semata-mata melalui aspek teologis, melainkan membutuhkan pemahaman tentang faktor
sosial-politik yang memengaruhi konstruksi identitas keagamaan (Craig, 2003). Demikian pula
perkembangan hukum Islam kontemporer meniscayakan analisis historis, sosiologis, dan
politis untuk memahami perubahan fatwa dan praktik keagamaan di berbagai masyarakat
muslim (Hallaq, 2012).

Dengan demikian, pendekatan multidisipliner bukan hanya alternatif metodologis,
tetapi merupakan kebutuhan epistemologis dalam penelitian Islam kontemporer (llaina dkk.,
2022). Pendekatan ini memungkinkan studi Islam bergerak dari cara pandang yang sempit
menuju pemahaman yang lebih komprehensif, kontekstual, dan relevan dengan tantangan
intelektual maupun sosial saat ini. Integrasi berbagai disiplin ilmu akhirnya membantu
menghadirkan analisis keislaman yang lebih tajam, reflektif, dan responsif terhadap
perkembangan zaman (‘Auda, 2008).

Integrasi llmu dan Agama melalui Pendekatan Multidisipliner

Hasil telaah literatur memperlihatkan bahwa integrasi ilmu dan agama melalui
pendekatan multidisipliner merupakan upaya epistemologis untuk menjembatani nilai-nilai
normatif Islam dengan dinamika perkembangan ilmu pengetahuan modern secara Kritis,
dialogis, dan bertanggung jawab (‘Auda, 2008). Integrasi ini tidak dimaksudkan untuk
mencampuradukkan disiplin keagamaan dengan sains secara simplistis, tetapi untuk
menciptakan ruang interaksi yang memungkinkan keduanya saling mengoreksi, menguatkan,
dan memperkaya dalam menghasilkan pemahaman yang lebih komprehensif tentang realitas
(Barbour, 2006). Dalam tradisi keilmuan Islam, integrasi ini sejalan dengan prinsip kesatuan
antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris yang telah menjadi fondasi epistemologi Islam
sejak periode klasik (Hallag, 2012).

Berbagai pemikir kontemporer telah menawarkan model integrasi yang menjadi
landasan teoretis bagi pendekatan multidisipliner dalam studi Islam. Amin Abdullah, melalui
paradigma integratif-interkonektif, menekankan perlunya menghubungkan ulum ad-din
dengan ilmu-ilmu sosial-humaniora, karena fenomena keagamaan tidak pernah hadir dalam
ruang hampa sosial (Abdullah, 2017). Ismail Raji al-Farugi mengajukan konsep Islamisasi ilmu
sebagai upaya menata ulang struktur pengetahuan modern agar selaras dengan nilai-nilai tauhid
dan etika Islam (Muhyidin & Dewi Mutmainnah, 2021). Sementara itu, Syed Muhammad
Naquib al-Attas menggarisbawahi pentingnya Islamic worldview sebagai landasan
epistemologis yang harus mendasari analisis terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dan
fenomena sosial(Al-Attas, 1998). Ketiga pendekatan tersebut menunjukkan bahwa integrasi
ilmu dan agama tidak bersifat satu arah, melainkan merupakan proses dialogis yang terus
berkembang seiring perkembangan pengetahuan dan konteks sosial.

Integrasi melalui pendekatan multidisipliner telah menghasilkan kontribusi yang
signifikan dalam pengembangan studi Islam kontemporer. Pertama, integrasi ini
memungkinkan pemahaman teks keagamaan yang lebih kontekstual melalui pendekatan sosial-
historis, sehingga ajaran Islam dapat dipahami secara lebih sesuai dengan dinamika masyarakat
modern. Kedua, pendekatan ini membuka ruang dialog produktif antara wahyu dan sains,
sehingga pemahaman keagamaan tetap relevan tanpa kehilangan otoritas normatifnya. Ketiga,

e- ISSN 3063-7112



1605 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1600-1608

integrasi ini memberikan penguatan metodologis dalam berbagai bidang studi Islam, seperti
tafsir, hadis, pendidikan Islam, dan hukum Islam, melalui penggunaan teori dan metodologi
ilmiah yang lebih beragam. Keempat, pendekatan multidisipliner memungkinkan analisis
terhadap realitas keagamaan secara lebih ilmiah dan kritis tanpa menanggalkan prinsip-prinsip
dasar ajaran Islam.

Dengan demikian, pendekatan multidisipliner berfungsi sebagai jembatan
epistemologis yang menghubungkan agama dan ilmu pengetahuan dalam membangun kajian
Islam yang lebih komprehensif, integratif, dan responsif terhadap perkembangan zaman
(Abdullah, 2017). Integrasi ini bukan hanya sebuah kebutuhan akademik, tetapi juga
merupakan tuntutan metodologis untuk memastikan bahwa studi Islam tetap relevan,
mendalam, dan berkontribusi nyata dalam memahami dan memecahkan berbagai persoalan
sosial-keagamaan kontemporer (‘Auda, 2008).

Kontribusi Pendekatan Multidisipliner terhadap Pengembangan Keilmuan Islam

Sintesis berbagai literatur menunjukkan bahwa pendekatan multidisipliner memiliki
kontribusi yang sangat signifikan dalam pengembangan keilmuan Islam di era kontemporer
(Abdullah, 2017). Melalui integrasi beragam perspektif ilmiah, pendekatan ini memperluas
cakupan analisis terhadap ajaran Islam yang sebelumnya lebih banyak didominasi oleh pola
kajian normatif-teologis. Dalam konteks akademik, pendekatan multidisipliner tidak hanya
menambah variasi metodologis, tetapi juga memperdalam kualitas pemahaman terhadap relasi
antara teks keagamaan, konteks sosial, dan perubahan zaman (Peterson & Tomashek, 2006).
Oleh karena itu, pendekatan ini muncul sebagai paradigma baru yang relevan dalam menjawab
tantangan keilmuan Islam di tengah dinamika sosial global yang semakin kompleks.

Pertama, pendekatan multidisipliner mewujudkan bentuk kajian Islam yang lebih
komprehensif (Granfield & Cloud, 1999). Integrasi berbagai disiplin ilmu seperti sosiologi,
antropologi, psikologi, sejarah, dan linguistik membantu menyingkap dimensi sosial dan
kultural yang sering kali terabaikan dalam penelitian berbasis teks secara murni (Abdullah,
2017). Dengan demikian, pemahaman keagamaan tidak berhenti pada aspek doktrinal, tetapi
juga mencakup realitas empiris umat Islam sebagai makhluk sosial. Pendekatan ini
menegaskan bahwa studi keagamaan harus memperhatikan hubungan antara ajaran Islam,
praksis keberagamaan, serta kondisi sosial yang memengaruhi cara umat memahami dan
mengimplementasikan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari (Asri, 2025).

Kedua, pendekatan multidisipliner memperkuat analisis terhadap isu-isu kontemporer
yang semakin beragam. Perubahan sosial dan perkembangan teknologi menghadirkan
problem-problem baru, seperti etika penggunaan teknologi digital, isu kesetaraan gender,
perkembangan paham radikalisme dan moderasi, krisis lingkungan, serta transformasi
pendidikan Islam di era global. Isu-isu tersebut tidak dapat dijelaskan secara memadai melalui
pendekatan tunggal (Maunte dkk., 2025). Dengan memadukan konsep dan teori dari berbagai
disiplin ilmu, studi Islam mampu memberikan jawaban yang lebih relevan dan kontekstual.
Pendekatan ini menjadikan penelitian keislaman lebih responsif terhadap dinamika masyarakat
modern dan mampu menghasilkan rekomendasi yang aplikatif bagi kebijakan dan praksis
sosial-keagamaan (Muhsan & Haris, 2022).

Ketiga, pendekatan multidisipliner mendorong terjadinya transformasi metodologis
dalam studi Islam. Kajian perpustakaan menunjukkan bahwa integrasi ilmu melahirkan
pendekatan-pendekatan baru seperti interdisipliner, transdisipliner, dan pendekatan integratif,
yang memperkaya metodologi dalam kajian Al-Qur’an, hadis, pendidikan Islam, dan studi
keislaman lainnya (Maunte dkk., 2025). Transformasi metodologis ini tidak hanya memperluas
alat analisis, tetapi juga meningkatkan ketajaman interpretasi terhadap teks keagamaan.
Dengan demikian, studi Islam memperoleh kerangka analisis yang lebih fleksibel dan mampu
beradaptasi dengan perkembangan teori keilmuan modern (Maunte dkk., 2025).

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



Integrasi Ilmu dan Agama dalam Kajian Islam Kontemporer: Kajian Kepustakaan tentang Relevansi
Pendekatan Multidisipliner | 1606

Keempat, pendekatan multidisipliner menegaskan kembali relevansi ajaran Islam di
tengah perkembangan ilmu pengetahuan modern. Pemanfaatan berbagai disiplin ilmu
memungkinkan Islam dipahami sebagai sistem nilai yang dinamis, adaptif, dan terus-menerus
berdialog dengan perubahan zaman tanpa kehilangan identitas normatifnya (Rusli, 2023).
Integrasi antara agama dan sains memperlihatkan bahwa Islam memiliki kemampuan untuk
memberikan panduan moral, etika, dan intelektual yang dapat menjawab tantangan modernitas
secara proporsional (Rusli, 2023). Dengan cara ini, pendekatan multidisipliner tidak hanya
memperkuat fondasi epistemologis studi Islam, tetapi juga memberi kontribusi nyata dalam
mempertahankan aktualitas ajaran Islam dalam kehidupan masyarakat kontemporer.

Kesimpulan

Penelitian kepustakaan ini menunjukkan bahwa integrasi ilmu dan agama merupakan
karakter epistemologis mendasar dalam tradisi intelektual Islam. Temuan utama penelitian
menegaskan bahwa hubungan antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris bersifat saling
melengkapi, bukan saling menegasikan. Pendekatan multidisipliner terbukti relevan dalam
mengkaji fenomena keagamaan kontemporer yang bersifat kompleks dan berlapis, karena
mampu menggabungkan perspektif normatif-teologis dengan kerangka sosial, budaya,
psikologis, dan historis. Kajian ini juga menyoroti pengalaman epistemologis-subjektif para
pemikir Islam baik klasik maupun kontemporer yang menunjukkan keterbukaan terhadap
dialog lintas disiplin. Pemikiran al-Ghazali, Ibn Rushd, Naquib al-Attas, dan al-Faruqi,
misalnya, menggambarkan usaha mengharmonikan dimensi spiritual dan rasional dalam
memahami realitas. Pengalaman intelektual ini menjadi bukti bahwa integrasi ilmu dan agama
bukan hanya konstruksi teoretis, tetapi praktik keilmuan yang mengakar dalam sejarah
pemikiran Islam.

Secara praktis, penelitian ini memberikan implikasi penting bagi pengembangan studi
Islam yang lebih adaptif terhadap persoalan sosial dan kebutuhan masyarakat modern.
Pendekatan multidisipliner dapat digunakan sebagai dasar perumusan kebijakan pendidikan
Islam, pengembangan metodologi penelitian, dan penyusunan kurikulum yang lebih responsif
terhadap perkembangan ilmu pengetahuan. Secara teoretis, penelitian ini memperkuat
pandangan bahwa studi Islam perlu bergerak dari paradigma monodisipliner menuju paradigma
integratif yang menggabungkan analisis tekstual dan kontekstual secara seimbang. Adapun
rekomendasi penelitian lanjutan meliputi perlunya kajian empiris yang lebih mendalam
mengenai implementasi pendekatan multidisipliner dalam bidang-bidang spesifik, seperti
hukum Islam, pendidikan Islam, dan studi keagamaan masyarakat. Penelitian mendatang juga
dapat mengeksplorasi model integrasi keilmuan yang lebih sistematis, termasuk
pengembangan kerangka metodologis baru yang menggabungkan epistemologi Islam dengan
teori-teori ilmu sosial kontemporer. Dengan demikian, studi Islam dapat terus berkembang
sebagai disiplin yang relevan, kritis, dan kontributif bagi tantangan zaman.

Referensi
Abdullah, M. A. (2017). Islamic Studies in Higher Education in Indonesia: Challenges, Impact

and Prospects for the World Community. A/-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 55(2),
391-426. https://doi.org/10.14421/ajis.2017.552.391-426

Al-Attas, M. N. (1998). Islam and secularism. Suhail Academy.

Al-Faruqi, I. R., International Institute of Islamic Thought, American Academy of Religion, &
American Academy of Religion (Ed.). (1986). Trialogue of the Abrahamic faiths:
Papers presented to the Islamic Studies Group of American Academy of Religion (2nd
ed). International Institute of Islamic Thought.

Asri, Z.Y. (2025). Sociological Approach in Islamic Studies: An Interaction Between Religion
and Social Society. Jurnal Kajian Islam, 2(2), 7-11.

e- ISSN 3063-7112



1607 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1600-1608

https://doi.org/10.56566/jki.v2i2.286

Barbour, 1. G. (2006). Religion and science: Historical and contemporary issues, a revised and
expanded edition of Religion in an age od science (Repr). Harper.

Berger, P. L. (2011). The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of Religion. Open
Road Media.

Busro, B. (2025). Religion in Practice: Ecology, Education, Pluralism, and Vulnerability in
Contemporary Contexts. Religious: Jurnal Studi Agama-Agama dan Lintas Budaya,
8(3), v—xiv. https://doi.org/10.15575/rjsalb.v813.44906

Craig, C. L. (2003). Spiderwebs and silk: Tracing evolution from molecules to genes to
phenotypes. Oxford Univesity Press.

Fakhry, M. (2004). A history of Islamic philosophy (3rd ed). Columbia University Press.

Fernadi, M. F. (2025). Discourse of Contemporary Islamic Education: Dichotomy,
Islamization, and Integration of Science. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam dan
Multikulturalisme, 6(3), 479—490. https://doi.org/10.37680/scaffolding.v7i1.1988

Fouz Mohamed Zacky, M., & Moniruzzaman, M. (2024). ‘Islamic Epistemology’ in a Modern
Context: Anatomy of an Evolving Debate. Social Epistemology, 38(4), 511-525.
https://doi.org/10.1080/02691728.2023.2227945

George, M. W. (2008). The Elements of Library Research: What Every Student Needs to Know.
Princeton University Press. https://doi.org/10.1515/9781400830411

Granfield, R., & Cloud, W. (1999). Coming clean: Overcoming addiction without treatment.
New York University Press.

Hakim, A. (2025). Integrasi Ilmu Dan Agama: Perspektif Islam Dalam Ontologi, Epistemologi,
Dan Aksiologi Ilmu Pengetahuan. 10.

Hallaq, W. B. (2012). 4n introduction to Islamic law (4. print). Cambridge Univ. Press.

Ilaina, R., Ahid, N., & Presetiyo, A. E. (2022). Epistemology of Interdisciplinary Research at
Islamic Study on State Islamic Religious Higher Education in Indonesia. FITRAH:
Jurnal Kajian Ilmu-ilmu Keislaman, 8(1), 1-20.
https://doi.org/10.24952/fitrah.v8i1.4950

Izutsu, T. (2007). Ethico-religious concepts in the Qur’an. Islamic Book Trust.

Kfir, I. (2020). The Caliphate at War: The Ideological, Organisational and Military Innovations
of Islamic State By Ahmed S. Hashim. Journal of Islamic Studies, 31(1), 133—135.
https://doi.org/10.1093/jis/etz036

Khalil, A. (2020). Humility in Islamic Contemplative Ethics. Journal of Islamic Ethics, 4(1—
2), 223-252. https://doi.org/10.1163/24685542-12340048

Krippendorff, K. (2018). Content analysis: An introduction to its methodology (Fourth
Edition). SAGE.

Mardiana, D., Razaq, Abd. R., & Umiarso, U. (2020). Development of Islamic Education: The
Multidisciplinary, Interdisciplinary and Transdisciplinary Approaches. Al-Hayat:
Journal of Islamic Education, 4(1), 58. https://doi.org/10.35723/ajie.v4i11.97

Maunte, N. K., Yahiji, K., & Yasin, Z. (2025). Kajian Islam Dalam Pendekatan Multidisipliner.
Journal  of Islamic  Education Management Research, 4(1), 47-56.
https://doi.org/10.58194/jiemr.v411.2258

McKeon, Z. K. (1982). Novels and arguments: Inventing rhetorical criticism. University of
Chicago Press.

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



Integrasi Ilmu dan Agama dalam Kajian Islam Kontemporer: Kajian Kepustakaan tentang Relevansi
Pendekatan Multidisipliner | 1608
Muhsan, M., & Haris, A. (2022). Multidisciplinary Approach in Islamic Religious Education:

The Formation of a Holistic and Responsive Muslim Community to the Dynamics of
Modern Life. QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama, 14(1), 597-612.
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v14i1.4440

Muhyidin, M. & Dewi Mutmainnah. (2021). Menimbang Gagasan Islamisasi [lImu-ilmu Sosial;
Studi Kritis atas Pemikiran Ismail Raji Al-Faruqi. Ummul Qura Jurnal Institut
Pesantren Sunan Drajat (INSUD) Lamongan, 16(2), 98-107.
https://doi.org/10.55352/uq.v16i2.140

Nasr, S. H. (2006). Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: Philosophy in the Land
of Prophecy. State University of New York Press.

Nasr, S. H. (2007). Science and civilization in Islam. International Society for Science and
Religion.

Peterson, A., & Tomashek, T. (2006). Town ball: The glory days of Minnesota amateur
baseball. University of Minnesota Press.

Rahma, A. A., Afifah, A., & Muniron, M. (2024). Landasan Filosofis Integrasi Ilmu
Pengetahuan dan Agama: The Philosophical Bases for Integration of Science and
Religion. Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam, 8(2), 319-354.
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v8i2.11448

Rusli, Muh. (2023). Interdisciplinary Approach on Contemporary Islam in Indonesia. Jurnal
Adabiyah, 23(2), 355-378. https://doi.org/10.24252/jad.v23i2al3

Sun, D. (2021). China and the Islamic World: How the New Silk Road is Transforming Global
Politics By ROBERT R. BIANCHI. Journal of Islamic Studies, 32(3), 441-444.
https://doi.org/10.1093/jis/etab026

Zulkifli, Z., Alfitri, A., & Mohamad Abdun Nasir. (2025). Concept of Islamic Religious
Education learning Material Development In Majelis Ta’lim Through A Holistic-
Integralistic Approach. MAQOLAT: Journal of Islamic Studies, 3(4), 493-506.
https://doi.org/10.58355/maqolat.v3i4.186

‘Auda, Gasir. (2008). Magasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach
(Gasir ‘Auda, Ed.). The International Inst. of Islamic Thought.

e- ISSN 3063-7112



