
 
  

 

Integrasi Ilmu dan Agama dalam Kajian Islam Kontemporer: Kajian Kepustakaan 

tentang Relevansi Pendekatan Multidisipliner 

 

David Ricardo1 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Indonesia 

25204011012@student.uin-suka.ac.id  

 

Ahmad Arifi2  

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Indonesia 

ahmad.arifi@uin-suka.ac.id 

Korespondensi: 25204011012@student.uin-suka.ac.id 

 

  Abstract 
History Artikel: 

Diterima 1 November 2025 

Direvisi 20 November 2025 

Diterima 1 Desember 2025 

Tersedia online 21 

Desember 2025 

Contemporary Islamic studies face complex social, cultural, and intellectual 

challenges that require more comprehensive and adaptive scholarly 

approaches. This study aims to analyze the concept of integrating science and 

religion and to examine the relevance of a multidisciplinary approach in 

strengthening the paradigm of Islamic scholarship. Employing a qualitative 

method with a library research design, the study is analyzed through a 

phenomenological perspective to explore the intellectual experiences of Muslim 

thinkers in understanding the relationship between revelation, reason, and 

empirical reality. The findings indicate that the integration of science and 

religion constitutes an epistemological characteristic deeply embedded in the 

Islamic intellectual tradition, while the multidisciplinary approach provides a 

richer analytical framework for interpreting contemporary religious 

phenomena. This approach expands the scope of inquiry through the 

engagement of social sciences, humanities, and modern sciences, thereby 

enabling a more contextual and relevant understanding of religion. The 

implications of this study highlight the importance of strengthening an 

interconnective paradigm in curriculum development, research methodology, 

and Islamic studies. Overall, the study concludes that a multidisciplinary 

approach represents an epistemological necessity for the development of 

comprehensive and responsive contemporary Islamic studies. 

  Keywords: 

contemporary Islamic studies, Islamic epistemology, multidisciplinary 

approach, phenomenology. 

Pendahuluan 

Perkembangan pesat ilmu pengetahuan dan teknologi, yang berlangsung bersamaan 

dengan dinamika sosial global, telah membentuk konteks baru dalam kehidupan keagamaan 

masyarakat Muslim. Perubahan ini memengaruhi cara ajaran Islam dipahami, ditafsirkan, dan 

dipraktikkan, sehingga menimbulkan tantangan epistemologis dan praksis keagamaan yang 

semakin kompleks di era kontemporer (Sun, 2021). Berbagai fenomena sosial keagamaan saat 

ini tidak lagi dapat dipahami hanya melalui kacamata normatif-teologis, karena realitas 

keberagamaan terus dipengaruhi oleh perubahan struktur sosial, perkembangan teknologi 

digital, dinamika politik global, serta meningkatnya kompleksitas interaksi sosial di tengah 

masyarakat (Mardiana dkk., 2020). Kondisi ini menuntut pendekatan keilmuan yang lebih luas 

mailto:25204011012@student.uin-suka.ac.id
mailto:25204011012@student.uin-suka.ac.id


1601 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1600-1608 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

dan adaptif, sehingga kajian Islam tidak berhenti pada penjelasan tekstual-doktrinal, tetapi 

mampu membaca konteks sosial secara lebih mendalam. Dalam kerangka inilah integrasi ilmu 

dan agama kembali menjadi isu penting dalam pengembangan studi Islam modern. Pendekatan 

integratif diperlukan agar ajaran Islam tetap relevan di tengah perubahan zaman, tanpa 

kehilangan prinsip-prinsip epistemologis yang membentuk identitas keilmuannya (Mardiana 

dkk., 2020). 

Dalam sejarah intelektual Islam, integrasi ilmu dan agama sebenarnya bukan konsep 

baru. Tradisi klasik Islam telah menunjukkan bagaimana ulama dan ilmuwan menggabungkan 

wahyu, akal, dan pengalaman empiris dalam membangun pengetahuan yang komprehensif 

(Nasr, 2006). Namun, perkembangan modern justru menghadirkan kecenderungan dikotomis 

yang memisahkan ilmu agama dari ilmu umum, sehingga kajian keislaman sering terjebak 

dalam pendekatan parsial yang kurang mampu menjawab persoalan kontemporer secara 

holistik. Realitas ini menimbulkan kebutuhan mendesak untuk meninjau kembali hubungan 

antara agama dan ilmu dalam formulasi paradigma keilmuan Islam. Pendekatan multidisipliner 

kemudian muncul sebagai salah satu jalan yang memungkinkan dialog kreatif dan konstruktif 

antara berbagai bidang ilmu dalam rangka memahami dinamika keagamaan secara lebih utuh 

(Maunte dkk., 2025). 

Berdasarkan dinamika tersebut, dapat diidentifikasi bahwa permasalahan utama dalam 

pengembangan studi Islam kontemporer terletak pada kurang menguatnya penggunaan 

pendekatan multidisipliner dalam membaca fenomena keislaman, serta belum tersusunnya 

pemahaman konseptual yang jelas mengenai bagaimana integrasi ilmu dan agama dapat 

diterapkan dalam konteks akademik (Maunte dkk., 2025). Untuk itu, penelitian ini difokuskan 

pada analisis mendalam terhadap model-model integrasi ilmu dan agama yang telah 

berkembang dalam literatur keilmuan, sekaligus mengkaji peran pendekatan multidisipliner 

dalam memperkuat struktur epistemologi keilmuan Islam. 

Berangkat dari konteks tersebut, penelitian ini dirumuskan melalui tiga pertanyaan 

utama: (1) bagaimana konsep integrasi ilmu dan agama dipahami dalam kajian Islam 

kontemporer; (2) mengapa pendekatan multidisipliner memiliki urgensi metodologis dalam 

studi Islam masa kini; dan (3) bagaimana pendekatan multidisipliner berkontribusi terhadap 

pengembangan keilmuan Islam. Rumusan masalah ini mengarahkan penelitian untuk mencapai 

tiga tujuan penting, yaitu: menggambarkan konstruksi teoretis integrasi ilmu dan agama dalam 

literatur akademik, menjelaskan relevansi pendekatan multidisipliner sebagai landasan analitis 

dalam studi Islam kontemporer, serta menguraikan kontribusinya terhadap pembentukan 

paradigma keilmuan Islam yang lebih komprehensif dan kontekstual. 

Penelitian ini diharapkan membawa manfaat baik secara teoretis maupun praktis. 

Secara teoretis, penelitian ini memperkaya diskusi mengenai epistemologi Islam dengan 

memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang hubungan ilmu dan agama dan cara 

keduanya dapat dipadukan secara kritis (Hakim, 2025). Secara praktis, penelitian ini 

memberikan rujukan bagi akademisi, peneliti, dan pendidik dalam mengembangkan 

pendekatan studi Islam yang lebih holistik, interdisipliner, dan relevan dengan tantangan zaman 
(Zulkifli dkk., 2025). Dengan demikian, pendahuluan ini menjadi landasan konseptual untuk 

memahami urgensi pendekatan multidisipliner dalam membangun kajian Islam yang integratif, 

kontekstual, dan berdaya jawab terhadap perubahan modern. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi pustaka (library 

research) (George, 2008). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian terletak pada analisis 

pemikiran, gagasan konseptual, serta konstruksi teoretis mengenai integrasi ilmu dan agama 

dalam konteks kajian Islam kontemporer (Maunte dkk., 2025). Sebagai penelitian yang 

bertumpu pada sumber-sumber literatur, desain studi pustaka dinilai paling tepat untuk 



Integrasi Ilmu dan Agama dalam Kajian Islam Kontemporer: Kajian Kepustakaan tentang Relevansi 

Pendekatan Multidisipliner | 1602 

e- ISSN 3063-7112 

menelaah secara kritis berbagai pandangan, paradigma, dan model integrasi yang berkembang 

dalam khazanah keilmuan Islam modern maupun klasik (McKeon, 1982). 

Secara metodologis, penelitian ini diarahkan untuk menjawab dua rumusan masalah 

utama, yaitu bagaimana konstruksi konseptual integrasi ilmu dan agama dipahami dan 

dikembangkan dalam wacana keilmuan Islam kontemporer, serta sejauh mana pendekatan 

multidisipliner relevan dalam memperkuat integrasi tersebut (Fernadi, 2025). Untuk menjawab 

rumusan masalah tersebut, penelitian ini sekaligus bertujuan menggambarkan dan 

menganalisis ragam model integrasi ilmu dan agama dalam literatur akademik, serta 

menjelaskan kontribusi pendekatan multidisipliner sebagai kerangka penguatan epistemologis 

dan metodologis dalam pengembangan kajian Islam. 

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran berbagai karya ilmiah yang memuat 

diskursus integrasi ilmu dan agama, termasuk buku-buku pemikiran Islam kontemporer, artikel 

jurnal bereputasi, prosiding, serta publikasi akademik yang relevan (Maunte dkk., 2025). 

Proses pemilihan literatur berorientasi pada kualitas akademik, otoritas penulis, konteks 

argumentasi, dan relevansinya terhadap fokus penelitian. Literatur yang dianalisis tidak hanya 

mencakup gagasan tokoh-tokoh modern seperti Al-Attas, Al-Faruqi, maupun gagasan 

keilmuan kontemporer mengenai integrasi-interkoneksi, tetapi juga mencakup pendekatan 

filsafat ilmu dan epistemologi yang diperlukan untuk membaca dinamika relasi antara ilmu dan 

agama secara lebih komprehensif (Al-Attas, 1998). 

Data yang terkumpul kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis konten (content 

analysis). Teknik ini memungkinkan peneliti untuk mengekstraksi konsep-konsep kunci, 

menelusuri struktur argumentasi, dan mengidentifikasi pola-pola pemikiran yang membentuk 

relasi antara ilmu dan agama (Krippendorff, 2018). Analisis dilakukan dengan cara 

membandingkan berbagai model integrasi, menelaah aspek epistemologis yang melandasinya, 

serta mengaitkan temuan dengan konteks multidisipliner yang menjadi fokus penelitian. 

Pendekatan ini memberikan ruang untuk mengelaborasi hubungan antara disiplin-disiplin 

seperti filsafat, sosiologi, antropologi, dan ilmu keagamaan dalam membentuk perspektif 

integratif (Fouz Mohamed Zacky & Moniruzzaman, 2024). 

Tahap akhir penelitian adalah penyusunan sintesis hasil analisis yang memadukan 

temuan-temuan konseptual secara kritis dan argumentatif. Sintesis ini tidak hanya menyajikan 

pemetaan gagasan, tetapi juga merumuskan signifikansi pendekatan multidisipliner terhadap 

penguatan integrasi ilmu dan agama. Dengan demikian, metode penelitian ini sekaligus 

memastikan bahwa pembahasan yang dihasilkan bersifat komprehensif, analitis, dan relevan 

dengan kebutuhan pengembangan keilmuan Islam di era kontemporer. 

 

Hasil dan Diskusi 

 

Relasi Ilmu dan Agama dalam Perspektif Islam 

Hasil kajian pustaka menunjukkan bahwa relasi antara ilmu dan agama dalam tradisi 

intelektual Islam bersifat integratif dan saling melengkapi, bukan dikotomis sebagaimana 

pemisahan yang lahir dari sejarah epistemologi Barat modern (Al-Attas, 1998). Dalam 

pandangan Islam, sumber pengetahuan tidak hanya bersandar pada wahyu sebagai dasar 

normatif, tetapi juga mengakui peran akal dan pengalaman empiris sebagai perangkat 

epistemologis untuk memahami realitas (Rahma dkk., 2024). Kesatuan ketiga sumber 

pengetahuan ini menegaskan bahwa ilmu pengetahuan dalam Islam bergerak dalam satu 

kesatuan kerangka tauhid. Hal tersebut terlihat dalam karya para ulama klasik seperti al-

Ghazali yang menempatkan ilmu rasional dan ilmu syar‘i sebagai bagian dari satu sistem 

pengetahuan yang saling membutuhkan, atau Ibn Rushd yang menekankan bahwa penggunaan 

akal dalam filsafat tidak bertentangan dengan wahyu, karena keduanya menuju kebenaran yang 

sama melalui metode yang berbeda (Izutsu, 2007). Demikian pula, Ibn Taymiyyah menegaskan 



1603 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1600-1608 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

bahwa akal yang sehat tidak mungkin bertentangan dengan teks-teks wahyu yang otentik, 

sehingga relasi keduanya bersifat harmonis (Kfir, 2020). 

Secara historis, pandangan integratif ini tercermin dalam perkembangan sains dan 

tradisi keilmuan Islam pada masa klasik. Ilmuwan Muslim tidak membedakan secara tegas 

antara ilmu agama dan ilmu umum karena keduanya dianggap bagian dari upaya memahami 

tanda-tanda Tuhan baik yang tertulis dalam teks suci maupun yang terhampar dalam alam 

semesta (Nasr, 2007). Tokoh seperti Ibn Sina, al-Farabi, al-Biruni, dan Ibn Khaldun 

menunjukkan bahwa pembahasan filsafat, kedokteran, matematika, astronomi, sosiologi, dan 

ilmu agama dapat berkembang dalam satu ekosistem keilmuan yang saling meneguhkan 

(Fakhry, 2004). Hal ini menjadi bukti historis bahwa peradaban Islam tumbuh melalui dialog 

konstruktif antara wahyu dan rasionalitas, bukan melalui pertentangan sebagaimana yang 

sering diasosiasikan dalam narasi perkembangan ilmu di Barat. 

Dalam konteks pemikiran modern, gagasan integrasi ilmu dan agama memperoleh 

penguatan dari tokoh-tokoh kontemporer seperti Syed Naquib al-Attas, Ismail Raji al-Faruqi, 

dan M. Amin Abdullah. Al-Attas mengajukan konsep Islamic worldview yang menempatkan 

seluruh jenis pengetahuan dalam kerangka tauhid sehingga ilmu tidak boleh dipisahkan dari 

nilai-nilai moral dan tujuan spiritual manusia (Al-Attas, 1998). Sementara itu, al-Faruqi 

mengembangkan gagasan Islamization of Knowledge untuk menyelaraskan ilmu-ilmu modern 

dengan prinsip-prinsip Islam agar tidak terlepas dari nilai etis-teologis (Al-Faruqi dkk., 1986). 

Amin Abdullah, melalui paradigma Integratif-Interkonektif, menawarkan model epistemologi 

baru yang menghubungkan ilmu-ilmu keislaman dengan ilmu sosial-humaniora untuk 

membaca fenomena keagamaan secara lebih komprehensif (Fouz Mohamed Zacky & 

Moniruzzaman, 2024). 

Dalam konteks kajian Islam kontemporer, kebutuhan akan integrasi ini semakin 

mendesak karena kompleksitas masalah keagamaan tidak lagi dapat dijelaskan melalui 

pendekatan normatif semata. Fenomena seperti perubahan sosial, globalisasi, digitalisasi, serta 

pluralitas budaya dan pemikiran memunculkan problematika keagamaan yang jauh lebih 

kompleks dibanding era sebelumnya (Fouz Mohamed Zacky & Moniruzzaman, 2024). Oleh 

karena itu, penguatan paradigma integratif antara ilmu dan agama menjadi landasan penting 

bagi pengembangan keilmuan Islam yang responsif dan kontekstual. Integrasi tersebut bukan 

hanya berfungsi menjaga kohesi epistemologis, tetapi juga memastikan bahwa ajaran Islam 

tetap relevan dan mampu memberikan solusi atas persoalan kemanusiaan modern. 

 

Urgensi Pendekatan Multidisipliner dalam Studi Islam 

Analisis literatur menunjukkan bahwa fenomena keagamaan tidak dapat dipahami 

secara komprehensif apabila hanya bertumpu pada pendekatan normatif-teologis (Berger, 

2011). Pendekatan tersebut memang penting untuk menjaga dimensi doktrinal Islam, tetapi 

tidak memadai untuk menjelaskan bagaimana ajaran agama diresepsi, diinterpretasi, dan 

dipraktikkan dalam konteks sosial yang terus berubah. Realitas keagamaan senantiasa 

berkelindan dengan struktur sosial, budaya, psikologis, politik, dan ekonomi yang 
memengaruhi cara umat beragama membentuk pemahaman dan perilaku keberagamaan 

mereka (George, 2008). Karena itu, studi Islam menuntut perspektif yang lebih luas dan 

integratif agar dapat menangkap kompleksitas hubungan antara teks, konteks, dan praksis 

kehidupan umat (Khalil, 2020). 

Dalam kerangka epistemologis ini, pendekatan multidisipliner menjadi kebutuhan 

metodologis yang tidak dapat diabaikan (Ilaina dkk., 2022). Pendekatan tersebut 

menggabungkan perangkat analisis dari berbagai disiplin ilmu, seperti sosiologi agama, 

antropologi budaya, psikologi keagamaan, sejarah peradaban Islam, hermeneutika, linguistik 

dan analisis wacana, serta ilmu politik dan ekonomi. Melalui integrasi berbagai disiplin 

tersebut, peneliti dapat memahami fenomena keagamaan tidak hanya sebagai ekspresi 



Integrasi Ilmu dan Agama dalam Kajian Islam Kontemporer: Kajian Kepustakaan tentang Relevansi 

Pendekatan Multidisipliner | 1604 

e- ISSN 3063-7112 

normatif, tetapi juga sebagai praktik sosial yang dipengaruhi oleh dinamika masyarakat, 

struktur kekuasaan, dan perubahan budaya (Busro, 2025). Hal ini sejalan dengan paradigma 

penelitian kontemporer yang menekankan interkoneksi antar-disiplin dalam rangka 

menghasilkan pengetahuan yang lebih valid, kontekstual, dan relevan dengan kebutuhan 

zaman. 

Pendekatan multidisipliner juga terbukti memberikan kontribusi signifikan terhadap 

analisis isu-isu keislaman mutakhir, seperti moderasi beragama, transformasi perilaku 

keberagamaan, perkembangan hukum Islam, dan dinamika pemikiran Islam dalam ruang 

publik modern (Busro, 2025). Kajian moderasi beragama, misalnya, tidak dapat dijelaskan 

semata-mata melalui aspek teologis, melainkan membutuhkan pemahaman tentang faktor 

sosial-politik yang memengaruhi konstruksi identitas keagamaan (Craig, 2003). Demikian pula 

perkembangan hukum Islam kontemporer meniscayakan analisis historis, sosiologis, dan 

politis untuk memahami perubahan fatwa dan praktik keagamaan di berbagai masyarakat 

muslim (Hallaq, 2012). 

Dengan demikian, pendekatan multidisipliner bukan hanya alternatif metodologis, 

tetapi merupakan kebutuhan epistemologis dalam penelitian Islam kontemporer (Ilaina dkk., 

2022). Pendekatan ini memungkinkan studi Islam bergerak dari cara pandang yang sempit 

menuju pemahaman yang lebih komprehensif, kontekstual, dan relevan dengan tantangan 

intelektual maupun sosial saat ini. Integrasi berbagai disiplin ilmu akhirnya membantu 

menghadirkan analisis keislaman yang lebih tajam, reflektif, dan responsif terhadap 

perkembangan zaman (ʿAuda, 2008). 

 

Integrasi Ilmu dan Agama melalui Pendekatan Multidisipliner 

Hasil telaah literatur memperlihatkan bahwa integrasi ilmu dan agama melalui 

pendekatan multidisipliner merupakan upaya epistemologis untuk menjembatani nilai-nilai 

normatif Islam dengan dinamika perkembangan ilmu pengetahuan modern secara kritis, 

dialogis, dan bertanggung jawab (ʿAuda, 2008). Integrasi ini tidak dimaksudkan untuk 

mencampuradukkan disiplin keagamaan dengan sains secara simplistis, tetapi untuk 

menciptakan ruang interaksi yang memungkinkan keduanya saling mengoreksi, menguatkan, 

dan memperkaya dalam menghasilkan pemahaman yang lebih komprehensif tentang realitas 

(Barbour, 2006). Dalam tradisi keilmuan Islam, integrasi ini sejalan dengan prinsip kesatuan 

antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris yang telah menjadi fondasi epistemologi Islam 

sejak periode klasik (Hallaq, 2012). 

Berbagai pemikir kontemporer telah menawarkan model integrasi yang menjadi 

landasan teoretis bagi pendekatan multidisipliner dalam studi Islam. Amin Abdullah, melalui 

paradigma integratif-interkonektif, menekankan perlunya menghubungkan ulum ad-din 

dengan ilmu-ilmu sosial-humaniora, karena fenomena keagamaan tidak pernah hadir dalam 

ruang hampa sosial (Abdullah, 2017). Ismail Raji al-Faruqi mengajukan konsep Islamisasi ilmu 

sebagai upaya menata ulang struktur pengetahuan modern agar selaras dengan nilai-nilai tauhid 

dan etika Islam (Muhyidin & Dewi Mutmainnah, 2021). Sementara itu, Syed Muhammad 

Naquib al-Attas menggarisbawahi pentingnya Islamic worldview sebagai landasan 

epistemologis yang harus mendasari analisis terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dan 

fenomena sosial(Al-Attas, 1998). Ketiga pendekatan tersebut menunjukkan bahwa integrasi 

ilmu dan agama tidak bersifat satu arah, melainkan merupakan proses dialogis yang terus 

berkembang seiring perkembangan pengetahuan dan konteks sosial. 

Integrasi melalui pendekatan multidisipliner telah menghasilkan kontribusi yang 

signifikan dalam pengembangan studi Islam kontemporer. Pertama, integrasi ini 

memungkinkan pemahaman teks keagamaan yang lebih kontekstual melalui pendekatan sosial-

historis, sehingga ajaran Islam dapat dipahami secara lebih sesuai dengan dinamika masyarakat 

modern. Kedua, pendekatan ini membuka ruang dialog produktif antara wahyu dan sains, 

sehingga pemahaman keagamaan tetap relevan tanpa kehilangan otoritas normatifnya. Ketiga, 



1605 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1600-1608 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

integrasi ini memberikan penguatan metodologis dalam berbagai bidang studi Islam, seperti 

tafsir, hadis, pendidikan Islam, dan hukum Islam, melalui penggunaan teori dan metodologi 

ilmiah yang lebih beragam. Keempat, pendekatan multidisipliner memungkinkan analisis 

terhadap realitas keagamaan secara lebih ilmiah dan kritis tanpa menanggalkan prinsip-prinsip 

dasar ajaran Islam. 

Dengan demikian, pendekatan multidisipliner berfungsi sebagai jembatan 

epistemologis yang menghubungkan agama dan ilmu pengetahuan dalam membangun kajian 

Islam yang lebih komprehensif, integratif, dan responsif terhadap perkembangan zaman 

(Abdullah, 2017). Integrasi ini bukan hanya sebuah kebutuhan akademik, tetapi juga 

merupakan tuntutan metodologis untuk memastikan bahwa studi Islam tetap relevan, 

mendalam, dan berkontribusi nyata dalam memahami dan memecahkan berbagai persoalan 

sosial-keagamaan kontemporer (ʿAuda, 2008).  

 

Kontribusi Pendekatan Multidisipliner terhadap Pengembangan Keilmuan Islam 

Sintesis berbagai literatur menunjukkan bahwa pendekatan multidisipliner memiliki 

kontribusi yang sangat signifikan dalam pengembangan keilmuan Islam di era kontemporer 

(Abdullah, 2017). Melalui integrasi beragam perspektif ilmiah, pendekatan ini memperluas 

cakupan analisis terhadap ajaran Islam yang sebelumnya lebih banyak didominasi oleh pola 

kajian normatif-teologis. Dalam konteks akademik, pendekatan multidisipliner tidak hanya 

menambah variasi metodologis, tetapi juga memperdalam kualitas pemahaman terhadap relasi 

antara teks keagamaan, konteks sosial, dan perubahan zaman (Peterson & Tomashek, 2006). 

Oleh karena itu, pendekatan ini muncul sebagai paradigma baru yang relevan dalam menjawab 

tantangan keilmuan Islam di tengah dinamika sosial global yang semakin kompleks. 

Pertama, pendekatan multidisipliner mewujudkan bentuk kajian Islam yang lebih 

komprehensif (Granfield & Cloud, 1999). Integrasi berbagai disiplin ilmu seperti sosiologi, 

antropologi, psikologi, sejarah, dan linguistik membantu menyingkap dimensi sosial dan 

kultural yang sering kali terabaikan dalam penelitian berbasis teks secara murni (Abdullah, 

2017). Dengan demikian, pemahaman keagamaan tidak berhenti pada aspek doktrinal, tetapi 

juga mencakup realitas empiris umat Islam sebagai makhluk sosial. Pendekatan ini 

menegaskan bahwa studi keagamaan harus memperhatikan hubungan antara ajaran Islam, 

praksis keberagamaan, serta kondisi sosial yang memengaruhi cara umat memahami dan 

mengimplementasikan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari (Asri, 2025). 

Kedua, pendekatan multidisipliner memperkuat analisis terhadap isu-isu kontemporer 

yang semakin beragam. Perubahan sosial dan perkembangan teknologi menghadirkan 

problem-problem baru, seperti etika penggunaan teknologi digital, isu kesetaraan gender, 

perkembangan paham radikalisme dan moderasi, krisis lingkungan, serta transformasi 

pendidikan Islam di era global. Isu-isu tersebut tidak dapat dijelaskan secara memadai melalui 

pendekatan tunggal (Maunte dkk., 2025). Dengan memadukan konsep dan teori dari berbagai 

disiplin ilmu, studi Islam mampu memberikan jawaban yang lebih relevan dan kontekstual. 

Pendekatan ini menjadikan penelitian keislaman lebih responsif terhadap dinamika masyarakat 
modern dan mampu menghasilkan rekomendasi yang aplikatif bagi kebijakan dan praksis 

sosial-keagamaan (Muhsan & Haris, 2022). 

Ketiga, pendekatan multidisipliner mendorong terjadinya transformasi metodologis 

dalam studi Islam. Kajian perpustakaan menunjukkan bahwa integrasi ilmu melahirkan 

pendekatan-pendekatan baru seperti interdisipliner, transdisipliner, dan pendekatan integratif, 

yang memperkaya metodologi dalam kajian Al-Qur’an, hadis, pendidikan Islam, dan studi 

keislaman lainnya (Maunte dkk., 2025). Transformasi metodologis ini tidak hanya memperluas 

alat analisis, tetapi juga meningkatkan ketajaman interpretasi terhadap teks keagamaan. 

Dengan demikian, studi Islam memperoleh kerangka analisis yang lebih fleksibel dan mampu 

beradaptasi dengan perkembangan teori keilmuan modern (Maunte dkk., 2025). 



Integrasi Ilmu dan Agama dalam Kajian Islam Kontemporer: Kajian Kepustakaan tentang Relevansi 

Pendekatan Multidisipliner | 1606 

e- ISSN 3063-7112 

Keempat, pendekatan multidisipliner menegaskan kembali relevansi ajaran Islam di 

tengah perkembangan ilmu pengetahuan modern. Pemanfaatan berbagai disiplin ilmu 

memungkinkan Islam dipahami sebagai sistem nilai yang dinamis, adaptif, dan terus-menerus 

berdialog dengan perubahan zaman tanpa kehilangan identitas normatifnya (Rusli, 2023). 

Integrasi antara agama dan sains memperlihatkan bahwa Islam memiliki kemampuan untuk 

memberikan panduan moral, etika, dan intelektual yang dapat menjawab tantangan modernitas 

secara proporsional (Rusli, 2023). Dengan cara ini, pendekatan multidisipliner tidak hanya 

memperkuat fondasi epistemologis studi Islam, tetapi juga memberi kontribusi nyata dalam 

mempertahankan aktualitas ajaran Islam dalam kehidupan masyarakat kontemporer. 

 

Kesimpulan 
 Penelitian kepustakaan ini menunjukkan bahwa integrasi ilmu dan agama merupakan 

karakter epistemologis mendasar dalam tradisi intelektual Islam. Temuan utama penelitian 

menegaskan bahwa hubungan antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris bersifat saling 

melengkapi, bukan saling menegasikan. Pendekatan multidisipliner terbukti relevan dalam 

mengkaji fenomena keagamaan kontemporer yang bersifat kompleks dan berlapis, karena 

mampu menggabungkan perspektif normatif-teologis dengan kerangka sosial, budaya, 

psikologis, dan historis. Kajian ini juga menyoroti pengalaman epistemologis-subjektif para 

pemikir Islam baik klasik maupun kontemporer yang menunjukkan keterbukaan terhadap 

dialog lintas disiplin. Pemikiran al-Ghazali, Ibn Rushd, Naquib al-Attas, dan al-Faruqi, 

misalnya, menggambarkan usaha mengharmonikan dimensi spiritual dan rasional dalam 

memahami realitas. Pengalaman intelektual ini menjadi bukti bahwa integrasi ilmu dan agama 

bukan hanya konstruksi teoretis, tetapi praktik keilmuan yang mengakar dalam sejarah 

pemikiran Islam. 

 Secara praktis, penelitian ini memberikan implikasi penting bagi pengembangan studi 

Islam yang lebih adaptif terhadap persoalan sosial dan kebutuhan masyarakat modern. 

Pendekatan multidisipliner dapat digunakan sebagai dasar perumusan kebijakan pendidikan 

Islam, pengembangan metodologi penelitian, dan penyusunan kurikulum yang lebih responsif 

terhadap perkembangan ilmu pengetahuan. Secara teoretis, penelitian ini memperkuat 

pandangan bahwa studi Islam perlu bergerak dari paradigma monodisipliner menuju paradigma 

integratif yang menggabungkan analisis tekstual dan kontekstual secara seimbang. Adapun 

rekomendasi penelitian lanjutan meliputi perlunya kajian empiris yang lebih mendalam 

mengenai implementasi pendekatan multidisipliner dalam bidang-bidang spesifik, seperti 

hukum Islam, pendidikan Islam, dan studi keagamaan masyarakat. Penelitian mendatang juga 

dapat mengeksplorasi model integrasi keilmuan yang lebih sistematis, termasuk 

pengembangan kerangka metodologis baru yang menggabungkan epistemologi Islam dengan 

teori-teori ilmu sosial kontemporer. Dengan demikian, studi Islam dapat terus berkembang 

sebagai disiplin yang relevan, kritis, dan kontributif bagi tantangan zaman. 

 

Referensi 

Abdullah, M. A. (2017). Islamic Studies in Higher Education in Indonesia: Challenges, Impact 

and Prospects for the World Community. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 55(2), 

391–426. https://doi.org/10.14421/ajis.2017.552.391-426 

Al-Attas, M. N. (1998). Islam and secularism. Suhail Academy. 

Al-Faruqi, I. R., International Institute of Islamic Thought, American Academy of Religion, & 

American Academy of Religion (Ed.). (1986). Trialogue of the Abrahamic faiths: 

Papers presented to the Islāmic Studies Group of American Academy of Religion (2nd 

ed). International Institute of Islamic Thought. 

Asri, Z. Y. (2025). Sociological Approach in Islamic Studies: An Interaction Between Religion 

and Social Society. Jurnal Kajian Islam, 2(2), 7–11. 



1607 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1600-1608 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

https://doi.org/10.56566/jki.v2i2.286 

Barbour, I. G. (2006). Religion and science: Historical and contemporary issues; a revised and 

expanded edition of Religion in an age od science (Repr). Harper. 

Berger, P. L. (2011). The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of Religion. Open 

Road Media. 

Busro, B. (2025). Religion in Practice: Ecology, Education, Pluralism, and Vulnerability in 

Contemporary Contexts. Religious: Jurnal Studi Agama-Agama dan Lintas Budaya, 

8(3), v–xiv. https://doi.org/10.15575/rjsalb.v8i3.44906 

Craig, C. L. (2003). Spiderwebs and silk: Tracing evolution from molecules to genes to 

phenotypes. Oxford Univesity Press. 

Fakhry, M. (2004). A history of Islamic philosophy (3rd ed). Columbia University Press. 

Fernadi, M. F. (2025). Discourse of Contemporary Islamic Education: Dichotomy, 

Islamization, and Integration of Science. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam dan 

Multikulturalisme, 6(3), 479–490. https://doi.org/10.37680/scaffolding.v7i1.1988 

Fouz Mohamed Zacky, M., & Moniruzzaman, M. (2024). ‘Islamic Epistemology’ in a Modern 

Context: Anatomy of an Evolving Debate. Social Epistemology, 38(4), 511–525. 

https://doi.org/10.1080/02691728.2023.2227945 

George, M. W. (2008). The Elements of Library Research: What Every Student Needs to Know. 

Princeton University Press. https://doi.org/10.1515/9781400830411 

Granfield, R., & Cloud, W. (1999). Coming clean: Overcoming addiction without treatment. 

New York University Press. 

Hakim, A. (2025). Integrasi Ilmu Dan Agama: Perspektif Islam Dalam Ontologi, Epistemologi, 

Dan Aksiologi Ilmu Pengetahuan. 10. 

Hallaq, W. B. (2012). An introduction to Islamic law (4. print). Cambridge Univ. Press. 

Ilaina, R., Ahid, N., & Presetiyo, A. E. (2022). Epistemology of Interdisciplinary Research at 

Islamic Study on State Islamic Religious Higher Education in Indonesia. FITRAH: 

Jurnal Kajian Ilmu-ilmu Keislaman, 8(1), 1–20. 

https://doi.org/10.24952/fitrah.v8i1.4950 

Izutsu, T. (2007). Ethico-religious concepts in the Qur’an. Islamic Book Trust. 

Kfir, I. (2020). The Caliphate at War: The Ideological, Organisational and Military Innovations 

of Islamic State By Ahmed S. Hashim. Journal of Islamic Studies, 31(1), 133–135. 

https://doi.org/10.1093/jis/etz036 

Khalil, A. (2020). Humility in Islamic Contemplative Ethics. Journal of Islamic Ethics, 4(1–

2), 223–252. https://doi.org/10.1163/24685542-12340048 

Krippendorff, K. (2018). Content analysis: An introduction to its methodology (Fourth 

Edition). SAGE. 

Mardiana, D., Razaq, Abd. R., & Umiarso, U. (2020). Development of Islamic Education: The 

Multidisciplinary, Interdisciplinary and Transdisciplinary Approaches. Al-Hayat: 

Journal of Islamic Education, 4(1), 58. https://doi.org/10.35723/ajie.v4i1.97 

Maunte, N. K., Yahiji, K., & Yasin, Z. (2025). Kajian Islam Dalam Pendekatan Multidisipliner. 

Journal of Islamic Education Management Research, 4(1), 47–56. 

https://doi.org/10.58194/jiemr.v4i1.2258 

McKeon, Z. K. (1982). Novels and arguments: Inventing rhetorical criticism. University of 

Chicago Press. 



Integrasi Ilmu dan Agama dalam Kajian Islam Kontemporer: Kajian Kepustakaan tentang Relevansi 

Pendekatan Multidisipliner | 1608 

e- ISSN 3063-7112 

Muhsan, M., & Haris, A. (2022). Multidisciplinary Approach in Islamic Religious Education: 

The Formation of a Holistic and Responsive Muslim Community to the Dynamics of 

Modern Life. QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama, 14(1), 597–612. 

https://doi.org/10.37680/qalamuna.v14i1.4440 

Muhyidin, M. & Dewi Mutmainnah. (2021). Menimbang Gagasan Islamisasi Ilmu-ilmu Sosial; 

Studi Kritis atas Pemikiran Ismail Raji Al-Faruqi. Ummul Qura Jurnal Institut 

Pesantren Sunan Drajat (INSUD) Lamongan, 16(2), 98–107. 

https://doi.org/10.55352/uq.v16i2.140 

Nasr, S. H. (2006). Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: Philosophy in the Land 

of Prophecy. State University of New York Press. 

Nasr, S. H. (2007). Science and civilization in Islam. International Society for Science and 

Religion. 

Peterson, A., & Tomashek, T. (2006). Town ball: The glory days of Minnesota amateur 

baseball. University of Minnesota Press. 

Rahma, A. A., Afifah, A., & Muniron, M. (2024). Landasan Filosofis Integrasi Ilmu 

Pengetahuan dan Agama: The Philosophical Bases for Integration of Science and 

Religion. Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam, 8(2), 319–354. 

https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v8i2.11448 

Rusli, Muh. (2023). Interdisciplinary Approach on Contemporary Islam in Indonesia. Jurnal 

Adabiyah, 23(2), 355–378. https://doi.org/10.24252/jad.v23i2a13 

Sun, D. (2021). China and the Islamic World: How the New Silk Road is Transforming Global 

Politics By ROBERT R. BIANCHI. Journal of Islamic Studies, 32(3), 441–444. 

https://doi.org/10.1093/jis/etab026 

Zulkifli, Z., Alfitri, A., & Mohamad Abdun Nasir. (2025). Concept of Islamic Religious 

Education learning Material Development In Majelis Ta’lim Through A Holistic-

Integralistic Approach. MAQOLAT: Journal of Islamic Studies, 3(4), 493–506. 

https://doi.org/10.58355/maqolat.v3i4.186 

ʿAuda, Ǧāsir. (2008). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach 

(Ǧāsir ʿAuda, Ed.). The International Inst. of Islamic Thought. 

 

 

 

  

 

 


