
 
  

Hubungan antara Adab dan Ilmu dalam Dasar-Dasar Pendidikan Islam 

Millati Qanitatin1 

Universitas K.H Abudrrahman Wahid Pekalongan  

email: millati.qanitatin24191@mhs.uingusdur.ac.id 

 

Abdul Khobir 2 

Universitas K.H Abudrrahman Wahid Pekalongan  

email: abdulkhobir72@gmail.com  

Naisya Maulana Aprilia Rimbani3 

Universitas K.H Abudrrahman Wahid Pekalongan  

email: naisya.maulana.aprilia.rimbani24199@mhs.uingusdur.ac.id  

Muhammad Hilmi Mahfuzh4 

Universitas K.H Abudrrahman Wahid Pekalongan  

email: muhammad.hilmi.mahfuzh24197@mhs.uingusdur.ac.id  

*Korespondensi: email: millati.qanitatin24191@mhs.uingusdur.ac.id 

  Abstrak 
History Artikel: 

Diterima 1 Desember 2025 

Direvisi 10 Desember 2025 

Diterima 15 Desember 2025 

Tersedia online 17 

Desember 2025 

 

The fundamental relationship between adab and knowledge in the epistemology 

of Islamic education can be examined through the thoughts of Imam al-Ghazali 

and Syed Muhammad Naquib al-Attas. Both emphasize that adab is an 

epistemological foundation that determines the quality of knowledge, not 

merely a matter of ethical behavior. Adab functions to direct intention, preserve 

the purity of the heart, and ensure that knowledge is acquired and practiced 

correctly so that it does not lead to moral or social corruption.Their concept of 

knowledge shows that knowledge in Islam has complementary spiritual and 

rational dimensions. Knowledge is understood as a divine light that guides 

humans toward truth, as well as an intellectual process that must be guided by 

moral values. Thus, the relationship between adab and knowledge is cyclical: 

adab prepares the soul to receive knowledge, and knowledge strengthens adab 

through proper understanding and application. In the context of modern 

education, this study asserts that moral crises—such as character degradation 

and the misuse of knowledge—stem from separating knowledge from adab. 

Therefore, integrating adab and knowledge must be reintroduced into Islamic 

educational curricula through a holistic approach that unites knowledge, 

spirituality, and character formation. Such integration offers a conceptual 

solution to contemporary educational challenges in the digital era and 

strengthens the aims of Islamic education in shaping knowledgeable and well-

mannered individuals. 

 Kata kunci: 

Adab; Knowledge; and  Islamic Education 

Pendahuluan/ مقدمة  
Dalam tradisi keilmuan Islam, adab dan ilmu merupakan dua elemen yang tidak dapat 

dipisahkan. Keduanya ibarat ruh dan jasad yang saling melengkapi dalam membentuk manusia 

berilmu sekaligus berakhlak. Namun demikian, realitas pendidikan modern menunjukkan 

adanya pergeseran nilai, di mana keberhasilan lebih sering diukur dari capaian akademik dan 

mailto:millati.qanitatin24191@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:abdulkhobir72@gmail.com
mailto:naisya.maulana.aprilia.rimbani24199@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:muhammad.hilmi.mahfuzh24197@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:millati.qanitatin24191@mhs.uingusdur.ac.id


1467 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1466-1479 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

kemampuan kognitif semata. Pergeseran orientasi ini mengakibatkan terjadinya krisis moral 

seperti menurunnya rasa hormat kepada guru, perilaku tidak sopan di lingkungan akademik, 

dan penyalahgunaan ilmu demi kepentingan pribadi (Al-Attas, 2014). 

Dalam perspektif Islam, adab selalu ditempatkan sebagai fondasi sebelum ilmu. Imam 

al-Ghazali dalam Ihya' Ulumuddin menegaskan bahwa ilmu tanpa adab hanya akan 

menjerumuskan pemiliknya pada kesombongan dan kerusakan moral. Hal yang sama 

ditegaskan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas (1995) melalui konsep ta'dib, yakni proses 

pendidikan yang mengintegrasikan akal, jiwa, dan akhlak sehingga ilmu dapat digunakan 

secara benar dan proporsional. Dengan demikian, keseimbangan antara adab dan ilmu 

merupakan prinsip dasar dalam pendidikan Islam. 

Akan tetapi, dalam praktik pendidikan modern, prinsip tersebut mulai tergeser akibat 

sistem pendidikan yang lebih mengutamakan aspek intelektual dibanding spiritualitas dan 

moralitas. Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa sistem pendidikan nasional cenderung 

menekankan prestasi akademik dan kompetisi, sehingga nilai-nilai karakter, kesantunan, dan 

adab sering kali terabaikan (Firmansyah, 2019). Kondisi ini memperlihatkan adanya jurang 

antara konsep pendidikan Islam yang komprehensif dan realitas pembelajaran di sekolah 

maupun perguruan tinggi. 

Meskipun banyak kajian yang membahas adab dan pentingnya karakter dalam 

pendidikan Islam, sebagian besar penelitian tersebut berfokus pada praktik di pesantren, 

PAUD, atau pendidikan dasar. Belum banyak yang menelaah hubungan antara adab dan ilmu 

sebagai konsep filosofis yang menjadi landasan epistemologis pendidikan Islam. Oleh karena 

itu, penelitian ini penting dilakukan untuk menjelaskan kembali kaitan konseptual antara adab 

dan ilmu, serta memperkuat kerangka teoritis yang dapat menjadi dasar pengembangan sistem 

pendidikan Islam yang seimbang antara kecerdasan intelektual, kematangan spiritual, dan 

pembentukan akhlak mulia. 

Adab merupakan istilah yang memiliki makna mendalam dalam tradisi pendidikan 

Islam. Dalam Ihya ulumuddin, al-Ghazali menjelaskan bahwa adab adalah aturan perilaku yang 

harus dijaga oleh penuntut ilmu dalam proses belajarnya. Ia menyebut adab sebagai menjaga 

batas-batas (etika) dan menunaikan hak-hak (Al-Ghazali, 2003). Imam Al Ghozali juga 

mengartikan adab sebagai kemampuan untuk menyesuaikan diri dengan benar, khususnya 

dalam proses pembelajaran, di mana siswa seharusnya memahami posisi gurunya dan 

kelebihannya, serta tidak merendahkan diri terhadap ilmu dan para ahli. Berdasarkan uraian 

ini, dapat dipahami bahwa adab menurut Imam al Ghazali adalah perilaku etis yang 

membimbing seorang penuntut ilmu dalam menempatkan dirinya secara benar di hadapan 

Allah, guru, ilmu, dan sesama. 

Pemahaman al-Attas terhadap konsep adab memperlihatkan dimensi yang lebih luas 

dan komprehensif. Al-Attas telah menafsirkan adab sebagai sesuatu yang lebih luas dari pada 

sekadar perilaku santun kepada sesama, dan tidak terbatas pada penerapan pendidikan di 

tingkat dasar seperti yang tertera dalam buku-buku sejarah peradaban Islam. Adab ini 

mencakup ilmu dan tindakan yang harus selalu ada dalam diri manusia dalam setiap aspek 

kehidupan, di mana pun, kapan pun, dan dalam situasi apa pun. Seseorang seharusnya dapat 

berlaku adil dan menempatkan segala sesuatu dengan berbagai perbedaan pada posisi yang 

tepat (Ahmad, Nurjali, 2024). Dengan demikian, adab dalam perspektif kedua tokoh tersebut 

dapat dipahami sebagai fondasi moral dan intelektual yang memastikan ilmu digunakan secara 



Hubungan antara Adab dan Ilmu dalam Dasar-Dasar Pendidikan Islam| 1468 

e- ISSN 3063-7112 

benar. Al-Ghazali menekankan adab sebagai etika belajar dan penghormatan kepada ilmu, 

sedangkan al-Attas menegaskannya sebagai struktur nilai yang mengatur hubungan manusia 

dengan realitas secara menyeluruh. 

Memahami posisi fundamental adab dalam pendidikan Islam memerlukan penggalian 

lebih dalam tentang tujuan dan fungsinya. Imam Al Ghozali menekankan bahwa adab 

membentuk akhlak dan berfungsi sebagai pagar penjaga akhlak, sehingga dalam bab Adab al 

Muta`allim wa Mu`allim beliau menjelaskan bahwa adab adalah syarat keberkahan ilmu. 

Menurut kajian terhadap pemikiran Al-Ghazali, adab dalam pendidikan memiliki posisi yang 

sangat fundamental, bukan hanya sebagai pelengkap ilmu, tetapi sebagai inti proses pendidikan 

itu sendiri. Pendidikan bukan sekadar transfer aspek kognitif, melainkan pembentukan akhlak, 

spiritualitas, dan karakter luhur pada peserta didik (Azzura Arum Ningtias 2024). Dalam 

berbagai karyanya, seperti Ihyā' Ulūm al-Dīn, Al-Adab fi al-Dīn, Minhājul Mutaʿallim, dan 

Bidāyah al-Hidāyah, Al-Ghazali menegaskan bahwa pendidikan yang ideal adalah pendidikan 

yang mengedepankan adab sebelum atau bersamaan dengan penyampaian ilmu. Adab bagi 

beliau mencakup sikap, niat, akhlak, etika, dan kesucian hati, yang semuanya menjadi dasar 

bagi keberkahan ilmu (Hamdi Yusliani, 2024). Oleh karena itu, manusia yang "berilmu tanpa 

adab" menurut Al-Ghazali sangat mudah terjerumus pada penyimpangan moral, kesombongan 

ilmiah, dan penggunaan ilmu secara tidak benar (Zaenol Fajri, 2021). 

Lebih jauh, Al-Ghazali merumuskan sejumlah tujuan dan fungsi penting dari adab 

dalam pendidikan yang sangat relevan untuk era modern. Pertama, adab berfungsi membentuk 

manusia yang mulia dan suci jiwanya, di mana pendidikan moral menjadi jalan untuk 

menyucikan jiwa (tazkiyah an-nafs), sehingga seseorang tidak hanya cerdas secara intelektual 

tetapi juga bersih hati dan selalu dekat dengan Allah (Sarwoto, 2013). Kedua, adab bertujuan 

menanamkan akhlak dan karakter luhur (insan kamil), seperti kejujuran, kerendahan hati, 

kesabaran, tawadhu', tanggung jawab, menghormati guru, menjaga adab kepada ilmu, serta 

menghindarkan diri dari penyakit spiritual (Hayatun Sabarih, 2024). Ketiga, adab menciptakan 

suasana pembelajaran yang harmonis dan beradab, di mana etika hubungan guru-murid yang 

baik membuat proses pembelajaran berjalan kondusif, penuh penghormatan, keteladanan, dan 

sikap rendah hati yang pada akhirnya melahirkan lingkungan pendidikan yang sehat (Hayatun 

Sabarih, 2024). Keempat, adab berfungsi sebagai benteng dari kemerosotan moral dan krisis 

karakter, sehingga dengan adab, pendidikan dapat "menyaring" peserta didik dari perilaku 

buruk, pergaulan negatif, dan penyalahgunaan ilmu sehingga menjaga stabilitas moral individu 

maupun masyarakat. 

Dalam tradisi Islam, menuntut ilmu tidak cukup hanya niat dan kecerdasan; seseorang 

perlu menjaga adab, etika dan moral, agar ilmu yang diperoleh menjadi berkah dan manfaat, 

bukan sekadar pengetahuan kosong. Sebagaimana dijelaskan dalam penelitian "Pedoman Etika 

dan Adab Menuntut Ilmu dalam Islam", menuntut ilmu seharusnya dilakukan dengan niat yang 

ikhlas, bukan mencari popularitas, kekuasaan, atau harta, melainkan untuk syukur atas akal dan 

kesehatan badan serta untuk beribadah kepada Allah (Darsi, 2022). Menurut kajian tentang 

konsep adab dari Imam al-Ghazali, terdapat beberapa prinsip utama adab bagi penuntut ilmu 

yang mencakup niat yang ikhlas, rendah hati terhadap guru, sabar dalam belajar, menjaga hati 

agar terhindar dari penyakit spiritual, menghormati sesama, serta kesungguhan dan ketekunan 

dalam menuntut ilmu. Prinsip "menghormati ilmu sebagai sesuatu yang mulia" dan 

menempatkan ilmu pada posisi yang benar dalam kehidupan juga ditegaskan: ilmu harus 

dijadikan sarana untuk kebaikan dan manfaat, bukan untuk kesombongan atau 



1469 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1466-1479 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

penyalahgunaan. Dengan demikian, adab dalam menuntut ilmu mencakup keseluruhan sikap 

internal (niat, ikhlas, menjaga hati, kesungguhan) serta sikap eksternal (tata krama terhadap 

guru dan sesama, merendah, menghormati, menjaga perilaku) yang disyaratkan agar ilmu yang 

dicari dan dipelajari membawa keberkahan, manfaat, dan menjadikan penuntut ilmu sebagai 

manusia beradab (insan adabi). 

Untuk memahami hubungan antara adab dan ilmu secara utuh, perlu diperjelas terlebih 

dahulu apa yang dimaksud dengan ilmu dalam perspektif Islam. Menurut Imam Al-Ghazali, 

ilmu dalam Islam lebih dari sekadar mengumpulkan informasi atau menghafal, tetapi adalah 

cahaya ilahi (nûr) yang ditanamkan Allah di dalam hati seorang hamba. Imam Al-Ghazali 

mengungkapkan bahwa pengetahuan sejati adalah "nûrun yaqdzifuhullâhu fîl-qalb", yakni 

cahaya yang dapat menerangi hati sehingga seseorang mampu membedakan antara yang benar 

dan yang salah (Zarkasyi, H. F, 2020). Ini menegaskan bahwa pengetahuan bukan sekadar 

aktivitas pikiran, melainkan juga pengalaman spiritual yang menggerakkan hati dan 

memperkuat keterhubungan manusia dengan Tuhan. Al-Ghazali menekankan ilmu yang paling 

tinggi adalah ilmu yang membantu manusia untuk mengenal Tuhan dan lebih mendekatkan diri 

kepada-Nya (Kurniasih, 2023). 

Syed Muhammad Naquib al-Attas sebagai salah satu pemikir Muslim modern juga 

memberikan kontribusi penting dalam mendefinisikan ilmu yang sejalan dengan Al-Ghazali 

namun dengan penekanan berbeda. Menurut al-Attas, memberikan definisi ilmu yang rigid 

tidak mungkin dilakukan, namun ia menawarkan pemahaman deskriptif bahwa ilmu adalah 

kedatangan makna kepada jiwa dan kedatangan jiwa kepada makna (Al-Attas dalam Alfi 

Lailah, 2018). Dalam pandangannya, ilmu memiliki dua bentuk: pertama, ilmu yang diberikan 

Allah kepada manusia sebagai anugerah, seperti ilham, intuisi spiritual, dan wahyu; kedua, 

ilmu yang diperoleh melalui usaha kreatif dan rasional manusia, melalui pengalaman, 

penelitian, analisis, dan proses berpikir sistematis. Pandangan ini sesuai dengan epistemologi 

al-Attas yang menempatkan ilmu sebagai realitas bermakna yang tidak hanya bersifat empiris, 

tetapi juga metafisik. Secara keseluruhan, konsep ilmu menurut Imam Al-Ghazali dan Syed 

Muhammad Naquib al-Attas sama-sama menekankan bahwa ilmu bukan sekadar informasi, 

tetapi memiliki dimensi spiritual yang mendalam. Al-Ghazali memandang ilmu sebagai cahaya 

ilahi yang menerangi hati dan menuntun manusia pada kebenaran serta kedekatan dengan 

Allah, sementara al-Attas memahami ilmu sebagai kedatangan makna kepada jiwa, baik 

melalui anugerah Tuhan maupun melalui usaha intelektual manusia. Keduanya menegaskan 

bahwa ilmu sejati adalah ilmu yang menghubungkan manusia dengan hakikat kebenaran, 

membentuk akhlak, dan mengarahkan manusia pada pengenalan Tuhan. 

Tujuan ilmu dalam pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan dari pengertian dan hakikat 

ilmu itu sendiri. Menurut Imam Al-Ghazali dalam bukunya Ihya' 'Ulum al-Din, inti dari ilmu 

dalam pendidikan Islam adalah untuk mendekatkan diri kepada Allah serta mengarahkan 

manusia menuju keselamatan moral dan kebersihan hati, bukan hanya untuk kepentingan 

material (Hidayat, A. 2021). Al-Ghazali menyatakan bahwa ilmu yang sejati adalah ilmu yang 

"menggerakkan tindakan" dan membantu individu untuk mengenali diri sendiri serta Tuhannya 

(Al-Ghazali,2005). Beliau juga menekankan bahwa ilmu yang berguna adalah ilmu yang 

menumbuhkan rasa takut kepada Allah, mengatur perilaku, dan menjauhkan manusia dari 

kesombongan dan kerusakan moral. Dengan demikian, menurut Al-Ghazali, tujuan pendidikan 

tidak hanya untuk meningkatkan kecerdasan, tetapi juga untuk membentuk individu yang 



Hubungan antara Adab dan Ilmu dalam Dasar-Dasar Pendidikan Islam| 1470 

e- ISSN 3063-7112 

berperilaku baik, memiliki hati yang bersih, dan mampu menerapkan ilmu demi mendapatkan 

keselamatan di dunia dan akhirat. 

Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas, sasaran utama dari ilmu dalam konteks 

pendidikan Islam ialah membentuk "insan yang baik" (al-insān al-ṣāliḥ), yakni individu yang 

berperilaku santun, memiliki pengertian yang tepat tentang Tuhan, diri sendiri, dan kenyataan 

hidup (Mansur, F. 2021). Al-Attas menekankan bahwa pendidikan tidak hanya proses 

intelektual belaka, melainkan juga proses ta'dīb, yang berarti penanaman akhlak yang 

mengarahkan individu untuk menempatkan segala sesuatu pada posisi yang semestinya, 

berdasarkan hierarki makna dan nilai yang ditetapkan oleh Allah (Al-Attas, 1991). Oleh karena 

itu, tujuan ilmu adalah untuk membangun karakter yang seimbang antara pikiran, batin, dan 

moral; menghilangkan kebingungan dalam pengetahuan; serta membimbing individu menuju 

kebebasan jiwa dari dorongan nafsu dan kesesatan. Pendidikan menurut Al-Attas seharusnya 

menciptakan individu yang mengerti kebenaran, bertindak dengan etika, serta berkontribusi 

dengan baik dalam masyarakat sesuai dengan ajaran Islam. Secara keseluruhan, baik Al-

Ghazali maupun Al-Attas sepakat bahwa ilmu dalam pendidikan Islam tidak hanya berorientasi 

pada peningkatan intelektual, tetapi pada pembentukan pribadi yang beradab, bermoral, dan 

dekat dengan Allah. Ilmu harus mendorong amal, membersihkan hati, menumbuhkan adab, 

serta membimbing manusia agar menggunakan pengetahuannya demi kebaikan dunia dan 

akhirat. 

Memahami kategori dan klasifikasi ilmu dalam Islam juga penting untuk melihat 

kompleksitas sistem pengetahuan islami. Dalam Ihya' Ulumuddin, Imam Al-Ghazali 

menguraikan bahwa ilmu dalam Islam memiliki kategori yang luas, mencakup syariat, rasio, 

dan aspek spiritual. Ia mengelompokkan ilmu menjadi tiga jenis utama: ilmu syar'i yang berasal 

dari wahyu dan merupakan kewajiban fundamental bagi setiap Muslim (Mulyadi, A. 2020), 

ilmu rasional yang didapatkan melalui pikiran dan penalaran (Suhendar, A. 2023), serta ilmu 

mendalam atau mukāsyafah yang didapatkan lewat pemurnian jiwa dan latihan spiritual. 

Pemisahan ini menegaskan bahwa ilmu tidak hanya terbatas pada aspek intelektual, tetapi juga 

mencakup dimensi religius dan moral, serta memiliki tujuan untuk membantu manusia menjadi 

hamba yang dekat dengan Allah dan berpribadi baik (Al-Ghazali, Ihya' Ulumuddin, Jilid 1, 

hlm. 25–30). Selain itu, Al-Ghazali mengklasifikasikan kewajiban mempelajari ilmu menjadi 

dua kategori, yaitu fardhu 'ain dan fardhu kifayah. Fardhu 'ain merupakan ilmu yang harus 

dikuasai oleh setiap Muslim secara individu, sementara fardhu kifayah adalah ilmu yang 

merupakan tanggung jawab kolektif; apabila sudah ada sebagian yang mempelajarinya, maka 

kewajiban untuk yang lain menjadi tidak aktif (Syaifuddin, M. 2021). Ide ini menunjukkan 

bahwa Al-Ghazali melihat ilmu sebagai alat untuk menciptakan manusia yang utuh—cerdas 

secara intelektual, kuat spiritualnya, memiliki akhlak yang baik, serta mampu memberikan 

kontribusi maksimal dalam kehidupan pribadi maupun komunitas (Al-Ghazali, Ihya' 

Ulumuddin, Jilid 1, hlm. 40–42). 

Perspektif al-Attas mengenai kategori ilmu juga menekankan pentingnya keselarasan 

antara pengetahuan dan nilai-nilai spiritual. Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas, ilmu 

dalam konteks Islam merujuk pada pemahaman yang benar yang membawa manusia kepada 

pengenalan yang akurat mengenai Tuhan, diri mereka sendiri, dan tujuan hidupnya (Hanafi, Y, 

2020). Ilmu harus terikat dengan etika dan tata krama, sebab esensi dari ilmu adalah 

menempatkan segala sesuatu pada posisinya yang tepat (Jamaluddin, M, 2022). Al-Attas 

menekankan bahwa banyak ide ilmu modern dipengaruhi oleh sekularisme Barat, sehingga 



1471 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1466-1479 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

diperlukan adanya Islamisasi Ilmu, yaitu proses untuk membersihkan pengetahuan dari nilai-

nilai yang bertentangan dengan pandangan dunia Islam dan mengembalikannya pada prinsip 

Tauhid (AL-Furqon, dkk., 2025). Berdasarkan penjelasan Imam Al-Ghazali dalam Ihya' 

Ulumuddin dan pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas, dapat disimpulkan bahwa ilmu 

dalam Islam bukan hanya sekadar kumpulan informasi, tetapi sebuah sistem pengetahuan yang 

terintegrasi antara dimensi wahyu, rasio, dan spiritual. Al-Ghazali membangun kerangka ilmu 

yang mencakup ilmu syar'i, ilmu rasional, dan ilmu mukāsyafah, serta membedakan kewajiban 

pencariannya menjadi fardhu 'ain dan fardhu kifayah. Sementara itu, al-Attas menegaskan 

bahwa ilmu sejati harus berlandaskan tauhid dan adab, serta bebas dari pengaruh sekularisme 

Barat melalui proses Islamisasi Ilmu. Kedua tokoh ini sepakat bahwa ilmu bertujuan 

membentuk manusia yang beradab, berakhlak mulia, memahami dirinya, dan semakin dekat 

kepada Allah. 

Setelah memahami konsep adab dan ilmu secara terpisah, penting untuk melihat 

bagaimana keduanya saling berhubungan dalam sistem pendidikan Islam. Dalam kerangka 

epistemologi dan aksiologi pendidikan Islam, adab ditempatkan sebagai landasan normatif 

yang menentukan bagaimana ilmu diambil, diletakkan, dan diamalkan (Arif Prayogo, 2025). 

Artinya, tidak cukup seseorang memiliki kapasitas berpikir dan akal untuk memperoleh ilmu, 

tetapi diperlukan kehormatan, etika, niat, dan kesadaran spiritual agar ilmu tersebut memiliki 

makna benar, suci, dan membawa manfaat. Tanpa adab, ilmu mudah diselewengkan, 

disalahgunakan, atau kehilangan nilai moralnya. Dari pemikiran Imam al‑Ghazali, 

menekankan bahwa menghormati ilmu, guru, dan proses menuntut ilmu merupakan bagian 

esensial dalam memperoleh ilmu yang berkualitas. Tanpa adab seperti rasa hormat, kerendahan 

hati, niat ikhlas, kesungguhan, serta penghormatan terhadap guru dan sumber ilmu, 

pengetahuan bisa berbuah buruk: baik dalam karakter pelaku ilmu maupun dalam dampak 

sosialnya (Hendra Sucipto, 2023). Dengan cara ini, adab bukan hanya pelengkap, melainkan 

bagian integral dari proses pencarian, penerimaan, dan pengamalan ilmu. Dalam pandangan 

ini, adab memastikan bahwa ilmu dipelajari dan diamalkan dengan cara yang benar, 

bertanggung jawab, dan membawa berkah sehingga ilmu tidak sekadar menjadi pengetahuan, 

tetapi sarana transformasi moral dan spiritual (Ro'fat Hizmatul Himmah, 2023). 

Akan tetapi, hubungan antara adab dan ilmu bukanlah hubungan satu arah; sebaliknya, 

ilmu juga memiliki peran krusial dalam memperkuat dan menyempurnakan adab. Imam al-

Ghazali dalam Ihya ulumuddin menjelaskan bahwa hubungan antara ilmu dan adab sangat erat, 

di mana ilmu berfungsi sebagai pemimpin (al-qā'id) dan adab merupakan pengikutnya, 

sebagaimana ditegaskan dalam pernyataannya: "Ilmu adalah pemimpin, dan adab adalah 

pengikutnya." Pernyataan ini menunjukkan bahwa adab tidak dapat berdiri sendiri tanpa 

landasan ilmu, sebab ilmu memberikan arah, pemahaman, dan batasan moral yang 

membimbing seseorang untuk beradab dengan benar. Tanpa ilmu, adab bisa menjadi tindakan 

yang tidak terarah atau sekadar kebiasaan tanpa nilai spiritual. Sebaliknya, ketika seseorang 

berilmu, ia mengetahui kapan harus bersikap rendah hati, kapan harus menghormati guru, 

bagaimana berinteraksi dengan sesama, serta bagaimana menempatkan diri sesuai etika Islam. 

Dengan demikian, ilmu menjadi sumber yang memperkuat, menyempurnakan, dan 

meneguhkan adab sehingga menghasilkan perilaku yang tidak hanya baik secara lahir, tetapi 

juga benar secara batin dan bernilai ibadah. 



Hubungan antara Adab dan Ilmu dalam Dasar-Dasar Pendidikan Islam| 1472 

e- ISSN 3063-7112 

Integrasi adab dan ilmu dalam praktik pendidikan modern memerlukan perancangan 

kurikulum yang holistik dan terpadu. Kurikulum pendidikan Islam modern perlu dirancang 

secara integratif agar peserta didik tidak hanya menguasai ilmu pengetahuan, tetapi juga 

memiliki karakter dan moral yang selaras dengan nilai-nilai Islam. Integrasi ini diterapkan 

dengan menyusun pembelajaran ilmu umum maupun sains bersama ilmu agama dalam satu 

kerangka yang berlandaskan tauhid dan nilai spiritual. Setiap mata pelajaran tidak hanya 

menekankan aspek akademik, tetapi juga membimbing peserta didik untuk menginternalisasi 

nilai-nilai adab, etika, dan kesadaran keagamaan. Dengan pendekatan ini, pendidikan menjadi 

proses holistik yang membentuk pribadi Muslim yang unggul secara intelektual sekaligus 

berperilaku Islami dalam kehidupan sehari-hari. Kurikulum semacam ini menunjukkan bahwa 

ilmu dan adab bukanlah dua hal terpisah, melainkan saling menguatkan dalam pembentukan 

karakter dan pemahaman yang benar (Siti Rohmah Kurniasih, 2023). 

Mengingat pentingnya keseimbangan antara adab dan ilmu, perlu dipahami pula 

konsekuensi yang terjadi ketika keduanya tidak seimbang dalam praktek pendidikan. Konsep 

keseimbangan antara adab dan ilmu menekankan bahwa ilmu tanpa landasan moral dan etika 

dapat menimbulkan dampak negatif bagi individu maupun masyarakat. Ilmu yang diperoleh 

tanpa adab, misalnya rasa hormat terhadap guru, penghargaan terhadap sumber pengetahuan, 

dan penerapan nilai moral berpotensi memunculkan sifat arogan, sombong, dan egois pada 

pelakunya. Individu yang berilmu tetapi abai terhadap adab seringkali menganggap 

pengetahuan sebagai alat kekuasaan atau status sosial, bukan sebagai sarana untuk berbuat baik 

atau memberi manfaat. Di era digital, ketidakseimbangan adab dan ilmu dapat memperparah 

akses mudah terhadap informasi tanpa filter moral memicu penyebaran ilmu yang tidak 

bertanggung jawab, plagiarisme, penyebaran hoaks, atau penerapan sains tanpa memperhatikan 

dampak etis (Afwan Alhabib Nasution, 2025). Selain itu, ilmu yang tidak diimbangi adab dapat 

menyebabkan kerusakan sosial dan spiritual. Individu mungkin memiliki kemampuan 

intelektual tinggi, tetapi kurang empati, gagal menempatkan diri sesuai norma moral, atau 

menyalahgunakan keahliannya. Misalnya, seorang ilmuwan atau profesional yang pintar secara 

teknis tetapi mengabaikan etika bisa merugikan masyarakat melalui keputusan atau penemuan 

yang tidak bermoral. Dengan demikian, keseimbangan antara adab dan ilmu bukan sekadar 

prinsip pendidikan tradisional Islam, melainkan kebutuhan mendesak dalam konteks modern 

untuk menjamin bahwa ilmu tetap membawa manfaat dan tidak merusak. Singkatnya, adab 

berfungsi sebagai penuntun etis bagi ilmu, sementara ilmu memperkuat adab dengan 

pemahaman dan penerapan nilai secara tepat. Tanpa adab, ilmu bisa menjadi "pedang bermata 

dua" canggih secara intelektual tetapi berpotensi destruktif secara moral dan sosial. Oleh 

karena itu, pendidikan Islam modern menekankan integrasi adab dan ilmu sebagai fondasi agar 

ilmu selalu digunakan untuk kebaikan, pembangunan karakter, dan kemaslahatan masyarakat. 

Untuk memperkuat landasan konseptual penelitian ini, berikut disajikan beberapa hasil 

penelitian terdahulu yang relevan dengan pembahasan adab dan ilmu dalam pendidikan Islam. 

Kamaludin dkk. (2023) dalam penelitiannya "Landasan Pendidikan Adab Santri di Pesantren 

Modern" menegaskan bahwa keberkahan ilmu sangat bergantung pada adab terhadap guru dan 

sesama santri, penelitian yang berfokus pada konteks pesantren modern dan menunjukkan 

pentingnya sinergi antara nilai klasik dan sistem pendidikan modern. Sementara itu, Fajar 

Ashwary & Nur Hidayat (2025) dalam artikel "Adab Menuntut Ilmu Berdasarkan Hadis Nabi 

dan Relevansinya dengan Pendidikan Dasar Islam" mengkaji nilai-nilai adab seperti 

keikhlasan, rendah hati, dan penghormatan kepada guru yang relevan untuk pendidikan dasar. 



1473 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1466-1479 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

Lukman Al Hakim (2022) melalui kajiannya "Integrasi Adab dalam Kurikulum Pendidikan 

Islam" menekankan bahwa adab seharusnya dijadikan pilar utama dalam kurikulum, bukan 

sekadar pelengkap moralitas. 

Penelitian Suciati & Abdi Syahrial (2025) berjudul "Adab Sebelum Ilmu di PAUD 

Kasih Bunda Kutadame" menggambarkan penerapan adab sejak dini melalui pembiasaan dan 

keteladanan guru, sementara Resti Kartika Dewi & Sabrang Gilang (2022) dalam "Objek 

Pendidikan serta Adab dalam Menuntut Ilmu Menurut Al-Qur'an dan Sunnah" menegaskan 

bahwa pendidikan Islam mencakup pembinaan akal, jasmani, dan rohani yang seluruhnya 

dibingkai oleh adab. Fahmul Hikam Al Ghifari (2025) melalui penelitiannya "Adab Sebelum 

Ilmu: Reaktualisasi Nilai Tarbiyah dalam Pendidikan Islam Dasar" menunjukkan bahwa 

orientasi pendidikan Islam kini terlalu menitikberatkan pada aspek kognitif, sehingga perlu 

direorientasi menuju aspek spiritual dan moral. Adapun Mellysa Setyorini & Martoyo (2024) 

dalam "Adab di Atas Ilmu" menegaskan bahwa krisis moral masyarakat bukan karena 

kurangnya ilmu, tetapi karena hilangnya adab sebagai pengendali ilmu. 

Lebih lanjut, Muhammad Feri Firmansyah (2019) dalam artikel "Kurikulum 

Pendidikan Indonesia: Antara Adab dan Intelektual" mengkritik sistem pendidikan nasional 

yang menonjolkan intelektualitas tanpa keseimbangan spiritualitas. Kajian Ro'fat Hizmatul 

Himmah & Imam Bonjol Jauhari (2023) berjudul "Adab sebagai Aktualisasi Ilmu pada Konsep 

Islam" menunjukkan bahwa ilmu tanpa adab kehilangan manfaatnya, sedangkan adab 

menjadikan ilmu bernilai dan bermanfaat. Terakhir, Didik Himmawan dkk. (2024) dalam 

"Konsep Adab Menuntut Ilmu Perspektif Muhammad Syakir dalam Kitab Washoya" 

menyoroti relevansi nilai etika klasik dalam pembentukan karakter peserta didik modern.  

Dari seluruh hasil penelitian tersebut, dapat disimpulkan bahwa mayoritas penelitian 

sebelumnya menyoroti penerapan adab dalam konteks pendidikan praktis, baik di pesantren, 

sekolah dasar, maupun kurikulum. Namun, belum banyak yang mengkaji hubungan konseptual 

dan filosofis antara adab dan ilmu sebagai landasan epistemologis pendidikan Islam. Oleh 

karena itu, penelitian ini hadir mengkaji secara lebih mendalam hubungan antara adab dan ilmu 

dari perspektif konseptual sebagai fondasi filosofis pendidikan Islam 

 

Metode/ منهجية البحث  

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (library research) dengan 

pendekatan kualitatif-deskriptif. Sumber primer terdiri dari Ihya’  Ulumuddin karya Al-

Ghazali dan karya-karya Syed Muhammad Naquib al-Attas. Sumber sekunder berupa artikel 

jurnal, buku-buku pendidikan Islam, dan penelitian relevan lainnya. Analisis data dilakukan 

melalui content analisis, yaitu membaca, mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan mensintesis 

konsep-konsep tentang adab dan ilmu untuk memperoleh pemahaman mendalam mengenai 

hubungan keduanya dalam pendidikan Islam. 

 

Hasil /  نتائج البحث 
A. Adab Menjadi Fondasi Epistemologis yang Menentukan Kualitas Ilmu 

Analisis terhadap pemikiran al-Ghazali dan al-Attas menunjukkan bahwa adab 

memiliki posisi yang lebih fundamental daripada sekadar etika belajar. Adab muncul sebagai 

prasyarat epistemologis yang menentukan bagaimana ilmu dipahami, diperoleh, dan 



Hubungan antara Adab dan Ilmu dalam Dasar-Dasar Pendidikan Islam| 1474 

e- ISSN 3063-7112 

dimanfaatkan. Dari sisi al-Ghazali, adab adalah pagar moral yang menjaga ilmu agar tidak 

menjerumuskan pemiliknya pada kesombongan dan kerusakan akhlak. Sementara al-Attas 

memaknai adab sebagai kerangka nilai yang menempatkan segala sesuatu pada posisi yang 

benar dalam tatanan realitas. Hasil sintesis kedua konsep ini menunjukkan bahwa adab bukan 

hanya memandu perilaku penuntut ilmu, tetapi juga membentuk cara kerja akal, cara 

memahami kebenaran, serta cara menilai manfaat ilmu. Dengan demikian, temuan utama 

penelitian ini menegaskan bahwa dalam epistemologi Islam, adab adalah fondasi dari ilmu, 

bukan pelengkapnya. 

B. Ilmu dalam Islam Bersifat Spirituil Rasional dan Tidak Dapat Dipisahkan dari 

Pembentukan Akhlak 

Berdasarkan analisis terhadap karya al-Ghazali dan al-Attas, ditemukan bahwa ilmu 

dalam Islam memiliki struktur ganda: rasional dan spiritual. Al-Ghazali memandang ilmu 

sebagai “nûr” yang menggugah hati dan mendekatkan manusia kepada Allah, sementara al-

Attas menegaskan bahwa ilmu adalah kedatangan makna kepada jiwa. Kedua pandangan ini 

menunjukkan bahwa ilmu sejati tidak hanya menambah kemampuan intelektual, tetapi 

sekaligus membentuk karakter dan moral. Hasil sintesis literatur juga menunjukkan bahwa 

setiap ilmu baik wahyu, rasional, maupun empiris hanya dapat mencapai tujuan spiritualnya 

jika dipadukan dengan adab. Temuan ini memperkuat bahwa ilmu dalam Islam tidak bersifat 

netral; ia memiliki arah moral, tujuan spiritual, dan tanggung jawab etis yang harus dijaga oleh 

manusia. 

C. Adab dan Ilmu Membentuk Hubungan Siklik: Adab Mengarahkan Ilmu, Ilmu 

Meneguhkan Adab 

Hasil analisis menunjukkan bahwa hubungan adab dan ilmu bersifat dialektis dan tidak 

dapat dipisahkan. Adab berfungsi sebagai syarat awal yang memungkinkan ilmu diterima 

dengan benar; tanpa adab, ilmu menjadi liar, tanpa kendali, bahkan destruktif. Namun, ilmu 

juga tidak hanya “bergantung” pada adab, ia juga memperkuat adab dengan memberikan 

pemahaman akurat tentang batas moral, kewajiban spiritual, dan etika sosial. Temuan ini 

menegaskan bahwa adab dan ilmu saling melengkapi melalui hubungan siklik yaitu  Adab 

mempersiapkan jiwa untuk menerima ilmu secara benar dan ilmu mengokohkan adab sehingga 

melahirkan amal yang benar.Dengan demikian, penelitian ini menemukan bahwa adab dan 

ilmu bukan dua konsep yang berdiri sendiri, tetapi satu kesatuan integratif yang membentuk 

kerangka epistemologi pendidikan Islam. 

D. Krisis Moral Pendidikan Modern Bersumber dari Terputusnya Hubungan Adab dan Ilmu 

Analisis temuan penelitian terdahulu (Firmansyah, 2019; Kurniasih, 2023; Nasution, 

2025; dan lainnya) memperlihatkan pola yang konsisten bahwa krisis pendidikan modern 

seperti menurunnya etika akademik, hilangnya hormat kepada guru, maraknya plagiarisme, 

serta penyalahgunaan ilmu berakar dari sistem pendidikan yang memisahkan adab dari ilmu. 

Pendidikan modern menekankan kognitif, kompetisi, dan prestasi formal, namun mengabaikan 

pembinaan moral dan spiritual peserta didik. Temuan ini menunjukkan bahwa 

ketidakseimbangan antara adab dan ilmu tidak hanya berdampak pada individu, tetapi juga 

berimplikasi pada kerusakan sosial, penyalahgunaan pengetahuan, dan degradasi karakter. 

Dalam perspektif Islam, fenomena ini bukan sekadar masalah moral, tetapi masalah 

epistemologis yang berasal dari hilangnya orientasi adab dalam struktur keilmuan. 

E. Pendidikan Islam Modern Membutuhkan Integrasi Adab dan Ilmu sebagai Kerangka 

Kurikuler 



1475 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1466-1479 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

Berdasarkan analisis literatur modern dan konsep klasik, penelitian ini menemukan bahwa 

solusi konseptual bagi krisis pendidikan modern adalah integrasi antara adab dan ilmu dalam 

kurikulum. Integrasi ini tidak sekadar memasukkan mata pelajaran akhlak, tetapi membangun 

seluruh proses pendidikan metode, kurikulum, relasi guru-murid, dan evaluasi berdasarkan 

adab. Setiap ilmu harus diajarkan dengan menekankan tujuan spiritual, etika, dan tanggung 

jawab moralnya. Temuan ini menegaskan bahwa pendidikan Islam tidak bisa hanya 

mengembangkan kecerdasan intelektual, tetapi harus mencetak individu yang berakhlak, 

memiliki kedalaman spiritual, dan mampu menempatkan ilmu pada posisi yang benar. 

 

Diskusi /  مناقشتها 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa adab bukan hanya etika perilaku, tetapi 

merupakan fondasi epistemologis dalam tradisi keilmuan Islam yang perlu dipahami secara 

mendalam. Diskusi ini menegaskan bahwa temuan tersebut sejalan dengan pandangan al-

Ghazali dan al-Attas yang memposisikan adab sebagai unsur utama dalam proses pencarian 

kebenaran. Dalam konteks pendidikan modern yang cenderung menekankan pencapaian 

kognitif, reposisi adab menjadi penting agar proses belajar tidak kehilangan arah moralnya. 

Dengan demikian, adab menjadi instrumen kritis yang memastikan bahwa aktivitas intelektual 

tetap berada dalam koridor nilai dan bertujuan pada kemaslahatan sehingga menghasilkan 

ilmuwan dan pemikir yang bertanggung jawab secara moral. 

Temuan bahwa ilmu dalam Islam bersifat rasional sekaligus spiritual menunjukkan 

adanya struktur keilmuan yang holistik dan tidak dapat dibagi begitu saja. Diskusi ini 

menyoroti bahwa pemisahan dimensi spiritual dari praktik pendidikan modern menyebabkan 

hilangnya tujuan etis ilmu itu sendiri dalam masyarakat kontemporer. Pendidikan kontemporer 

cenderung memandang ilmu sebagai alat kompetisi dan akumulasi pengetahuan saja, bukan 

sarana penyempurnaan jiwa dan pembangunan karakter. Oleh karena itu, integrasi nilai 

spiritual sebagaimana digarisbawahi al-Ghazali dan al-Attas diperlukan agar ilmu tidak hanya 

mencerdaskan, tetapi juga membentuk kepribadian bermoral. Hal ini menegaskan bahwa 

reduksi pendidikan modern terhadap aspek kognitif saja telah meninggalkan warisan konsepsi 

ilmu yang inkomplet dan tidak sesuai dengan filosofi pendidikan Islam yang sejati. 

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa hubungan adab dan ilmu bersifat siklik karena 

adab memandu akal menerima ilmu, dan ilmu memperkuat adab melalui pemahaman yang 

benar tentang dunia dan kehidupan. Diskusi ini menggarisbawahi bahwa hubungan timbal balik 

ini merupakan konsep penting yang sering hilang dari sistem pendidikan modern dan perlu 

dikembalikan dalam praktik pendidikan kontemporer. Jika salah satu elemen terputus, maka 

proses pendidikan akan timpang dan tidak menghasilkan luaran yang diinginkan baik dari 

aspek kognitif maupun moral. Hal ini menjelaskan mengapa ilmu tanpa adab dapat melahirkan 

penyalahgunaan pengetahuan dan korupsi, sementara adab tanpa ilmu menjadi sentimental 

tanpa dasar intelektual yang kuat. Dengan demikian, integrasi keduanya memiliki implikasi 

mendasar terhadap model pedagogi Islam dan membuka perspektif baru tentang bagaimana 

sistem pendidikan seharusnya dirancang untuk memenuhi kebutuhan generasi masa depan. 

Temuan yang mengaitkan krisis moral dengan pemisahan antara adab dan ilmu 

diperkuat oleh penelitian penelitian terdahulu yang menunjukkan pola serupa. Diskusi ini 

menegaskan bahwa fenomena seperti hilangnya etika akademik, menurunnya penghormatan 

terhadap guru, dan maraknya plagiarisme merupakan bentuk kegagalan sistem pendidikan 



Hubungan antara Adab dan Ilmu dalam Dasar-Dasar Pendidikan Islam| 1476 

e- ISSN 3063-7112 

dalam menjaga integritas hubungan adab dan ilmu dalam praktik sehari hari. Pendidikan yang 

hanya fokus pada aspek kognitif menghasilkan individu kompeten secara intelektual tetapi 

lemah dalam tanggung jawab moral dan kesadaran spiritual. Oleh karena itu, krisis karakter 

generasi muda bukan sekadar persoalan akhlak yang dapat diselesaikan melalui pengajaran 

normatif, melainkan *problem epistemologis* yang tertanam dalam struktur sistem pendidikan 

itu sendiri. Memahami dimensi epistemologis ini penting karena memungkinkan para 

pemangku pendidikan untuk mengatasi krisis tidak hanya di level normatif, tetapi juga di level 

konseptual dan struktural dalam merekonstruksi sistem pendidikan Islam yang relevan dan 

berkelanjutan. 

Berdasarkan temuan penelitian, diskusi ini menunjukkan bahwa integrasi adab dalam 

kurikulum pendidikan Islam bukan sekadar solusi normatif yang bersifat idealistis, tetapi 

merupakan kebutuhan epistemologis yang mendesak untuk dilakukan. Kurikulum berbasis 

adab tidak hanya menambah pelajaran akhlak sebagai mata pelajaran tambahan, tetapi 

membangun keseluruhan proses pendidikan mulai dari hubungan guru dan murid, metode 

pembelajaran, hingga evaluasi berdasarkan prinsip adab yang komprehensif. Pendekatan ini 

diyakini mampu menjawab krisis karakter karena tidak hanya mengajarkan pengetahuan, tetapi 

mempersiapkan jiwa peserta didik agar ilmu yang diterima melahirkan amal yang benar dan 

bermanfaat bagi masyarakat. Dengan demikian, integrasi adab dan ilmu bukan hanya 

rekomendasi pendidikan yang idealistis, tetapi merupakan urgency epistemologis bagi 

rekonstruksi pendidikan Islam kontemporer yang mampu menghadapi tantangan zaman sambil 

tetap mempertahankan nilai nilai fundamental Islam. 

 

Kesimpulan/  الخلاصة 
Penelitian ini menegaskan bahwa adab dan ilmu merupakan dua pilar fundamental dalam 

epistemologi pendidikan Islam yang tidak dapat dipisahkan. Temuan utama menunjukkan 

bahwa adab bukan sekadar etika sosial atau tata krama belajar, tetapi merupakan fondasi 

epistemologis yang menentukan kualitas, arah, serta keberkahan ilmu. Al-Ghazali 

memposisikan adab sebagai pagar moral yang menjaga ilmu dari penyalahgunaan dan 

kesombongan, sementara al-Attas menafsirkan adab sebagai kemampuan menempatkan segala 

sesuatu pada posisi yang tepat dalam tatanan kosmik. Sintesis dari kedua pandangan ini 

memperjelas bahwa ilmu hanya dapat mencapai tujuan spiritualnya apabila dibimbing oleh 

adab. 

Penelitian ini juga menemukan bahwa ilmu dalam Islam bersifat spiritual-rasional. Ilmu 

tidak hanya menambah kapasitas intelektual, tetapi juga membentuk karakter, kesadaran moral, 

dan kedekatan seseorang kepada Allah. Oleh karena itu, hubungan adab dan ilmu bersifat 

siklik: adab mempersiapkan jiwa untuk menerima ilmu dengan benar, sedangkan ilmu 

memperkuat dan menyempurnakan adab. 

Analisis terhadap fenomena pendidikan modern menunjukkan bahwa krisis moral, 

degradasi karakter, menurunnya etika akademik, hilangnya penghormatan kepada guru, serta 

penyalahgunaan pengetahuan berakar dari terlepasnya ilmu dari adab. Sistem pendidikan yang 

menonjolkan kompetisi akademik, intelektualisme kering, dan orientasi pasar kerja telah 

menggeser nilai spiritual dan moral pendidikan Islam. Akibatnya, lahirlah generasi yang cerdas 

secara kognitif tetapi rapuh secara moral. 



1477 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1466-1479 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

Berdasarkan temuan tersebut, penelitian ini menegaskan bahwa pendidikan Islam modern 

harus membangun kembali integrasi antara adab dan ilmu melalui kurikulum berbasis nilai, 

metode pembelajaran berbasis keteladanan, relasi guru murid yang beradab, serta penguatan 

etika akademik. Integrasi ini merupakan solusi konseptual untuk menjawab tantangan era 

digital yang ditandai oleh banjir informasi, hilangnya otoritas moral, budaya instan, serta 

kerentanan terhadap misinformasi. 

Secara keseluruhan, penelitian ini berkontribusi dalam memperkuat fondasi filosofis 

pendidikan Islam dengan menunjukkan bahwa adab adalah inti dari proses keilmuan, bukan 

pelengkapnya. Pendidikan Islam masa kini hanya dapat mencapai tujuan pembentukan insan 

kamil apabila adab dikembalikan sebagai ruh dari seluruh proses pendidikan. Dengan 

demikian, harmonisasi antara adab dan ilmu menjadi kunci untuk membangun peradaban yang 

berakhlak, berilmu, dan berkeadaban. 

 

Referensi/  المصادر والمراجع 
Ahmad Nurjali, 2024. "Konsep Adab Menurut Syed Muhammad Naquib Al-Attas" Jurnal 

Penelitian dan Peikiran Keislaman. Vol 11. No 1. 

Al-Attas, S. M. N. (2014). Islam and Secularism. Ta’dib International. 

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An Exposition of the 

Fundamental Elements of the Worldview of Islam. ISTAC. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 1991. Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu Kerangka 

Dasar bagi Filsafat Pendidikan Islam. Kuala Lumpur: International Institute of Islamic 

Thought and Civilization (ISTAC). 

Al-Ghazali. (2003). Ihya’ Ulumuddin. Terj. Ismail Yakub. Jakarta: CV. Faizan. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. 2005. Ihya’ ‘Ulumuddin. Jilid 1. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Furqon, A., Dewi, N. E., Firnandah, R., Saputri, L. A., & Alifia, D. D. (2025). Rekonstruksi 

Epistemologi Islam Dalam Gagasan Islamisasi Ilmu Pengetahuan Menurut Muhammad 

Naquib Al-Attas. AL-KAINAH: Journal of Islamic Studies, 4(1), 55-65. 

Azzura Arum Ningtias, 2024. "Peran Akhlak dalam Pengajaran Menurut Al-Ghazali: 

Perspektif Filsafat Pengajaran". Jurnal of Islamic Education Vol 2. No 2. 

Hayatun Sabariah, 2024. "Konsep Adab dalam Pemikiran Imam Al-Ghazali dan Implikasinya 

Terhadap Pembentukan Karakter Siswa di Era Kontemporer". Al-Adabiyah: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam Vol 5. No 1. 

Darsi, 2022. "Pedoman Etika dan Adab Menuntut Ilmu dalan Islam". Jurnal Pendidikan dan 

Konseling Vol 4. No 5. 

Firmansyah, M. F. (2019). Kurikulum Pendidikan Indonesia: Antara Adab dan Intelektual. 

Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 145–160. 



Hubungan antara Adab dan Ilmu dalam Dasar-Dasar Pendidikan Islam| 1478 

e- ISSN 3063-7112 

Hanafi, Y. (2020). "Konsep Ilmu dan Pendidikan Islam dalam Perspektif Syed Muhammad 

Naquib al-Attas: Relevansi dengan Tantangan Kontemporer". Jurnal Pendidikan 

Islam, 9(1), 1–18. 

Hamdi Yusliani, 2024. "Urgensi Pendidikan Adab Sebelum Ilmu Bagi Usia Kanak: Kontribusi 

Pemikiran Imam Al-Ghazali Bagi Zaman Kontemporer". Bunayya Jurnal Pendidikan 

Anak Vol 10. No 1. 

Hayatun Sabariah, 2024. "Konsep Adab dalam Pemikiran Imam Al-Ghazali dan Implikasinya 

Terhadap Pembentukan Karakter Siswa di Era Kontemporer". Al-Adabiyah: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam Vol 5. No 1. 

Hizmatul Himmah, R., Jauhari, I. B., & Asror, A. (2023). Adab Sebagai Aktualisasi Ilmu pada 

Konsep Islam. Jurnal Darussalam. DOI: 

https://doi.org/10.30739/darussalam.v14i2.1837. 

Hidayat, A. 2021. “Tujuan Ilmu dalam Pemikiran Al-Ghazali dan Implikasinya bagi 

Pendidikan Islam.” Jurnal Filsafat dan Teologi Islam, 6(2), 55–70. 

Jamaluddin, M. (2022). Islamisasi Sains dan Masalah Pengetahuan dalam Pemikiran Syed 

Muhammad Naquib al-Attas. Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic 

Studies, 18(2), 269–289. 

Kurniasih, Siti Rohmah. 2023. “Spiritualitas Ilmu dalam Pemikiran Imam Al-Ghazali.” Jurnal 

Pendidikan Islam Rabbani, 5(2), 112–125. 

Kurniasih, S. R., Haryanti, E., & Hermawan, A. H. (2023). Integrasi Ilmu dan Iman dalam 

Kurikulum: Studi Kasus pada Sekolah Dasar Islam Terpadu. Jurnal Pendidikan Agama 

Islam Al-Thariqah, 8(1), 77–93. 

https://journal.uir.ac.id/index.php/althariqah/article/view/11607. 

Lailah Alfi,2018. Konsep Ilmu Menurut Syed Muhammad Naquib Al-Attas (Analisis buku 

Islam dan FilsafaT Sains), https://ejournal.unida.gontor.ac.id/index.php/tasfiyah:  Jawa 

Timur , hlm. 195-209. 

Mansur, F. 2021. “Konsep Insan Shalih dalam Pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas 

dan Implikasinya terhadap Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 145–

160. 

Mulyadi, A. 2020. “Relevansi Pembagian Ilmu Menurut Al-Ghazali terhadap Pendidikan 

Islam Modern.” Jurnal Fikri: Jurnal Kajian Agama, Sosial dan Budaya, 5(1), 88–102. 

Nasution, A. A., Zahara, A., Ginting, N., Luthfi, M., & Astuti, R. P. (2025). Relevansi Nilai 

al-Adab Fawq al-Ilm dalam Pengembangan Ilmu Pengetahuan di Era Digital. Jurnal 

Tarbiyatuna: Jurnal Kajian Pendidikan, Pemikiran dan Pengembangan Pendidikan Islam, 

6(1), 25–38. DOI: https://doi.org/10.30739/tarbiyatuna.v6i1.3965. 

Prayogo, A., & Nurfuadi, N. (2025). Adab atau Ilmu: Tinjauan Filosofis dalam Perspektif 

Pendidikan Islam. Jurnal Nusantara Raya. DOI: https://doi.org/10.24090/jnr.v4i1.15480. 

https://doi.org/10.30739/darussalam.v14i2.1837
https://journal.uir.ac.id/index.php/althariqah/article/view/11607
https://doi.org/10.30739/tarbiyatuna.v6i1.3965
https://doi.org/10.24090/jnr.v4i1.15480


1479 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1466-1479 

 

 

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN 

Ramadhan, S. A., & Sucipto, H. (2024). Adab Terhadap Ilmu Perspektif Imam Al-Ghazali. 

AL-MURABBI: Jurnal Studi Kependidikan dan Keislaman. DOI: 

https://doi.org/10.53627/jam.v10i2.5297. 

Sarwoto, 2013. "Pandangan Al-Ghazali Tentang Pendidikan Moral". Al Mabsut Jurnal 

Pendidikan Islam dam Sosial Vol 6. No 1. 

Suhendar, A. 2023. “Akal dan Penalaran dalam Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali.” 

Jurnal Tarbiyah dan Studi Islam, 9(2), 88–102. 

Syaifuddin, M. 2021. “Klasifikasi Kewajiban Ilmu: Analisis Perspektif Imam Al-Ghazali.” 

Jurnal Ilmiah Islam Futura, 21(2), 150–164. 

Zaenol Fajri, 2024. "Pendidikan Akhlak Perspektif Al-Ghazali dalam Menanggulangi Less 

Moral Value". Edureligia Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol 5. No. 1. 

Zarkasyi, H. F. (2020). Konsep Ilmu dalam Tradisi Islam dan Relevansinya terhadap 

Pemikiran Al-Ghazali. Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 1–15. 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.53627/jam.v10i2.5297

