ISSN 3063-7112 @'
N\ fa

S,

YT

AE) (Advances in Education Journal)

Hubungan antara Adab dan llmu dalam Dasar-Dasar Pendidikan Islam

Millati Qanitatin®
Universitas K.H Abudrrahman Wahid Pekalongan
email: millati.ganitatin24191@mhs.uingusdur.ac.id

Abdul Khobir 2
Universitas K.H Abudrrahman Wahid Pekalongan
email: abdulkhobir72@gmail.com

Naisya Maulana Aprilia Rimbani?
Universitas K.H Abudrrahman Wahid Pekalongan
email: naisya.maulana.aprilia.rimbani24199@mbhs.uingusdur.ac.id

Muhammad Hilmi Mahfuzh?
Universitas K.H Abudrrahman Wahid Pekalongan
email: muhammad.hilmi.mahfuzh24197 @mbhs.uinqusdur.ac.id

*Korespondensi: email: millati.ganitatin24191@mhs.uingusdur.ac.id

Abstrak

History Artikel:  The fundamental relationship between adab and knowledge in the epistemology
Diterima 1 Desember 2025  of Islamic education can be examined through the thoughts of Imam al-Ghazali
Direvisi 10 Desember 2025 and Syed Muhammad Naquib al-Attas. Both emphasize that adab is an
Diterima 15 Desember 2025 epistemological foundation that determines the quality of knowledge, not
Tersedia online 17  merely a matter of ethical behavior. Adab functions to direct intention, preserve
Desember 2025 the purity of the heart, and ensure that knowledge is acquired and practiced
correctly so that it does not lead to moral or social corruption.Their concept of
knowledge shows that knowledge in Islam has complementary spiritual and
rational dimensions. Knowledge is understood as a divine light that guides
humans toward truth, as well as an intellectual process that must be guided by
moral values. Thus, the relationship between adab and knowledge is cyclical:
adab prepares the soul to receive knowledge, and knowledge strengthens adab
through proper understanding and application. In the context of modern
education, this study asserts that moral crises—such as character degradation
and the misuse of knowledge—stem from separating knowledge from adab.
Therefore, integrating adab and knowledge must be reintroduced into Islamic
educational curricula through a holistic approach that unites knowledge,
spirituality, and character formation. Such integration offers a conceptual
solution to contemporary educational challenges in the digital era and
strengthens the aims of Islamic education in shaping knowledgeable and well-

mannered individuals.

Kata kunci:
Adab; Knowledge; and Islamic Education

Pendahuluan/ 4eia

Dalam tradisi keilmuan Islam, adab dan ilmu merupakan dua elemen yang tidak dapat
dipisahkan. Keduanya ibarat ruh dan jasad yang saling melengkapi dalam membentuk manusia
berilmu sekaligus berakhlak. Namun demikian, realitas pendidikan modern menunjukkan
adanya pergeseran nilai, di mana keberhasilan lebih sering diukur dari capaian akademik dan


mailto:millati.qanitatin24191@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:abdulkhobir72@gmail.com
mailto:naisya.maulana.aprilia.rimbani24199@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:muhammad.hilmi.mahfuzh24197@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:millati.qanitatin24191@mhs.uingusdur.ac.id

1467 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1466-1479

kemampuan kognitif semata. Pergeseran orientasi ini mengakibatkan terjadinya krisis moral
seperti menurunnya rasa hormat kepada guru, perilaku tidak sopan di lingkungan akademik,
dan penyalahgunaan ilmu demi kepentingan pribadi (Al-Attas, 2014).

Dalam perspektif Islam, adab selalu ditempatkan sebagai fondasi sebelum ilmu. Imam
al-Ghazali dalam lIhya' Ulumuddin menegaskan bahwa ilmu tanpa adab hanya akan
menjerumuskan pemiliknya pada kesombongan dan kerusakan moral. Hal yang sama
ditegaskan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas (1995) melalui konsep ta'dib, yakni proses
pendidikan yang mengintegrasikan akal, jiwa, dan akhlak sehingga ilmu dapat digunakan
secara benar dan proporsional. Dengan demikian, keseimbangan antara adab dan ilmu
merupakan prinsip dasar dalam pendidikan Islam.

Akan tetapi, dalam praktik pendidikan modern, prinsip tersebut mulai tergeser akibat
sistem pendidikan yang lebih mengutamakan aspek intelektual dibanding spiritualitas dan
moralitas. Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa sistem pendidikan nasional cenderung
menekankan prestasi akademik dan kompetisi, sehingga nilai-nilai karakter, kesantunan, dan
adab sering kali terabaikan (Firmansyah, 2019). Kondisi ini memperlihatkan adanya jurang
antara konsep pendidikan Islam yang komprehensif dan realitas pembelajaran di sekolah
maupun perguruan tinggi.

Meskipun banyak kajian yang membahas adab dan pentingnya karakter dalam
pendidikan Islam, sebagian besar penelitian tersebut berfokus pada praktik di pesantren,
PAUD, atau pendidikan dasar. Belum banyak yang menelaah hubungan antara adab dan ilmu
sebagai konsep filosofis yang menjadi landasan epistemologis pendidikan Islam. Oleh karena
itu, penelitian ini penting dilakukan untuk menjelaskan kembali kaitan konseptual antara adab
dan ilmu, serta memperkuat kerangka teoritis yang dapat menjadi dasar pengembangan sistem
pendidikan Islam yang seimbang antara kecerdasan intelektual, kematangan spiritual, dan
pembentukan akhlak mulia.

Adab merupakan istilah yang memiliki makna mendalam dalam tradisi pendidikan
Islam. Dalam lhya ulumuddin, al-Ghazali menjelaskan bahwa adab adalah aturan perilaku yang
harus dijaga oleh penuntut ilmu dalam proses belajarnya. la menyebut adab sebagai menjaga
batas-batas (etika) dan menunaikan hak-hak (Al-Ghazali, 2003). Imam Al Ghozali juga
mengartikan adab sebagai kemampuan untuk menyesuaikan diri dengan benar, khususnya
dalam proses pembelajaran, di mana siswa seharusnya memahami posisi gurunya dan
kelebihannya, serta tidak merendahkan diri terhadap ilmu dan para ahli. Berdasarkan uraian
ini, dapat dipahami bahwa adab menurut Imam al Ghazali adalah perilaku etis yang
membimbing seorang penuntut ilmu dalam menempatkan dirinya secara benar di hadapan
Allah, guru, ilmu, dan sesama.

Pemahaman al-Attas terhadap konsep adab memperlihatkan dimensi yang lebih luas
dan komprehensif. Al-Attas telah menafsirkan adab sebagai sesuatu yang lebih luas dari pada
sekadar perilaku santun kepada sesama, dan tidak terbatas pada penerapan pendidikan di
tingkat dasar seperti yang tertera dalam buku-buku sejarah peradaban Islam. Adab ini
mencakup ilmu dan tindakan yang harus selalu ada dalam diri manusia dalam setiap aspek
kehidupan, di mana pun, kapan pun, dan dalam situasi apa pun. Seseorang seharusnya dapat
berlaku adil dan menempatkan segala sesuatu dengan berbagai perbedaan pada posisi yang
tepat (Ahmad, Nurjali, 2024). Dengan demikian, adab dalam perspektif kedua tokoh tersebut
dapat dipahami sebagai fondasi moral dan intelektual yang memastikan ilmu digunakan secara

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



Hubungan antara Adab dan Ilmu dalam Dasar-Dasar Pendidikan Islam| 1468

benar. Al-Ghazali menekankan adab sebagai etika belajar dan penghormatan kepada ilmu,
sedangkan al-Attas menegaskannya sebagai struktur nilai yang mengatur hubungan manusia
dengan realitas secara menyeluruh.

Memahami posisi fundamental adab dalam pendidikan Islam memerlukan penggalian
lebih dalam tentang tujuan dan fungsinya. Imam Al Ghozali menekankan bahwa adab
membentuk akhlak dan berfungsi sebagai pagar penjaga akhlak, sehingga dalam bab Adab al
Mutaallim wa Muallim beliau menjelaskan bahwa adab adalah syarat keberkahan ilmu.
Menurut kajian terhadap pemikiran Al-Ghazali, adab dalam pendidikan memiliki posisi yang
sangat fundamental, bukan hanya sebagai pelengkap ilmu, tetapi sebagai inti proses pendidikan
itu sendiri. Pendidikan bukan sekadar transfer aspek kognitif, melainkan pembentukan akhlak,
spiritualitas, dan karakter luhur pada peserta didik (Azzura Arum Ningtias 2024). Dalam
berbagai karyanya, seperti IThya' Ulim al-Din, Al-Adab fi al-Din, Minhajul Muta‘allim, dan
Bidayah al-Hidayah, Al-Ghazali menegaskan bahwa pendidikan yang ideal adalah pendidikan
yang mengedepankan adab sebelum atau bersamaan dengan penyampaian ilmu. Adab bagi
beliau mencakup sikap, niat, akhlak, etika, dan kesucian hati, yang semuanya menjadi dasar
bagi keberkahan ilmu (Hamdi Yusliani, 2024). Oleh karena itu, manusia yang "berilmu tanpa
adab™ menurut Al-Ghazali sangat mudah terjerumus pada penyimpangan moral, kesombongan
ilmiah, dan penggunaan ilmu secara tidak benar (Zaenol Fajri, 2021).

Lebih jauh, Al-Ghazali merumuskan sejumlah tujuan dan fungsi penting dari adab
dalam pendidikan yang sangat relevan untuk era modern. Pertama, adab berfungsi membentuk
manusia yang mulia dan suci jiwanya, di mana pendidikan moral menjadi jalan untuk
menyucikan jiwa (tazkiyah an-nafs), sehingga seseorang tidak hanya cerdas secara intelektual
tetapi juga bersih hati dan selalu dekat dengan Allah (Sarwoto, 2013). Kedua, adab bertujuan
menanamkan akhlak dan karakter luhur (insan kamil), seperti kejujuran, kerendahan hati,
kesabaran, tawadhu’, tanggung jawab, menghormati guru, menjaga adab kepada ilmu, serta
menghindarkan diri dari penyakit spiritual (Hayatun Sabarih, 2024). Ketiga, adab menciptakan
suasana pembelajaran yang harmonis dan beradab, di mana etika hubungan guru-murid yang
baik membuat proses pembelajaran berjalan kondusif, penuh penghormatan, keteladanan, dan
sikap rendah hati yang pada akhirnya melahirkan lingkungan pendidikan yang sehat (Hayatun
Sabarih, 2024). Keempat, adab berfungsi sebagai benteng dari kemerosotan moral dan Krisis
karakter, sehingga dengan adab, pendidikan dapat "menyaring™ peserta didik dari perilaku
buruk, pergaulan negatif, dan penyalahgunaan ilmu sehingga menjaga stabilitas moral individu
maupun masyarakat.

Dalam tradisi Islam, menuntut ilmu tidak cukup hanya niat dan kecerdasan; seseorang
perlu menjaga adab, etika dan moral, agar ilmu yang diperoleh menjadi berkah dan manfaat,
bukan sekadar pengetahuan kosong. Sebagaimana dijelaskan dalam penelitian "Pedoman Etika
dan Adab Menuntut llmu dalam Islam”, menuntut ilmu seharusnya dilakukan dengan niat yang
ikhlas, bukan mencari popularitas, kekuasaan, atau harta, melainkan untuk syukur atas akal dan
kesehatan badan serta untuk beribadah kepada Allah (Darsi, 2022). Menurut kajian tentang
konsep adab dari Imam al-Ghazali, terdapat beberapa prinsip utama adab bagi penuntut ilmu
yang mencakup niat yang ikhlas, rendah hati terhadap guru, sabar dalam belajar, menjaga hati
agar terhindar dari penyakit spiritual, menghormati sesama, serta kesungguhan dan ketekunan
dalam menuntut ilmu. Prinsip "menghormati ilmu sebagai sesuatu yang mulia" dan
menempatkan ilmu pada posisi yang benar dalam kehidupan juga ditegaskan: ilmu harus
dijadikan sarana untuk kebaikan dan manfaat, bukan untuk kesombongan atau

e- ISSN 3063-7112



1469 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1466-1479

penyalahgunaan. Dengan demikian, adab dalam menuntut ilmu mencakup keseluruhan sikap
internal (niat, ikhlas, menjaga hati, kesungguhan) serta sikap eksternal (tata krama terhadap
guru dan sesama, merendah, menghormati, menjaga perilaku) yang disyaratkan agar ilmu yang
dicari dan dipelajari membawa keberkahan, manfaat, dan menjadikan penuntut ilmu sebagai
manusia beradab (insan adabi).

Untuk memahami hubungan antara adab dan ilmu secara utuh, perlu diperjelas terlebih
dahulu apa yang dimaksud dengan ilmu dalam perspektif Islam. Menurut Imam Al-Ghazali,
ilmu dalam Islam lebih dari sekadar mengumpulkan informasi atau menghafal, tetapi adalah
cahaya ilahi (n0r) yang ditanamkan Allah di dalam hati seorang hamba. Imam Al-Ghazali
mengungkapkan bahwa pengetahuan sejati adalah "ndrun yaqdzifuhullahu fil-galb”, yakni
cahaya yang dapat menerangi hati sehingga seseorang mampu membedakan antara yang benar
dan yang salah (Zarkasyi, H. F, 2020). Ini menegaskan bahwa pengetahuan bukan sekadar
aktivitas pikiran, melainkan juga pengalaman spiritual yang menggerakkan hati dan
memperkuat keterhubungan manusia dengan Tuhan. Al-Ghazali menekankan ilmu yang paling
tinggi adalah ilmu yang membantu manusia untuk mengenal Tuhan dan lebih mendekatkan diri
kepada-Nya (Kurniasih, 2023).

Syed Muhammad Naquib al-Attas sebagai salah satu pemikir Muslim modern juga
memberikan kontribusi penting dalam mendefinisikan ilmu yang sejalan dengan Al-Ghazali
namun dengan penekanan berbeda. Menurut al-Attas, memberikan definisi ilmu yang rigid
tidak mungkin dilakukan, namun ia menawarkan pemahaman deskriptif bahwa ilmu adalah
kedatangan makna kepada jiwa dan kedatangan jiwa kepada makna (Al-Attas dalam Alfi
Lailah, 2018). Dalam pandangannya, ilmu memiliki dua bentuk: pertama, ilmu yang diberikan
Allah kepada manusia sebagai anugerah, seperti ilham, intuisi spiritual, dan wahyu; kedua,
ilmu yang diperoleh melalui usaha kreatif dan rasional manusia, melalui pengalaman,
penelitian, analisis, dan proses berpikir sistematis. Pandangan ini sesuai dengan epistemologi
al-Attas yang menempatkan ilmu sebagai realitas bermakna yang tidak hanya bersifat empiris,
tetapi juga metafisik. Secara keseluruhan, konsep ilmu menurut Imam Al-Ghazali dan Syed
Muhammad Naquib al-Attas sama-sama menekankan bahwa ilmu bukan sekadar informasi,
tetapi memiliki dimensi spiritual yang mendalam. Al-Ghazali memandang ilmu sebagai cahaya
ilahi yang menerangi hati dan menuntun manusia pada kebenaran serta kedekatan dengan
Allah, sementara al-Attas memahami ilmu sebagai kedatangan makna kepada jiwa, baik
melalui anugerah Tuhan maupun melalui usaha intelektual manusia. Keduanya menegaskan
bahwa ilmu sejati adalah ilmu yang menghubungkan manusia dengan hakikat kebenaran,
membentuk akhlak, dan mengarahkan manusia pada pengenalan Tuhan.

Tujuan ilmu dalam pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan dari pengertian dan hakikat
ilmu itu sendiri. Menurut Imam Al-Ghazali dalam bukunya Ihya' '‘Ulum al-Din, inti dari ilmu
dalam pendidikan Islam adalah untuk mendekatkan diri kepada Allah serta mengarahkan
manusia menuju keselamatan moral dan kebersihan hati, bukan hanya untuk kepentingan
material (Hidayat, A. 2021). Al-Ghazali menyatakan bahwa ilmu yang sejati adalah ilmu yang
"menggerakkan tindakan" dan membantu individu untuk mengenali diri sendiri serta Tuhannya
(Al-Ghazali,2005). Beliau juga menekankan bahwa ilmu yang berguna adalah ilmu yang
menumbuhkan rasa takut kepada Allah, mengatur perilaku, dan menjauhkan manusia dari
kesombongan dan kerusakan moral. Dengan demikian, menurut Al-Ghazali, tujuan pendidikan
tidak hanya untuk meningkatkan kecerdasan, tetapi juga untuk membentuk individu yang

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



Hubungan antara Adab dan Ilmu dalam Dasar-Dasar Pendidikan Islam| 1470

berperilaku baik, memiliki hati yang bersih, dan mampu menerapkan ilmu demi mendapatkan
keselamatan di dunia dan akhirat.

Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas, sasaran utama dari ilmu dalam konteks
pendidikan Islam ialah membentuk "insan yang baik™ (al-insan al-salih), yakni individu yang
berperilaku santun, memiliki pengertian yang tepat tentang Tuhan, diri sendiri, dan kenyataan
hidup (Mansur, F. 2021). Al-Attas menekankan bahwa pendidikan tidak hanya proses
intelektual belaka, melainkan juga proses ta'dib, yang berarti penanaman akhlak yang
mengarahkan individu untuk menempatkan segala sesuatu pada posisi yang semestinya,
berdasarkan hierarki makna dan nilai yang ditetapkan oleh Allah (Al-Attas, 1991). Oleh karena
itu, tujuan ilmu adalah untuk membangun karakter yang seimbang antara pikiran, batin, dan
moral; menghilangkan kebingungan dalam pengetahuan; serta membimbing individu menuju
kebebasan jiwa dari dorongan nafsu dan kesesatan. Pendidikan menurut Al-Attas seharusnya
menciptakan individu yang mengerti kebenaran, bertindak dengan etika, serta berkontribusi
dengan baik dalam masyarakat sesuai dengan ajaran Islam. Secara keseluruhan, baik Al-
Ghazali maupun Al-Attas sepakat bahwa ilmu dalam pendidikan Islam tidak hanya berorientasi
pada peningkatan intelektual, tetapi pada pembentukan pribadi yang beradab, bermoral, dan
dekat dengan Allah. Ilmu harus mendorong amal, membersihkan hati, menumbuhkan adab,
serta membimbing manusia agar menggunakan pengetahuannya demi kebaikan dunia dan
akhirat.

Memahami kategori dan klasifikasi ilmu dalam Islam juga penting untuk melihat
kompleksitas sistem pengetahuan islami. Dalam lhya" Ulumuddin, Imam Al-Ghazali
menguraikan bahwa ilmu dalam Islam memiliki kategori yang luas, mencakup syariat, rasio,
dan aspek spiritual. la mengelompokkan ilmu menjadi tiga jenis utama: ilmu syar'i yang berasal
dari wahyu dan merupakan kewajiban fundamental bagi setiap Muslim (Mulyadi, A. 2020),
ilmu rasional yang didapatkan melalui pikiran dan penalaran (Suhendar, A. 2023), serta ilmu
mendalam atau mukasyafah yang didapatkan lewat pemurnian jiwa dan latihan spiritual.
Pemisahan ini menegaskan bahwa ilmu tidak hanya terbatas pada aspek intelektual, tetapi juga
mencakup dimensi religius dan moral, serta memiliki tujuan untuk membantu manusia menjadi
hamba yang dekat dengan Allah dan berpribadi baik (Al-Ghazali, Ihya' Ulumuddin, Jilid 1,
hlm. 25-30). Selain itu, Al-Ghazali mengklasifikasikan kewajiban mempelajari ilmu menjadi
dua kategori, yaitu fardhu 'ain dan fardhu kifayah. Fardhu ‘ain merupakan ilmu yang harus
dikuasai oleh setiap Muslim secara individu, sementara fardhu kifayah adalah ilmu yang
merupakan tanggung jawab kolektif; apabila sudah ada sebagian yang mempelajarinya, maka
kewajiban untuk yang lain menjadi tidak aktif (Syaifuddin, M. 2021). Ide ini menunjukkan
bahwa Al-Ghazali melihat ilmu sebagai alat untuk menciptakan manusia yang utuh—cerdas
secara intelektual, kuat spiritualnya, memiliki akhlak yang baik, serta mampu memberikan
kontribusi maksimal dalam kehidupan pribadi maupun komunitas (Al-Ghazali, Ihya'
Ulumuddin, Jilid 1, him. 40-42).

Perspektif al-Attas mengenai kategori ilmu juga menekankan pentingnya keselarasan
antara pengetahuan dan nilai-nilai spiritual. Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas, ilmu
dalam konteks Islam merujuk pada pemahaman yang benar yang membawa manusia kepada
pengenalan yang akurat mengenai Tuhan, diri mereka sendiri, dan tujuan hidupnya (Hanafi, Y,
2020). llmu harus terikat dengan etika dan tata krama, sebab esensi dari ilmu adalah
menempatkan segala sesuatu pada posisinya yang tepat (Jamaluddin, M, 2022). Al-Attas
menekankan bahwa banyak ide ilmu modern dipengaruhi oleh sekularisme Barat, sehingga

e- ISSN 3063-7112



1471 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1466-1479

diperlukan adanya Islamisasi limu, yaitu proses untuk membersihkan pengetahuan dari nilai-
nilai yang bertentangan dengan pandangan dunia Islam dan mengembalikannya pada prinsip
Tauhid (AL-Furgon, dkk., 2025). Berdasarkan penjelasan Imam Al-Ghazali dalam lhya'
Ulumuddin dan pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas, dapat disimpulkan bahwa ilmu
dalam Islam bukan hanya sekadar kumpulan informasi, tetapi sebuah sistem pengetahuan yang
terintegrasi antara dimensi wahyu, rasio, dan spiritual. Al-Ghazali membangun kerangka ilmu
yang mencakup ilmu syar'i, ilmu rasional, dan ilmu mukasyafah, serta membedakan kewajiban
pencariannya menjadi fardhu ‘ain dan fardhu kifayah. Sementara itu, al-Attas menegaskan
bahwa ilmu sejati harus berlandaskan tauhid dan adab, serta bebas dari pengaruh sekularisme
Barat melalui proses Islamisasi llmu. Kedua tokoh ini sepakat bahwa ilmu bertujuan
membentuk manusia yang beradab, berakhlak mulia, memahami dirinya, dan semakin dekat
kepada Allah.

Setelah memahami konsep adab dan ilmu secara terpisah, penting untuk melihat
bagaimana keduanya saling berhubungan dalam sistem pendidikan Islam. Dalam kerangka
epistemologi dan aksiologi pendidikan Islam, adab ditempatkan sebagai landasan normatif
yang menentukan bagaimana ilmu diambil, diletakkan, dan diamalkan (Arif Prayogo, 2025).
Artinya, tidak cukup seseorang memiliki kapasitas berpikir dan akal untuk memperoleh ilmu,
tetapi diperlukan kehormatan, etika, niat, dan kesadaran spiritual agar ilmu tersebut memiliki
makna benar, suci, dan membawa manfaat. Tanpa adab, ilmu mudah diselewengkan,
disalahgunakan, atau kehilangan nilai moralnya. Dari pemikiran Imam al-Ghazali,
menekankan bahwa menghormati ilmu, guru, dan proses menuntut ilmu merupakan bagian
esensial dalam memperoleh ilmu yang berkualitas. Tanpa adab seperti rasa hormat, kerendahan
hati, niat ikhlas, kesungguhan, serta penghormatan terhadap guru dan sumber ilmu,
pengetahuan bisa berbuah buruk: baik dalam karakter pelaku ilmu maupun dalam dampak
sosialnya (Hendra Sucipto, 2023). Dengan cara ini, adab bukan hanya pelengkap, melainkan
bagian integral dari proses pencarian, penerimaan, dan pengamalan ilmu. Dalam pandangan
ini, adab memastikan bahwa ilmu dipelajari dan diamalkan dengan cara yang benar,
bertanggung jawab, dan membawa berkah sehingga ilmu tidak sekadar menjadi pengetahuan,
tetapi sarana transformasi moral dan spiritual (Ro'fat Hizmatul Himmah, 2023).

Akan tetapi, hubungan antara adab dan ilmu bukanlah hubungan satu arah; sebaliknya,
ilmu juga memiliki peran krusial dalam memperkuat dan menyempurnakan adab. Imam al-
Ghazali dalam Ihya ulumuddin menjelaskan bahwa hubungan antara ilmu dan adab sangat erat,
di mana ilmu berfungsi sebagai pemimpin (al-qa'id) dan adab merupakan pengikutnya,
sebagaimana ditegaskan dalam pernyataannya: "llmu adalah pemimpin, dan adab adalah
pengikutnya."” Pernyataan ini menunjukkan bahwa adab tidak dapat berdiri sendiri tanpa
landasan ilmu, sebab ilmu memberikan arah, pemahaman, dan batasan moral yang
membimbing seseorang untuk beradab dengan benar. Tanpa ilmu, adab bisa menjadi tindakan
yang tidak terarah atau sekadar kebiasaan tanpa nilai spiritual. Sebaliknya, ketika seseorang
berilmu, ia mengetahui kapan harus bersikap rendah hati, kapan harus menghormati guru,
bagaimana berinteraksi dengan sesama, serta bagaimana menempatkan diri sesuai etika Islam.
Dengan demikian, ilmu menjadi sumber yang memperkuat, menyempurnakan, dan
meneguhkan adab sehingga menghasilkan perilaku yang tidak hanya baik secara lahir, tetapi
juga benar secara batin dan bernilai ibadah.

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



Hubungan antara Adab dan Ilmu dalam Dasar-Dasar Pendidikan Islam| 1472

Integrasi adab dan ilmu dalam praktik pendidikan modern memerlukan perancangan
kurikulum yang holistik dan terpadu. Kurikulum pendidikan Islam modern perlu dirancang
secara integratif agar peserta didik tidak hanya menguasai ilmu pengetahuan, tetapi juga
memiliki karakter dan moral yang selaras dengan nilai-nilai Islam. Integrasi ini diterapkan
dengan menyusun pembelajaran ilmu umum maupun sains bersama ilmu agama dalam satu
kerangka yang berlandaskan tauhid dan nilai spiritual. Setiap mata pelajaran tidak hanya
menekankan aspek akademik, tetapi juga membimbing peserta didik untuk menginternalisasi
nilai-nilai adab, etika, dan kesadaran keagamaan. Dengan pendekatan ini, pendidikan menjadi
proses holistik yang membentuk pribadi Muslim yang unggul secara intelektual sekaligus
berperilaku Islami dalam kehidupan sehari-hari. Kurikulum semacam ini menunjukkan bahwa
ilmu dan adab bukanlah dua hal terpisah, melainkan saling menguatkan dalam pembentukan
karakter dan pemahaman yang benar (Siti Rohmah Kurniasih, 2023).

Mengingat pentingnya keseimbangan antara adab dan ilmu, perlu dipahami pula
konsekuensi yang terjadi ketika keduanya tidak seimbang dalam praktek pendidikan. Konsep
keseimbangan antara adab dan ilmu menekankan bahwa ilmu tanpa landasan moral dan etika
dapat menimbulkan dampak negatif bagi individu maupun masyarakat. Ilmu yang diperoleh
tanpa adab, misalnya rasa hormat terhadap guru, penghargaan terhadap sumber pengetahuan,
dan penerapan nilai moral berpotensi memunculkan sifat arogan, sombong, dan egois pada
pelakunya. Individu yang berilmu tetapi abai terhadap adab seringkali menganggap
pengetahuan sebagai alat kekuasaan atau status sosial, bukan sebagai sarana untuk berbuat baik
atau memberi manfaat. Di era digital, ketidakseimbangan adab dan ilmu dapat memperparah
akses mudah terhadap informasi tanpa filter moral memicu penyebaran ilmu yang tidak
bertanggung jawab, plagiarisme, penyebaran hoaks, atau penerapan sains tanpa memperhatikan
dampak etis (Afwan Alhabib Nasution, 2025). Selain itu, ilmu yang tidak diimbangi adab dapat
menyebabkan kerusakan sosial dan spiritual. Individu mungkin memiliki kemampuan
intelektual tinggi, tetapi kurang empati, gagal menempatkan diri sesuai norma moral, atau
menyalahgunakan keahliannya. Misalnya, seorang ilmuwan atau profesional yang pintar secara
teknis tetapi mengabaikan etika bisa merugikan masyarakat melalui keputusan atau penemuan
yang tidak bermoral. Dengan demikian, keseimbangan antara adab dan ilmu bukan sekadar
prinsip pendidikan tradisional Islam, melainkan kebutuhan mendesak dalam konteks modern
untuk menjamin bahwa ilmu tetap membawa manfaat dan tidak merusak. Singkatnya, adab
berfungsi sebagai penuntun etis bagi ilmu, sementara ilmu memperkuat adab dengan
pemahaman dan penerapan nilai secara tepat. Tanpa adab, ilmu bisa menjadi "pedang bermata
dua” canggih secara intelektual tetapi berpotensi destruktif secara moral dan sosial. Oleh
karena itu, pendidikan Islam modern menekankan integrasi adab dan ilmu sebagai fondasi agar
ilmu selalu digunakan untuk kebaikan, pembangunan karakter, dan kemaslahatan masyarakat.

Untuk memperkuat landasan konseptual penelitian ini, berikut disajikan beberapa hasil
penelitian terdahulu yang relevan dengan pembahasan adab dan ilmu dalam pendidikan Islam.
Kamaludin dkk. (2023) dalam penelitiannya "Landasan Pendidikan Adab Santri di Pesantren
Modern™ menegaskan bahwa keberkahan ilmu sangat bergantung pada adab terhadap guru dan
sesama santri, penelitian yang berfokus pada konteks pesantren modern dan menunjukkan
pentingnya sinergi antara nilai klasik dan sistem pendidikan modern. Sementara itu, Fajar
Ashwary & Nur Hidayat (2025) dalam artikel "Adab Menuntut IImu Berdasarkan Hadis Nabi
dan Relevansinya dengan Pendidikan Dasar Islam”™ mengkaji nilai-nilai adab seperti
keikhlasan, rendah hati, dan penghormatan kepada guru yang relevan untuk pendidikan dasar.

e- ISSN 3063-7112



1473 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1466-1479

Lukman Al Hakim (2022) melalui kajiannya "Integrasi Adab dalam Kurikulum Pendidikan
Islam™ menekankan bahwa adab seharusnya dijadikan pilar utama dalam kurikulum, bukan
sekadar pelengkap moralitas.

Penelitian Suciati & Abdi Syahrial (2025) berjudul "Adab Sebelum limu di PAUD
Kasih Bunda Kutadame™ menggambarkan penerapan adab sejak dini melalui pembiasaan dan
keteladanan guru, sementara Resti Kartika Dewi & Sabrang Gilang (2022) dalam "Objek
Pendidikan serta Adab dalam Menuntut IImu Menurut Al-Qur'an dan Sunnah™ menegaskan
bahwa pendidikan Islam mencakup pembinaan akal, jasmani, dan rohani yang seluruhnya
dibingkai oleh adab. Fahmul Hikam Al Ghifari (2025) melalui penelitiannya "Adab Sebelum
[Imu: Reaktualisasi Nilai Tarbiyah dalam Pendidikan Islam Dasar" menunjukkan bahwa
orientasi pendidikan Islam kini terlalu menitikberatkan pada aspek kognitif, sehingga perlu
direorientasi menuju aspek spiritual dan moral. Adapun Mellysa Setyorini & Martoyo (2024)
dalam "Adab di Atas Ilmu" menegaskan bahwa krisis moral masyarakat bukan karena
kurangnya ilmu, tetapi karena hilangnya adab sebagai pengendali ilmu.

Lebih lanjut, Muhammad Feri Firmansyah (2019) dalam artikel "Kurikulum
Pendidikan Indonesia: Antara Adab dan Intelektual™ mengkritik sistem pendidikan nasional
yang menonjolkan intelektualitas tanpa keseimbangan spiritualitas. Kajian Ro'fat Hizmatul
Himmah & Imam Bonjol Jauhari (2023) berjudul "Adab sebagai Aktualisasi IImu pada Konsep
Islam™ menunjukkan bahwa ilmu tanpa adab kehilangan manfaatnya, sedangkan adab
menjadikan ilmu bernilai dan bermanfaat. Terakhir, Didik Himmawan dkk. (2024) dalam
"Konsep Adab Menuntut llmu Perspektif Muhammad Syakir dalam Kitab Washoya"
menyoroti relevansi nilai etika klasik dalam pembentukan karakter peserta didik modern.

Dari seluruh hasil penelitian tersebut, dapat disimpulkan bahwa mayoritas penelitian
sebelumnya menyoroti penerapan adab dalam konteks pendidikan praktis, baik di pesantren,
sekolah dasar, maupun kurikulum. Namun, belum banyak yang mengkaji hubungan konseptual
dan filosofis antara adab dan ilmu sebagai landasan epistemologis pendidikan Islam. Oleh
karena itu, penelitian ini hadir mengkaji secara lebih mendalam hubungan antara adab dan ilmu
dari perspektif konseptual sebagai fondasi filosofis pendidikan Islam

Metode/ Casal) dungia

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (library research) dengan
pendekatan kualitatif-deskriptif. Sumber primer terdiri dari lhya’ Ulumuddin karya Al-
Ghazali dan karya-karya Syed Muhammad Naquib al-Attas. Sumber sekunder berupa artikel
jurnal, buku-buku pendidikan Islam, dan penelitian relevan lainnya. Analisis data dilakukan
melalui content analisis, yaitu membaca, mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan mensintesis
konsep-konsep tentang adab dan ilmu untuk memperoleh pemahaman mendalam mengenai
hubungan keduanya dalam pendidikan Islam.

Hasil / Sl il
A. Adab Menjadi Fondasi Epistemologis yang Menentukan Kualitas limu

Analisis terhadap pemikiran al-Ghazali dan al-Attas menunjukkan bahwa adab
memiliki posisi yang lebih fundamental daripada sekadar etika belajar. Adab muncul sebagai
prasyarat epistemologis yang menentukan bagaimana ilmu dipahami, diperoleh, dan

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



Hubungan antara Adab dan Ilmu dalam Dasar-Dasar Pendidikan Islam| 1474

dimanfaatkan. Dari sisi al-Ghazali, adab adalah pagar moral yang menjaga ilmu agar tidak
menjerumuskan pemiliknya pada kesombongan dan kerusakan akhlak. Sementara al-Attas
memaknai adab sebagai kerangka nilai yang menempatkan segala sesuatu pada posisi yang
benar dalam tatanan realitas. Hasil sintesis kedua konsep ini menunjukkan bahwa adab bukan
hanya memandu perilaku penuntut ilmu, tetapi juga membentuk cara kerja akal, cara
memahami kebenaran, serta cara menilai manfaat ilmu. Dengan demikian, temuan utama
penelitian ini menegaskan bahwa dalam epistemologi Islam, adab adalah fondasi dari ilmu,
bukan pelengkapnya.
B. llmu dalam Islam Bersifat Spirituil Rasional dan Tidak Dapat Dipisahkan dari
Pembentukan Akhlak
Berdasarkan analisis terhadap karya al-Ghazali dan al-Attas, ditemukan bahwa ilmu
dalam Islam memiliki struktur ganda: rasional dan spiritual. Al-Ghazali memandang ilmu
sebagai “nlr” yang menggugah hati dan mendekatkan manusia kepada Allah, sementara al-
Attas menegaskan bahwa ilmu adalah kedatangan makna kepada jiwa. Kedua pandangan ini
menunjukkan bahwa ilmu sejati tidak hanya menambah kemampuan intelektual, tetapi
sekaligus membentuk karakter dan moral. Hasil sintesis literatur juga menunjukkan bahwa
setiap ilmu baik wahyu, rasional, maupun empiris hanya dapat mencapai tujuan spiritualnya
jika dipadukan dengan adab. Temuan ini memperkuat bahwa ilmu dalam Islam tidak bersifat
netral; ia memiliki arah moral, tujuan spiritual, dan tanggung jawab etis yang harus dijaga oleh
manusia.
C. Adab dan Ilmu Membentuk Hubungan Siklik: Adab Mengarahkan Ilmu, Iimu
Meneguhkan Adab
Hasil analisis menunjukkan bahwa hubungan adab dan ilmu bersifat dialektis dan tidak
dapat dipisahkan. Adab berfungsi sebagai syarat awal yang memungkinkan ilmu diterima
dengan benar; tanpa adab, ilmu menjadi liar, tanpa kendali, bahkan destruktif. Namun, ilmu
juga tidak hanya “bergantung” pada adab, ia juga memperkuat adab dengan memberikan
pemahaman akurat tentang batas moral, kewajiban spiritual, dan etika sosial. Temuan ini
menegaskan bahwa adab dan ilmu saling melengkapi melalui hubungan siklik yaitu Adab
mempersiapkan jiwa untuk menerima ilmu secara benar dan ilmu mengokohkan adab sehingga
melahirkan amal yang benar.Dengan demikian, penelitian ini menemukan bahwa adab dan
ilmu bukan dua konsep yang berdiri sendiri, tetapi satu kesatuan integratif yang membentuk
kerangka epistemologi pendidikan Islam.
D. Krisis Moral Pendidikan Modern Bersumber dari Terputusnya Hubungan Adab dan limu
Analisis temuan penelitian terdahulu (Firmansyah, 2019; Kurniasih, 2023; Nasution,
2025; dan lainnya) memperlihatkan pola yang konsisten bahwa krisis pendidikan modern
seperti menurunnya etika akademik, hilangnya hormat kepada guru, maraknya plagiarisme,
serta penyalahgunaan ilmu berakar dari sistem pendidikan yang memisahkan adab dari ilmu.
Pendidikan modern menekankan kognitif, kompetisi, dan prestasi formal, namun mengabaikan
pembinaan moral dan spiritual peserta didik. Temuan ini menunjukkan bahwa
ketidakseimbangan antara adab dan ilmu tidak hanya berdampak pada individu, tetapi juga
berimplikasi pada kerusakan sosial, penyalahgunaan pengetahuan, dan degradasi karakter.
Dalam perspektif Islam, fenomena ini bukan sekadar masalah moral, tetapi masalah
epistemologis yang berasal dari hilangnya orientasi adab dalam struktur keilmuan.
E. Pendidikan Islam Modern Membutuhkan Integrasi Adab dan Ilmu sebagai Kerangka
Kurikuler

e- ISSN 3063-7112



1475 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1466-1479

Berdasarkan analisis literatur modern dan konsep klasik, penelitian ini menemukan bahwa
solusi konseptual bagi krisis pendidikan modern adalah integrasi antara adab dan ilmu dalam
kurikulum. Integrasi ini tidak sekadar memasukkan mata pelajaran akhlak, tetapi membangun
seluruh proses pendidikan metode, kurikulum, relasi guru-murid, dan evaluasi berdasarkan
adab. Setiap ilmu harus diajarkan dengan menekankan tujuan spiritual, etika, dan tanggung
jawab moralnya. Temuan ini menegaskan bahwa pendidikan Islam tidak bisa hanya
mengembangkan kecerdasan intelektual, tetapi harus mencetak individu yang berakhlak,
memiliki kedalaman spiritual, dan mampu menempatkan ilmu pada posisi yang benar.

Diskusi / Leiddlia

Hasil penelitian menunjukkan bahwa adab bukan hanya etika perilaku, tetapi
merupakan fondasi epistemologis dalam tradisi keilmuan Islam yang perlu dipahami secara
mendalam. Diskusi ini menegaskan bahwa temuan tersebut sejalan dengan pandangan al-
Ghazali dan al-Attas yang memposisikan adab sebagai unsur utama dalam proses pencarian
kebenaran. Dalam konteks pendidikan modern yang cenderung menekankan pencapaian
kognitif, reposisi adab menjadi penting agar proses belajar tidak kehilangan arah moralnya.
Dengan demikian, adab menjadi instrumen kritis yang memastikan bahwa aktivitas intelektual
tetap berada dalam koridor nilai dan bertujuan pada kemaslahatan sehingga menghasilkan
ilmuwan dan pemikir yang bertanggung jawab secara moral.

Temuan bahwa ilmu dalam Islam bersifat rasional sekaligus spiritual menunjukkan
adanya struktur keilmuan yang holistik dan tidak dapat dibagi begitu saja. Diskusi ini
menyoroti bahwa pemisahan dimensi spiritual dari praktik pendidikan modern menyebabkan
hilangnya tujuan etis ilmu itu sendiri dalam masyarakat kontemporer. Pendidikan kontemporer
cenderung memandang ilmu sebagai alat kompetisi dan akumulasi pengetahuan saja, bukan
sarana penyempurnaan jiwa dan pembangunan karakter. Oleh karena itu, integrasi nilai
spiritual sebagaimana digarisbawahi al-Ghazali dan al-Attas diperlukan agar ilmu tidak hanya
mencerdaskan, tetapi juga membentuk kepribadian bermoral. Hal ini menegaskan bahwa
reduksi pendidikan modern terhadap aspek kognitif saja telah meninggalkan warisan konsepsi
ilmu yang inkomplet dan tidak sesuai dengan filosofi pendidikan Islam yang sejati.

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa hubungan adab dan ilmu bersifat siklik karena
adab memandu akal menerima ilmu, dan ilmu memperkuat adab melalui pemahaman yang
benar tentang dunia dan kehidupan. Diskusi ini menggarisbawahi bahwa hubungan timbal balik
ini merupakan konsep penting yang sering hilang dari sistem pendidikan modern dan perlu
dikembalikan dalam praktik pendidikan kontemporer. Jika salah satu elemen terputus, maka
proses pendidikan akan timpang dan tidak menghasilkan luaran yang diinginkan baik dari
aspek kognitif maupun moral. Hal ini menjelaskan mengapa ilmu tanpa adab dapat melahirkan
penyalahgunaan pengetahuan dan korupsi, sementara adab tanpa ilmu menjadi sentimental
tanpa dasar intelektual yang kuat. Dengan demikian, integrasi keduanya memiliki implikasi
mendasar terhadap model pedagogi Islam dan membuka perspektif baru tentang bagaimana
sistem pendidikan seharusnya dirancang untuk memenuhi kebutuhan generasi masa depan.

Temuan yang mengaitkan krisis moral dengan pemisahan antara adab dan ilmu
diperkuat oleh penelitian penelitian terdahulu yang menunjukkan pola serupa. Diskusi ini
menegaskan bahwa fenomena seperti hilangnya etika akademik, menurunnya penghormatan
terhadap guru, dan maraknya plagiarisme merupakan bentuk kegagalan sistem pendidikan

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



Hubungan antara Adab dan Ilmu dalam Dasar-Dasar Pendidikan Islam| 1476

dalam menjaga integritas hubungan adab dan ilmu dalam praktik sehari hari. Pendidikan yang
hanya fokus pada aspek kognitif menghasilkan individu kompeten secara intelektual tetapi
lemah dalam tanggung jawab moral dan kesadaran spiritual. Oleh karena itu, krisis karakter
generasi muda bukan sekadar persoalan akhlak yang dapat diselesaikan melalui pengajaran
normatif, melainkan *problem epistemologis* yang tertanam dalam struktur sistem pendidikan
itu sendiri. Memahami dimensi epistemologis ini penting karena memungkinkan para
pemangku pendidikan untuk mengatasi krisis tidak hanya di level normatif, tetapi juga di level
konseptual dan struktural dalam merekonstruksi sistem pendidikan Islam yang relevan dan
berkelanjutan.

Berdasarkan temuan penelitian, diskusi ini menunjukkan bahwa integrasi adab dalam
kurikulum pendidikan Islam bukan sekadar solusi normatif yang bersifat idealistis, tetapi
merupakan kebutuhan epistemologis yang mendesak untuk dilakukan. Kurikulum berbasis
adab tidak hanya menambah pelajaran akhlak sebagai mata pelajaran tambahan, tetapi
membangun keseluruhan proses pendidikan mulai dari hubungan guru dan murid, metode
pembelajaran, hingga evaluasi berdasarkan prinsip adab yang komprehensif. Pendekatan ini
diyakini mampu menjawab krisis karakter karena tidak hanya mengajarkan pengetahuan, tetapi
mempersiapkan jiwa peserta didik agar ilmu yang diterima melahirkan amal yang benar dan
bermanfaat bagi masyarakat. Dengan demikian, integrasi adab dan ilmu bukan hanya
rekomendasi pendidikan yang idealistis, tetapi merupakan urgency epistemologis bagi
rekonstruksi pendidikan Islam kontemporer yang mampu menghadapi tantangan zaman sambil
tetap mempertahankan nilai nilai fundamental Islam.

Kesimpulan/ LadAll

Penelitian ini menegaskan bahwa adab dan ilmu merupakan dua pilar fundamental dalam
epistemologi pendidikan Islam yang tidak dapat dipisahkan. Temuan utama menunjukkan
bahwa adab bukan sekadar etika sosial atau tata krama belajar, tetapi merupakan fondasi
epistemologis yang menentukan kualitas, arah, serta keberkahan ilmu. Al-Ghazali
memposisikan adab sebagai pagar moral yang menjaga ilmu dari penyalahgunaan dan
kesombongan, sementara al-Attas menafsirkan adab sebagai kemampuan menempatkan segala
sesuatu pada posisi yang tepat dalam tatanan kosmik. Sintesis dari kedua pandangan ini
memperjelas bahwa ilmu hanya dapat mencapai tujuan spiritualnya apabila dibimbing oleh
adab.

Penelitian ini juga menemukan bahwa ilmu dalam Islam bersifat spiritual-rasional. IImu
tidak hanya menambah kapasitas intelektual, tetapi juga membentuk karakter, kesadaran moral,
dan kedekatan seseorang kepada Allah. Oleh karena itu, hubungan adab dan ilmu bersifat
siklik: adab mempersiapkan jiwa untuk menerima ilmu dengan benar, sedangkan ilmu
memperkuat dan menyempurnakan adab.

Analisis terhadap fenomena pendidikan modern menunjukkan bahwa krisis moral,
degradasi karakter, menurunnya etika akademik, hilangnya penghormatan kepada guru, serta
penyalahgunaan pengetahuan berakar dari terlepasnya ilmu dari adab. Sistem pendidikan yang
menonjolkan kompetisi akademik, intelektualisme kering, dan orientasi pasar kerja telah
menggeser nilai spiritual dan moral pendidikan Islam. Akibatnya, lahirlah generasi yang cerdas
secara kognitif tetapi rapuh secara moral.

e- ISSN 3063-7112



1477 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1466-1479

Berdasarkan temuan tersebut, penelitian ini menegaskan bahwa pendidikan Islam modern
harus membangun kembali integrasi antara adab dan ilmu melalui kurikulum berbasis nilai,
metode pembelajaran berbasis keteladanan, relasi guru murid yang beradab, serta penguatan
etika akademik. Integrasi ini merupakan solusi konseptual untuk menjawab tantangan era
digital yang ditandai oleh banjir informasi, hilangnya otoritas moral, budaya instan, serta
kerentanan terhadap misinformasi.

Secara keseluruhan, penelitian ini berkontribusi dalam memperkuat fondasi filosofis
pendidikan Islam dengan menunjukkan bahwa adab adalah inti dari proses keilmuan, bukan
pelengkapnya. Pendidikan Islam masa kini hanya dapat mencapai tujuan pembentukan insan
kamil apabila adab dikembalikan sebagai ruh dari seluruh proses pendidikan. Dengan
demikian, harmonisasi antara adab dan ilmu menjadi kunci untuk membangun peradaban yang
berakhlak, berilmu, dan berkeadaban.

Referensi/ @UAU obadll
Ahmad Nurjali, 2024. "Konsep Adab Menurut Syed Muhammad Naquib Al-Attas" Jurnal
Penelitian dan Peikiran Keislaman. Vol 11. No 1.

Al-Attas, S. M. N. (2014). Islam and Secularism. Ta’dib International.

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An Exposition of the
Fundamental Elements of the Worldview of Islam. ISTAC.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 1991. Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu Kerangka
Dasar bagi Filsafat Pendidikan Islam. Kuala Lumpur: International Institute of Islamic
Thought and Civilization (ISTAC).

Al-Ghazali. (2003). Thya’ Ulumuddin. Terj. Ismail Yakub. Jakarta: CV. Faizan.
Al-Ghazali, Abu Hamid. 2005. Ihya’ ‘Ulumuddin. Jilid 1. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.

Al-Furgon, A., Dewi, N. E., Firnandah, R., Saputri, L. A., & Alifia, D. D. (2025). Rekonstruksi
Epistemologi Islam Dalam Gagasan Islamisasi llmu Pengetahuan Menurut Muhammad
Naquib Al-Attas. AL-KAINAH: Journal of Islamic Studies, 4(1), 55-65.

Azzura Arum Ningtias, 2024. "Peran Akhlak dalam Pengajaran Menurut Al-Ghazali:
Perspektif Filsafat Pengajaran”. Jurnal of Islamic Education Vol 2. No 2.

Hayatun Sabariah, 2024. "Konsep Adab dalam Pemikiran Imam Al-Ghazali dan Implikasinya
Terhadap Pembentukan Karakter Siswa di Era Kontemporer”. Al-Adabiyah: Jurnal
Pendidikan Agama Islam Vol 5. No 1.

Darsi, 2022. "Pedoman Etika dan Adab Menuntut Ilmu dalan Islam". Jurnal Pendidikan dan
Konseling Vol 4. No 5.

Firmansyah, M. F. (2019). Kurikulum Pendidikan Indonesia: Antara Adab dan Intelektual.
Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 145-160.

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN



Hubungan antara Adab dan Ilmu dalam Dasar-Dasar Pendidikan Islam| 1478

Hanafi, Y. (2020). "Konsep limu dan Pendidikan Islam dalam Perspektif Syed Muhammad
Naquib al-Attas: Relevansi dengan Tantangan Kontemporer”. Jurnal Pendidikan
Islam, 9(1), 1-18.

Hamdi Yusliani, 2024. "Urgensi Pendidikan Adab Sebelum Iimu Bagi Usia Kanak: Kontribusi
Pemikiran Imam Al-Ghazali Bagi Zaman Kontemporer". Bunayya Jurnal Pendidikan
Anak Vol 10. No 1.

Hayatun Sabariah, 2024. "Konsep Adab dalam Pemikiran Imam Al-Ghazali dan Implikasinya
Terhadap Pembentukan Karakter Siswa di Era Kontemporer". Al-Adabiyah: Jurnal
Pendidikan Agama Islam Vol 5. No 1.

Hizmatul Himmah, R., Jauhari, I. B., & Asror, A. (2023). Adab Sebagai Aktualisasi llmu pada
Konsep Islam. Jurnal Darussalam. DOI:
https://doi.org/10.30739/darussalam.v14i2.1837.

Hidayat, A. 2021. “Tujuan Ilmu dalam Pemikiran Al-Ghazali dan Implikasinya bagi
Pendidikan Islam.” Jurnal Filsafat dan Teologi Islam, 6(2), 55-70.

Jamaluddin, M. (2022). Islamisasi Sains dan Masalah Pengetahuan dalam Pemikiran Syed
Muhammad Naquib al-Attas. Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic
Studies, 18(2), 269-289.

Kurniasih, Siti Rohmah. 2023. “Spiritualitas llmu dalam Pemikiran Imam Al-Ghazali.” Jurnal
Pendidikan Islam Rabbani, 5(2), 112-125.

Kurniasih, S.R., Haryanti, E., & Hermawan, A. H. (2023). Integrasi lImu dan Iman dalam
Kurikulum: Studi Kasus pada Sekolah Dasar Islam Terpadu. Jurnal Pendidikan Agama
Islam Al-Tharigah, 8(1), 77-93.
https://journal.uir.ac.id/index.php/altharigah/article/view/11607.

Lailah Alfi,2018. Konsep lImu Menurut Syed Muhammad Naquib Al-Attas (Analisis buku
Islam dan FilsafaT Sains), https://ejournal.unida.gontor.ac.id/index.php/tasfiyah: Jawa
Timur , him. 195-2009.

Mansur, F. 2021. “Konsep Insan Shalih dalam Pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas
dan Implikasinya terhadap Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 145-
160.

Mulyadi, A. 2020. “Relevansi Pembagian Ilmu Menurut Al-Ghazali terhadap Pendidikan
Islam Modern.” Jurnal Fikri: Jurnal Kajian Agama, Sosial dan Budaya, 5(1), 88-102.

Nasution, A. A., Zahara, A., Ginting, N., Luthfi, M., & Astuti, R. P. (2025). Relevansi Nilai
al-Adab Fawq al-llm dalam Pengembangan IImu Pengetahuan di Era Digital. Jurnal
Tarbiyatuna: Jurnal Kajian Pendidikan, Pemikiran dan Pengembangan Pendidikan Islam,
6(1), 25-38. DOI: https://doi.org/10.30739/tarbiyatuna.v6il.3965.

Prayogo, A., & Nurfuadi, N. (2025). Adab atau IImu: Tinjauan Filosofis dalam Perspektif
Pendidikan Islam. Jurnal Nusantara Raya. DOI: https://doi.org/10.24090/jnr.v4i1.15480.

e- ISSN 3063-7112


https://doi.org/10.30739/darussalam.v14i2.1837
https://journal.uir.ac.id/index.php/althariqah/article/view/11607
https://doi.org/10.30739/tarbiyatuna.v6i1.3965
https://doi.org/10.24090/jnr.v4i1.15480

1479 | Advances In Education Journal, Volume 2 No 3 Desember 2025, halaman 1466-1479

Ramadhan, S. A., & Sucipto, H. (2024). Adab Terhadap Ilmu Perspektif Imam Al-Ghazali.
AL-MURABBI:  Jurnal  Studi Kependidikan ~ dan  Keislaman.  DOI:
https://doi.org/10.53627/jam.v10i2.5297.

Sarwoto, 2013. "Pandangan Al-Ghazali Tentang Pendidikan Moral”. Al Mabsut Jurnal
Pendidikan Islam dam Sosial Vol 6. No 1.

Suhendar, A. 2023. “Akal dan Penalaran dalam Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali.”
Jurnal Tarbiyah dan Studi Islam, 9(2), 88-102.

Syaifuddin, M. 2021. “Klasifikasi Kewajiban llmu: Analisis Perspektif Imam Al-Ghazali.”
Jurnal llmiah Islam Futura, 21(2), 150-164.

Zaenol Fajri, 2024. "Pendidikan Akhlak Perspektif Al-Ghazali dalam Menanggulangi Less
Moral Value". Edureligia Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol 5. No. 1.

Zarkasyi, H. F. (2020). Konsep llmu dalam Tradisi Islam dan Relevansinya terhadap
Pemikiran Al-Ghazali. Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 1-15.

p- ISSN NomorISSN e- ISSN NomorISSN


https://doi.org/10.53627/jam.v10i2.5297

